
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 4 (1982)

Heft: 2

Rubrik: Kontrovers = Controverse

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontrovers — Controverse *

«Schwierigkeiten
beim Versuch, Theorie und
Praxis zu vermitteln»
(Habermas)

Die Entwicklung und den Alltag von Erziehung

und Bildungswesen kritisch-wissenschaftlich

verfolgen, entbindet nicht von der
Notwendigkeit des Bildens und Erziehens
in den dafür vorgesehenen Institutionen.
Was an einem Ende von den Bildungswissenschaften

mit theoretischen Erklärungsund

Deutungsmustern geleistet wird, ist am
andern Ende alltägliches Handeln bis hin
zur Bildungspolitik. Dazwischen liegen
verschiedene Praxisfelder: Familienerziehung,
Schulunterricht, Verwaltung u. a. Niemand
wird ernsthaft die Forderung stellen wollen,
beide Enden miteinander zu verschweissen.
Die Spannung bleibt bestehen, sollte, wie es
F. Oggenfuss sieht, auch erhalten bleiben.
Denn — um ein Beispiel zu nennen — die
kognitive Entwicklung des Kindes, wie sie

Piaget untersucht hat und darstellt, lässt sich
nicht einfach im Rechenunterricht einer
Primarklasse rekonstruieren. Die direkte
Anwendung ist eine falsche technologische
Hoffnung. Es sind Zwischenschritte und
Zusatzüberlegungen notwendig. Verlangt
werden Vermittlungsbemühungen, die von
verschiedenen Seiten gestützte
Begründungszusammenhängefür unser pädagogisches

und bildungspolitisches Tun ermöglichen.

Weder sind also Piagets Forschungen
bzw. unterschiedliche pädagogische
Theorieansätze — so wie es F. P. Hager betont —

überflüssig und bedeutungslos, weil nicht
praktisch brauchbar, noch ist die Klage
über die Unbrauchbarkeit von Forschungsergebnissen

berechtigt, wie sie bei M.
Baumberger anklingt. Wünschbar ist
hingegen, dass jede Seite die Vermittlungsbemühungen

erleichtert. Für die Seite der Bil-
dungswissenschaften heisst das, Theorien

* Die in der Rubrik KONTROVERS abgedruckten
Stellungnahmen geben nicht die Meinung der Redaktion

wieder.

und Erkenntnisse so weitergeben, dass sie
von NichtWissenschaftlern aufgegriffen
werden, und heisst es ausserdem, in den Alltag

hineinzuhorchen und auch praktische
Probleme zum Ausgangspunkt der
Forschungen zu machen. Für die im
Erziehungsalltag Stehenden ist es wichtig, dass sie
Phasen einschieben, um über die Praxis
nachzudenken, ihre Probleme anerkennen
und theoretische Ueberlegungen zur
Problemlösung beiziehen. Weder hier noch da
dürfen Brücken abgebrochen werden.

(red.)

Le pont d'Avignon
oder der unvollendete Brückenschlag
zwischen Bildungsforschung und Bildungspraxis.

In der ersten Nummer der neuen
Zeitschrift «Bildungsforschung und Bildungspraxis»

habe ich dieser das Glück
gewünscht, dass ein Brückenschlag zwischen
den beiden Seiten unseres Bemühens um
ein gutes Bildungswesen gelinge. Ich habe
der Hoffnung Ausdruck gegeben, dass in
vielen Lehrerzimmern die Hefte der neuen
Zeitschrift aufliegen und aufmerksame Leser

finden möchten. Nach drei Jahren muss
ich feststellen, dass die Hefte weder aufliegen

noch gelesen werden, dass der erhoffte
Brückenschlag nicht gelungen ist, dass die
Brücke wie diejenige von Avignon zwar in
das tiefe Wasser hinausreicht, aber das
aridere Ufer nicht erreicht.
Es wird getanzt auf dieser Brücke. Aber es
werden keine Früchte über sie transportiert,

um den Hunger auf der anderen Seite
des Wassers zu stillen. Sie wird auch nicht
benützt, um Bestellungen zu übermitteln,
Bedürfnisse anzumelden, Erfahrungen
auszutauschen. Die Forscher bleiben allein
in ihrem Tanz. Die Praktiker kommen
nicht zum Fest, hören nicht einmal die Mu-

205



sik. Wird ein falsches Ziel angestrebt, oder
sind die gewählten Mittel falsch?

Bildungspraxis, das ist einmal jede
konkrete Bildungssituation, Schüler und Lehrer,

Zögling und Erzieher in einem
bestimmten Augenblick an einem bestimm
ten Ort unter bestimmten Verhältnissen.
Diese konkrete Situation kann in ihrer
Einmaligkeit von keiner Forschung zum
voraus durchdacht werden. Forschung
kann deshalb auch keine Handlungsanweisung,

kein Rezept für sie anbieten. Sie ist
nur wirksam, wenn sie vorher das Bewusst-
sein des Lehrers oder Erziehers so mitgeformt

hat, dass dieser die vorliegende
Situation besser erkennen kann und wirksame

Verhaltensmuster anzuwenden
vermag. Anders als etwa Mathematik, Physik
oder Chemie kann also Bildungsforschung
nicht Lösungsformeln für konkrete
Situationen der Praxis liefern. Sie ist deshalb für
den Praktiker auch nicht von unmittelbarem

Nutzen.
Bildungspraxis, das ist aber auch Arbeit
am Bildungssystem, ist Schulgesetzgebung,

Schulverwaltung, Lehrplanherstellung
und Herausgabe von Lehrmitteln. Als

Angestellter einer Lehrerorganisation und
als an Bildungsfragen besonders interessierter

Parlamentarier fühle ich mich
durchaus auch als Bildungspraktiker. Und
in meinem Büro liegt die Zeitschrift
«Bildungsforschung und Bildungspraxis» -
neben Dutzenden von anderen Zeitschriften
des Bildungswesens. Meistens finde ich
weder Kraft noch Zeit, sie richtig zu lesen,
weil sie mir keine direkte Hilfe beim Lösen
der Probleme bieten, mit denen ich mich zu
beschäftigen habe. Ich nehme an, dass es
anderen Praktikern ähnlich geht.
Tanzen Bildungsforscher also nur zu ihrem
eigenen Vergnügen auf einer halbfertigen
Brücke, die über keinen Fluss führt? Dient
Bildungsforschung nur sich selbst und lässt
die Leute im Stich, die Bildung zu verwirklichen

trachten? Ist sie l'art pour l'art?
Da meine Ausführungen vermutlich nur
von Bildungsforschern gelesen werden,

kann ich mich nur an diese wenden, dabei
weiss ich ganz genau, dass Verständigung
nur möglich ist, wenn sich beide Seiten
darum bemühen.
In meiner Praxis fühle ich mich von der
Bildungsforschung immer wieder im Stich

gelassen:
Ich habe im Kanton Bern für die politische
Auseinandersetzung um die Privatschulinitiative,

die eine grundsätzliche Aende-

rung in der Finanzierung des Schulwesens
vorsieht, eine Stellungnahme zu schreiben.
Wie froh wäre ich um verlässliche Unterlagen,

die mir meine Entscheidungen
erleichtern oder wenigstens Aspekte und

Konsequenzen aufzeigen würden. Aber in
meinen Umständen sind keine
Forschungsergebnisse greifbar, die mir Hilfe
bieten würden.
Der Kanton Bern arbeitet an Grundsätzen
für eine Gesamtrevision der Bildungsgesetzgebung.

Was wäre es für ein dankbares
Arbeitsfeld für die Bildungsforschung, ein
überzeugendes Entwicklungskonzept für
das bernische Bildungswesen vorzulegen.
Aber bevor die Bildungsforscher auch nur
Kenntnis von dem Vorhaben nehmen,
müssen Entscheide gefällt sein. Es ist nicht
möglich, ein verantwortbares Forschungsprojekt

aufzubauen, in welchem
Entscheidungsunterlagen erarbeitet werden könnten.

Der Vorstand meiner Lehrerorganisation
muss zu neuen Stundentafelvorschlägen
Stellung nehmen. Ich kann ihm keinerlei
wissenschaftlich erarbeitete
Entscheidungskriterien vorlegen und muss mich auf
die Zusammenfassung der über dreihundert

Seiten Meinungsäusserungen von
Stufenorganisationen und Lehrerkollegien
beschränken.
Wie in diesen Fällen, so werden laufend für
die Gestaltung des Schulwesens wichtige
Beschlüsse ohne irgendwelche Bezüge zu
Forschungsergebnissen gefasst.
Während fünfundzwanzig Jahren Unterricht

und in meiner jetzigen Tätigkeit in
sehr vielen Organen, welche Schulpolitik

206



zu gestalten versuchen, fand ich kaum
Hilfe zur Lösung konkreter Probleme bei
der Bildungsforschung. Und wenn ich mich
besonders bemühte und zum Beispiel
wochenlang mit Wissenschaftern über Curri-
culum-Gestaltung diskutierte, machte ich
einfach die Erfahrung, dass da auf einer
von praktischen Fragen kaum berührten
Denkebene sehr unterschiedliche Ansichten

ausgetauscht wurden und mindestens
ebenso oft persönliche Ambitionen wie
Interesse an einem guten Bildungswesen im
Spiele waren. Gelegentlich werden mit
vollster Ueberzeugung «wissenschaftliche
Erkenntnisse» zur Problemlösung
vorgeschlagen, wohlwissend dass diese nach
wenigen Jahren als überholt angesehen werden

müssen.
Das alles heisst nun nicht, dass
Bildungsforschung nutzlos ist. Falsch ist nur die

Hoffnung, durch Forschungsergebnisse
direkt konkrete Bildungssituationen
beeinflussen zu können. Die Arbeitsbedingungen

von Forschern und Praktikern im
Bildungswesen sind zu unterschiedlich, als

dass sie einander helfen könnten. Trotzdem

sind sie aufeinander angewiesen. Die
Vermittlung von Bildungsforschung und
Bildungspraxis kann nicht auf das Ziel
bezogen werden, die Lehrer in ihren
Schulstuben, die Erzieher in ihren Heimen, die

Angestellten der Bildungsverwaltung in
ihren Büros und die Bildungspolitiker in
ihren Kommissionen und Parlamenten
direkt mit den Ergebnissen der Bildungsforscher

vertraut zu machen. Diese Praktiker
können nicht alle Wendungen und Purzelbäume

der Bildungsforscher nachvollziehen.

Aber Bildungsforschung kann zweierlei:

- Sie kann entwicklungsfähige, selbständige

Leute ausbilden, welche dank ihrer
zeitweiligen Mitarbeit in Forschungsprojekten

imstande sind, nach ihrer
Rückkehr in irgend eine Bildungspraxis
die bestehenden Verhältnisse aus einem
zeitgemässen Wissen heraus zu verste¬

hen und zukunftsweisende Vorschläge
zur Lösung der anstehenden Probleme
zu machen,

- und sie kann durch die Diskussion von
Forschungsergebnissen ein gesichertes
Wissen zu wichtigen Fragen des
Bildungswesens sammeln, das für die Aus-
und Fortbildung von Praktikern dient
oder als Grundlage für das Ausarbeiten
von politischen Vorlagen und deren
Beurteilung benützt werden kann.

Damit die Bildungsforschung das leistet,
darf sie ihre Fragestellungen nicht aus einigen

Grundannahmen mit Hilfe reinen
Denkens entwickeln. Sie muss immer wieder

den Schwierigkeiten nachgehen, mit
welchen die Bildungspraxis zu kämpfen
hat; muss sich bemühen, diese Schwierigkeiten

in klare Fragen zu fassen und
einleuchtende oder in Versuchen bewährte
Lösungen vorzuschlagen; und sie muss ihre
Ergebnisse den Nichtforschern in einer
allgemeinverständlichen Sprache zur Kenntnis

zu bringen, aber erst nachdem diese
Ergebnisse als gesichert aus der
wissenschaftsinternen Diskussion hervorgegangen

sind. Nichtforscher können den
Forschern einfach nicht auf allen Umwegen
der Theorieentwicklung folgen.
Ein derartiger Praxisbezug der
Bildungsforschung kann sich nur mittel- und
langfristig auf die Gestaltung des Bildungswesens

auswirken. Die Brücke, über welche
jedermann mühelos von einem Ufer zum
andern gehen kann und über welche
Bestellungen und Lieferungen für den alltäglichen

Gebrauch transportiert werden
können, ist zwischen Bildungsforschung
und Bildungspraxis nicht zu bauen. Trotzdem

kann auf die wissenschaftliche
Untersuchung der Bildungsfragen und auf die
Entwicklung theoretischer Konzepte für
das Bildungswesen nicht verzichtet werden.

Der mittelbare Einfluss der
Bildungsforschung lässt sich immer wieder feststellen:

207



Wenn ich im Rahmen der Stundentafeldiskussion

den Wert des Faches
Handarbeiten/Werken zu beurteilen habe, wirken
sich die von Piaget dargelegten Einsichten
in die Entwicklung unseres Denkens
massgebend aus.
Wenn ich im Rahmen der Schulstrukturdiskussion

über Fragen unserer Bildsamkeit

nachdenke, fallen mir immer wieder
Stellen aus Roths Pädagogischer Antropo-
logie ein.
Der Einfluss der Bildungsforschung auf die
Bildungspraxis ist nicht zu leugnen. Er
erfolgt auf dem Umweg über Ausbildung
und Wissen, kaum aber vom einzelnen
Forschungsprojekt direkt auf bildungspolitische

Entscheide.
Moritz Baumberger, Bern

Einige Reflexionen zum
Verhältnis zwischen Theorie
und Praxis in der Pädagogik

Unsere Zeit neigt zum Extremen: Während

noch vor ein bis zwei Jahrzehnten der
Glaube an die reformierende Kraft
pädagogischer Theorie vor allem in ihrer
wissenschaftlichen Form weit verbreitet war,
während man allenthalben für die Lösung
unmittelbar praktischer Probleme auf die
Wissenschaft gerne zurückgriff und gerade
auch in pädagogischen Fragen vielfach
wissenschaftliche Experten bemühte, scheint
sich nunmehr die Skepsis gegenüber der
Verwendbarkeit und Verwertbarkeit
pädagogischer Theorie für die Praxis des

Erziehungsalltags gerade bei jenen
breitzumachen, die — mit mehr oder weniger
Berechtigung — sich als Repräsentanten der
pädagogischen Praktiker und der Praxis
des Erziehens und Bildens fühlen und
ausgeben.

Der erstaunte Beobachter wird sich fragen,
wie es so weit hat kommen können, wie auf

eine Welle sehr weitgehenden Vertrauens
in alle möglichen Unternehmungen
pädagogischer Erneuerung, aber auch in die
verschiedensten wissenschaftlichen
Bemühungen, durch theoretische Reflexion
und Forschung umgestaltend und verbessernd

auf die pädagogische Praxis, die
unmittelbare Gestaltung des schulischen Alltags

einzuwirken, eine derartige Ernüchterung

folgen konnte, welche die Entfremdung

von wissenschaftlicher Theorie und
pädagogischer Praxis beklagt und die
Irrelevanz pädagogischer Forschung angesichts

der drängenden Probleme der
Erziehungspraxis feststellen zu können
glaubt.
Wenn wir uns bei der Analyse dieser
Entwicklung, aber auch nur in Auseinandersetzung

mit einzelnen kritischen Stimmen
aus dem Lager der pädagogischen Praxis
fragen, wie es soweit hat kommen können,
und ob die kritischen Stimmen gerade
hinsichtlich der von uns zuletzt genannten
Einwände Recht haben, so können diese

Fragen nicht sofort und unmittelbar
beantwortet werden. Vielmehr empfiehlt es
sich, zunächst eine Besinnung über die
grundsätzliche Art und Weise, wie in der
Pädagogik die Theorie für die Praxis
bedeutungsvoll sein kann, vorauszuschicken,
bevor eine kurze abschliessende
Meinungsäusserung zur Herkunft der
gegenwärtigen Situation und eine entsprechende
Stellungnahme zu Möglichkeiten des

Auswegs aus ihr hier erfolgen dürfen.
Die Frage nach dem Verhältnis von Theorie

und Praxis ist eine alte Frage der
wissenschaftlichen Pädagogik, d. h. sie wird
explizit gestellt, seit man (um die Wende
vom 18. zum 19. Jahrhundert) begann, die
Pädagogik als relativ selbständige Disziplin

theoretisch zu begründen, und sie
stellte sich immer deutlicher und dringlicher,

je weiter sich die Pädagogik zur
Einzelwissenschaft einerseits und andererseits
zur eigenständigen Disziplin entwickelte.
Die pädagogische Denkrichtung, welche
dann eigentlich das Thema in seinen viel-

208



fältigsten Implikationen und Differenzierungen

zum Gegenstand ihrer Forschungen

und Analysen macht, ist die
geisteswissenschaftliche Pädagogik des 20. Jahrhunderts,

insbesondere die Nohl-Schule.
Der Sache nach ist das Thema des Verhältnisses

zwischen Theorie und Praxis in jeder
pädagogischen Reflexion schon immer
impliziert, ob diese nun ganz in ein
philosophisches System oder ein theologisches
Glaubensverständnis (oder eine wie immer
beschaffene Weltanschaung) eingebettet
sei, oder ob sie von einer eigenständigen
Pädagogik oder emanzipierten
Erziehungswissenschaft ausgehe. Dass der
Pädagogik ein spezifischer Bezug zur Praxis
der Erziehung und Bildung in Schule und
Elternhaus eignet (ähnlich wie der Theologie,

der Jurisprudenz, derMedizin zu den

jeweiligen Praxisfeldern), braucht nicht
eigens betont zu werden, sondern ist unmittelbar

einleuchtend. Dass es die Pädagogik
als Theorie und als Wissenschaft immer
auch mit der Praxis des Erziehens und
Bildens zu tun hat, ist auch ganz unabhängig
davon, ob die Pädagogik ausdrücklich als

Handlungswissenschaft definiert wird, ob
sie als Theorie erzieherischen Handelns
konzipiert wird oder ob sie im Sinne einer
philosophischen Disziplin eher mit der
Reflexion ihre weltanschaulichen oder
anthropologischen Voraussetzungen befasst
ist.
Unter pädagogischer Theorie verstehen
wir hier jede Art von grundsätzlicher
Besinnung, Reflexion und Forschung über
pädagogische Fragen, welche im systematischen

Zusammenhang und auf eine der
eigenen Denkformen und Forschungsmethoden

bewusste Weise erfolgt: von der
philosophischen und theologischen Spekulation

über die empirische Forschung bis
hin zur praxisbezogenen Erziehungslehre.
Unter pädagogischer Praxis verstehen wir
in ähnlich weitem und umfassendem Sinne

jede Art von erzieherischer und bildender
Betätigung an einem heranwachsenden,
unerwachsenen Zögling: wobei wir die Er¬

ziehung im Elternhaus und den Unterricht
in der Schule (und zwar in jeder Art von
Schule) gleichermassen einschliessen.
Was nun das Verhältnis zwischen Theorie
und Praxis betrifft, so sind bisher sowohl in
der Geschichte der pädagogischen Reflexion

ganz allgemein als auch in der
Pädagogik als autonomer Wissenschaft drei
grundsätzliche Formen und Typen dieses
Verhältnisses feststellbar und erkennbar
gewesen, welche noch bis in die Gegenwart
hinein nachwirken. Wenn man sich über
die Praxisferne pädagogischer Theorie
ereifert oder wenn man umgekehrt die
Relevanz der pädagogischen Theorie für die
Praxis nachweisen will, so tut man gut daran,

sich diese drei grundsätzlichen Formen
und Typen pädagogischer Praxis zunächst
zu vergegenwärtigen, wobei man sich be-
wusst sein muss, dass es sich hier um
typisierte Grundformen handelt, von denen es
in Wirklichkeit unzählige Modifizierungen,

Kombinationen und Schattierungen
gibt.
Die erste Grundform pädagogischer Theorie

und entsprechend des Verhältnisses der
Theorie zur Praxis ist auch geschichtlich
die älteste: Dieser Theorie geht es in erster
Linie darum, von feinem bestimmten Welt-
und Menschenbild aus, von einer bestimmten

Metaphysik, Anthropologie und Ethik
her Wesen und Ziel der Erziehung, Inhalte
und Methoden des Lehrens und Lernens
zu bestimmen. Aus einem philosophisch
oder theologisch oder in einem weiteren
Sinne weltanschaulich bestimmten Sinn
des Lebens ergibt sich notwendigerweise
das Ziel der Erziehung, aufdas hin erzogen
wird und das Ideal der Bildung, von dem

her sich jeder Unterricht leiten lassen

muss. Diese Art pädagogischer Theorie ist
unmittelbar für die Praxis der Erziehung
und des Unterrrichts relevant, ganz gleichgültig,

wie leicht oder schwer im Einzelnen
die Umsetzung der allgemeinen und

grundsätzlichen Bestimmungen der Theorie

in die Praxis derErziehung und des

Unterrichts ist.

209



Das zeigt sich für alle philosophisch-spekulativ

begründeten pädagogischen Theorien

von Kant bis Fichte und Herbart, das

zeigt sich für die verschiedenen theologisch
fundierten Formen christlicher (oder
jüdischer und islamischer) Pädagogik, es zeigt
sich aber auch noch in weltanschaulich
bestimmten Formen der Pädagogik in unserem

Jahrhundert von der anthroposophi-
schen Pädagogik über die nationalsozialistische

Erziehungslehre bis hin zur
Pädagogik des Marxismus-Leninismus, um nur
einige extreme Beispiele zu nennen.
Immer wird eine pädagogische Theorie, die
von einer ganz bestimmten Weltanschauung,

von einem ganz bestimmten
Menschenbild ausgeht, unmittelbar in die Praxis

der Erziehung und des Unterrichts hin-
cinwirken, denn sie ist ja von vorneherein
auf diese Praxis und deren ganz bestimmte
Gestaltung bezogen.
Aber - und das ist nun in der Geschichte
des pädagogischen Denkens ein ganz
entscheidender Faktor geworden, welcher
weit in die unmittelbare Gegenwart hinein
nachwirkt - die verschiedenen
Weltanschauungen, die verschiedenen
philosophischen und theologischen Ansätze der
Welt- und Menschendeutung widersprechen

und bekämpfen sich gegenseitig, und
insbesondere seit dem 19. Jahrhundert,
das durch eine intensiv ausgebreitete
historische Gelehrsamkeit sich auszeichnete,
wurde das (geschichtliche oder doch historisch

vermittelte) Bewusstsein immer
deutlicher, dass keine dieser einzelnen
Weltanschauungen, denen sich der
erziehende und sich bildende Mensch
gegenüberfindet, Anspruch auf Allgemeingültigkeit

erheben kann.
So wandte sich denn die Pädagogik als
Wissenschaft seit dem 19. Jahrhundert,
welches auch den Beginn einer vermehrten
Anwendung naturwissenschaftlicher
Forschungsmethoden auf dem Bereich der
Humanwissenschaften erlebte, der
Erforschung des konkret tatsächlich Gegebenen
in der Erziehungswirklichkeit des Men¬

schen zu, und aus dieser Bewegung weg
von Metaphysik und Weltanschauung hin
zur umfassenden Erforschung des tatsächlich

Gegebenen in der konkreten
Erziehungswirklichkeit sind nun auch die
beiden weiteren von uns hier unterschiedenen

Grundtypen pädagogischer Theorie
mit ihrem je verschiedenen Verhältnis zur
Praxis der Erziehung und des Unterrichts
entstanden. Diese beiden Typen
unterscheiden sich im wesentlichen durch die
Art und Weise, wie sie die konkret gegebene

Erzichungswirklichkeit erfassen.
Die zweite grosse Grundform pädagogischer

Theorie versucht mit Methoden, die
der mathematischen Naturwissenschaft
entlehnt sind, oder doch diese weiterbilden,

die insbesondere psychologischen,
aber auch biologischen und soziologischen
Grundlagen dessen, was in den Prozessen
des Erziehens und Bildens in ihrem jeweiligen

sozialen und institutionellen Kontext
geschieht, zu erforschen, und von daher
auch die Gesetzmässigkeiten der Erzie-
hungs- und Bildungsprozesse selbst zu
erfassen. Diese empirische Erforschung der
Erziehungswirklichkeit abstrahiert strikte
von allen Werten und Normen, von allen
weltanschaulichen, religiösen und
ethischen Implikationen der Erziehungswirklichkeit.

Sie hält fest, dass es nicht im
Zuständigkeitsbereich strenger Wissenschaft
und genauer, methodisch bewusster
wissenschaftlicher Theorie liegt, irgend etwas
darüber auszusagen, wie von einer
bestimmten weltanschaulichen Konzeption,
von einem bestimmten daraus abgeleiteten
System von Werten und Normen her die
Praxis der Erziehung und des Unterrichts
zu gestalten sei.

Wenn auch im ersten Ansatz des Eindringens

der empirisch-naturwissenschaftlichen
Forschungsmethoden in die Pädagogik

dieser Art von Erziehungswissenschaft
oft von einer positivistisch technologischen
Weltanschauung begleitet war, welche
glaubte und die Hoffnung erweckte, dass

mittels dieser Art empirischer Wissen-

210



Schaft in der Psychologie und ihrer
Nutzanwendung auf die Pädagogik die praktischen

Probleme des Erziehens und Bildens
(vor allem hinsichtlich der Effizienz des
schulischen Unterrichts) ebenso gut gelöst
werden könnten, wie die Probleme der
Eroberung der äusseren Natur durch die
Technik (so etwa bei Comte, Meumann
und Ch. Bühler), so bildete sich doch vor
dem Hintergrund dieser empirischen
Theorie in der Pädagogik eine immer grössere

Entfremdung zwischen Theorie und
Praxis heraus, denn die wahrhaft
wissenschaftliche Theorie sollte (und dies wurde
nach und nach immer schärfer betont: so
etwa bei Lochner und Brezinka) gar nichts
über Werte und Normen, die die Erziehung

leiten sollten, praeskriptiv bestimmen

und nichts über das in aller Bildung
und Erziehung zu befolgende Ideal und
Ziel aussagen können. Nun sind aber
gerade Ziel- und Wertfragen, weltanschauliche

Entscheidungen aus der Praxis der
Erziehung und des Unterrichts absolut und
durchaus nicht auszuklammern.
Dies hat nun gerade der dritte Typus, die
dritte Grundform der pädagogischen
Theorie, wie sie von der geisteswissenschaftlichen

Pädagogik seit Dilthey und
besonders seit Nohl und seinen Schülern
entwickelt wurde, gegenüber den
verschiedenen Spielarten der empirisch-«na-
turwissenschaftlichen» Pädagogik geltend
gemacht, dass sie nämlich, indem sie den
Wert- und Normaspekt sowie die sämtlichen

Zielfragen (in ihrer praxisrelevanten
Bedeutung) aus der pädagogischen Theorie

ausschliesst, dadurch ausserstande ist,
die Erziehungswirklichkeit des Menschen
in ihrer geistigen und kulturellen
Tiefendimension, von der her doch ihr eigentliches

Wesen bestimmt werden muss, zu
erfassen.

Dieser dritte Grundtypus der pädagogischen

Theorie nun deutet die Erziehungswirklichkeit

auch in ihrer historischen und
zwar insbesondere in ihrer kultur- und
geistesgeschichtlichen Dimension; sie macht

die Weltanschauungen in ihren Zielsetzungen

und Wertsystemen zum integrierenden

Bestandteil und Gegenstand ihrer
pädagogischen Theorie, aber sie verzichtet
darauf, eine einzelne, inhaltlich bestimmte
Ueberzeugung über Wesen und Bestimmung

des Menschen und seine Stellung in
der Welt, eine einzelne Weltanschauung
und ihre pädagogischen Konsequenzen mit
Argumenten zu verteidigen und sie gleichsam

der Praxis des Erziehens und des
Unterrichts zugrundezulegen.
Vielmehr studiert sie die verschiedenen
Weltanschauungen und ihre Auswirkungen

auf pädagogische Fragen in der
geschichtlichen Entwicklung und gewinnt aus
dieser kultur- und geistesgeschichtlichen
Betrachtungsweise Einsichten in die
Grundstrukturen und Grundformen dessen,

was Erziehung gerade in ihrer
Zielbestimmtheit immer gewesen ist und noch ist.
Was aber ist nun die Bedeutung dieser dritten

Grundform pädagogischer Theorie für
die Praxis der Erziehung und des Unterrichts?

Diese pädagogische Theorie will
der pädagogischen Praxis keine Ziele
vorschreiben und Werte aufzeigen, an denen
sie sich zu orientieren habe, sie will
vielmehr eine umfassende Besinnung vermitteln

darüber, welche Grundpositionen in
der Frage der Zielsetzung und
Wertbestimmung möglich sind und wie sich aus
den verschiedenen Versuchen der
Weltanschauungen, die Erziehungswirklichkeit zu
beeinflussen, die verschiedenen
Grundstrukturen und Grundaspekte, kurz, der
Wesenszusammenhang der Erziehung
ablesen lässt. Dies alles ist für die Praxis der
Erziehung und des Unterrichts nach den
Intentionen der geisteswissenschaftlichen
Pädagogik insofern relevant, als es eine
Grundlage universeller Besinnung über
das Wesen der Erziehung für den Praktiker
der Erziehung darstellt, als es zur Erweiterung

seines geistigen Horizonts beiträgt,
aus dem heraus allein er besonnen handeln
und Einseitigkeiten in der Praxis vermeiden

kann.

211



Wir haben nun anhand dreier verschiedener

Grundformen pädagogischer Theorie
zu zeigen versucht, inwiefern pädagogische
Theorie und auf welche Weise sie für die
Praxis der Erziehung und des Unterrichts
Bedeutung haben kann.
Nur kurz möchte ich zum Abschluss noch
auf die Frage eingehen, wie wohl zu erklären

sei, dass auf eine Zeit hochgespannter
Erwartungen in die Leistungsfähigkeit
wissenschaftlicher pädagogischer Theorie
angesichts der praktischen Probleme der
Erziehung und Bildung kürzlich wieder eine
Phase deutlich fühlbarer Ernüchterung
gegenüber pädagogischer Theorie gefolgt ist,
ja geradezu Skepsis ihr gegenüber von Seiten

der pädagogischen Praktiker geltend
gemacht wird.
Nun hat es zu allen Zeiten Klagen pädagogischer

Praktiker über die Ineffizienz und
Praxisferne pädagogischer Theorie gegeben.

Diese Klagen sind insofern schon
immer gegenstandslos gewesen, als pädagogische

Theorie keine ein für allemal gültigen
detaillierten Rezepte für einzelne praktische

Situationen im erzieherischen Handeln

geben will.
Aber die Situation scheint sich in den letzten

Jahrzehnten insofern verschärft zu
haben, als eine Form pädagogischer
wissenschaftlicher Theoriebildung die
herrschende wurde, welche gerade die für die
Praxis der Erziehung und des Unterrichts
so entscheidend wichtigen Wert- und
Zielfragen vernachlässigt oder gar aus ihrer
Fragestellung ausscheidet.
So nötig die empirische Forschung auf
verschiedenen Gebieten der Pädagogik ist, sie

kann doch Bedeutung und Sinn für die
Praxis nur dann gewinnen, wenn sie in eine
pädagogische Theorie integriert wird, welche

die Zielfrage und den Wertaspekt der
Erziehung und Bildung und die
weltanschaulichen und anthropologischen
Grundlagen der Pädagogik wieder in den

Mittelpunkt der Betrachtung stellt. Nur zu
oft sind an die Stelle der wirklichen
Diskussionen der philosophischen und an¬

thropologischen Grundlagen der Pädagogik

auch politische Utopien als eine Art
Scheinfundament getreten, von denen die
Praxis selbst nur allzu deutlich und
schmerzlich zeigt, dass sie im Menschen
und im Zögling letzten Endes nichts als

enttäuschte Hoffnungen hinterlassen
sowie an der Wirklichkeit und an der wahren
Bestimmung des Menschen gleichermas-
sen vorbeiführen. F. P. Hager, Zürich

Vom Nutzen und Vorteil des
Theorie-Praxis-Problems
in der Erziehung

In Diskussionen über konkrete pädagogische

Probleme wird gelegentlich der
Ausdruck «theoretisch» gleichbedeutend mit
«realitätsfern» oder «unbrauchbar»
verwendet. Oft spricht man von «grauer» oder
«reiner» Theorie und meint damit ebenfalls,

dass bestimmte Aussagen über
Erziehung mit der Erziehungswirklichkeit
wenig zu tun hätten, vor allem aber für
erzieherisches Handeln wenig bedeutsam
und wenig hilfreich seien.
Ein entsprechendes Vokabular, um die
Distanz erzieherischer Praxis von pädagogischer

Theorie zu bezeichnen, ist nicht in
diesem Masse ausgebaut. Eine solche
Einseitigkeit, welche die Seite der
Erziehungspraxis in die Anklage und die Seite
der Erziehungstheorie in die Verteidigung
drängt, steht einer gründlicheren
Auseinandersetzung mit dem Problem im Wege.
Eine genauere Betrachtung der Vorwürfe
und der konkreten Handlungsweisen der
Partner im Spannungsfeld von Theorie und
Praxis kann vielleicht helfen, Möglichkeiten

der Vermittlung zu erkennen. Die
eigene Tätigkeit als Erziehungswissenschafter

prägt dabei die Betrachtungsweise.
Wissenschafter sind aber in den nachfolgenden

Aussagen auch deshalb vor allem

212



angesprochen, weil es gerade bei diesem
Problem wichtig ist, den Teufelskreis von
Vorwürfen und Gegenvorwürfen zu
durchbrechen und die Forderungen primär
an sich selbst zu richten. Dies würde auch
dazu beitragen, dass im Bereich der
Erziehungswissenschaft die Einheit von Denken
und Handeln gefördert würde. Kann doch
das Theorie-Praxis-Problem in der
Pädagogik gerade als ein solches Auseinanderfallen

von Denken und Handeln beschrieben

werden.

Anzeichen der Spaltung
von Theorie und Praxis

Der erzieherische Alltag fordert laufend
Entscheide. Dessen Vielschichtigkeit und
der dazukommende Zeitdruck verlangen
vom Erziehenden Vereinfachungen
(«Kompexitätsreduktionen» sagt Luh-
mann). Solche Vereinfachungen sind dann
leichter möglich, wenn in der Erziehungswirklichkeit

Gesetzmässigkeiten entdeckt
werden, die in bestimmten Erziehungssituationen

(bei gegebenen Zielsetzungen)
die geeignete Verhaltensweise bestimmen
lassen.
Den hohen Erwartungen der Erziehungspraxis,

die auf Entscheidungshilfen
angewiesen ist, stehen nun wissenschaftliche
Aussagen gegenüber, die in ihrer
allgemeinen Formulierung oft keine
ausreichende Hilfe für die einzelne Situation
sind. Besonders verwirrend ist es für den
Erzieher, wenn sich wissenschaftliche
Aussagen widersprechen, ohne dass der
Ursprung des Widerspruchs ersichtlich wäre.
Verständlich, dass er solche Aussagen als

unbrauchbar ablehnt. Diese Erfahrungen
haben die Sichtweise der «Praktiker»
mitgeprägt und sie zur Zurückhaltung gegenüber

pädagogischer Theorie gebracht.
Eine abwartende Haltung scheint ihnen oft
die einzige Möglichkeit zu sein, die Wellen
pädagogischer «Theoriemoden» heil zu
überstehen. Im Nachhinein würde sich

wohl sicher zeigen, was davon brauchbar
sei.
Die Zurückhaltung der Praxis der Theorie
gegenüber scheint jedoch vorläufig nicht
zu einer Verlangsamung pädagogischer
Erkenntnisproduktion zu führen.
Vielmehr füllen sich pädagogische Bibliotheken

weiter mit Studien zu Teilaspekten der
Erziehungswirklichkeit. Die Diskrepanz
zwischen der unverminderten Anhäufung
von Detailerkenntnissen und der sich nur
langsam verändernden Erziehungspraxis
ist eines der deutlichsten Anzeichen des
Missverständisses. zwischen Theorie und
Praxis. Ja es könnte sogar vermutet werden,

dass gerade die unbeirrte Weiterproduktion

von erziehungswissenschaftlichen
Erkenntnissen deren praktische
Wirkungslosigkeit wesentlich mitbestimmt. Es
könnte sein, dass dem Nachdenken (und
Nachforschen) über Erziehung der Aspekt
des Handelns abhanden gekommen ist.

Die Beziehung zwischen Theorie und
Praxis als Dauerproblem
Theorien über Erziehung sind dann
brauchbar, wenn sie in ihren Aussagen die
Erziehungswirklichkeit so vereinfachen,
dass der Erziehende dadurch Anhaltspunkte

erhält für jene Vereinfachungen,
die er in seinem alltäglichen Handeln
vornehmen muss. Die Frage, welche
Vereinfachung die geeignete ist, bleibt dabei
sowohl für den direkt erzieherisch Tätigen als
auch für den «Theoretiker» ständig zentral.

Das Problem dadurch lösen zu wollen, dass

auf der Seite der Theorie keine Vereinfachung

mehr vorgenommen, sondern nur
noch Aussagen bezüglich Einzelsituation
gemacht werden, ist nicht sinnvoll. Eine
praktisch brauchbare Theorie muss über
den Einzelfall hinausgehende, allgemeinere

Aussagen machen. Nur so kann sie
dem «Praktiker» bei der Auswahl aus den

213



verschiedenen möglichen Handlungsweisen
als Orientierungshilfe dienen. Damit

entsteht aber zwingend die Spannung
zwischen allgemeiner Aussage und Einzelsituation,

was ein Aspekt des Theorie-Praxis-Problems

ausmacht.
Diese Spannung kann nun nicht ein-für-al-
lemal aufgehoben werden. Um über
Erziehung nachdenken zu können, braucht es

Denkpausen. Die Verbindung von Theorie
und Praxis ist so ein ständiges Verlagern
des Schwerpunktes von der einen zur
anderen Seite. Die Verbindung ist dann
fruchtbar, wenn es gelingt, einen geeigneten

Rhythmus des Wechsels in der je
spezifischen Situation zu finden.
Die Entwicklung der Erziehungswirklichkeit

mit ihren immer vielfältigeren
Ausprägungen und der Erziehungsforschung
mit immer anspruchsvolleren Methoden
haben zu einer Arbeitsteilung nach den
beiden diskutierten Polen geführt, denen

sogenannte «Praktiker» und «Theoretiker»

zugeordnet werden. Unabhängig
davon, ob u.a. gerade die Bezeichnungen
selbst mit zur Auseinanderentwicklung der
entspechenden Personengruppen mit
beigetragen haben, kann diese Aufteilung der
Aufgaben wohl kaum vollständig
rückgängig gemacht werden. Damit wird das
Theorie-Praxis-Problem zentral zu einem
Beziehungsproblem. Die Verbindung
kann nicht losgelöst von der Beziehung
zwischen «Theoretikern» und «Praktikern»

hergestellt werden. Verständigung
und Zusammenarbeit lassen sich aber nicht
auf Dauer stellen. Sie sind in der je neuen
Situation mit den jeweiligen Personen neu
aufzubauen.
So gesehen ist die Einheit von Denken und
Handeln in der Erziehung eine dynamische
und keine statische. Sie ständig neu
herzustellen fordert alle Beteiligten heraus.
Ohne diese Herausforderung würden aber
Theorie und Praxis stillstehen. Ja man
muss sich fragen, ob sich ohne diese Spannung

Theorie und Praxis der Erziehung
überhaupt entwickeln könnten.

Wissenschaftsverständis und
Theorie-Praxis-Problem

Die verschiedenen Arten, das Nachdenken
über Erziehung als Wissenschaft zu begreifen,

haben auch das Verhältnis von Theorie

und Praxis strukturiert. Dabei sind von
säuberlicher Trennung zwischen Theorie
und Praxis bis zu fester Verbindung viele
Schattierungen zu finden. Das Problem
kann aber auf dieser Ebene nur erhellt,
nicht gelöst werden. Auf der Seite der
Theorie allein kann die Spannung
zwischen Theorie und Praxis nicht überwunden

werden. Die Verbindung wird nur
handelnd hergestellt und wegen der
genannten Arbeitsteilung vorwiegend in der
Beziehung.

Lösungsversuche in Wissenschaftsbetrieb
und Erziehungspraxis

Da Dauerprobleme belastend sind, besteht
allseits der Wunsch, diese endgültig zu
lösen. Solche Lösungsversuche bestehen in
den meisten Fällen darin, die eine Seite des
Problems zu vernachlässigen. Drei Arten,
dies im Rahmen des Wissenschaftsbetriebes

zu tun, sollen hier genannt werden.
Auf den Hintergurnd der massiven Kritik
an der empirischen Pädagogik kann die erste

als «Flucht nach vorne» bezeichnet
werden. Sie versucht, wissenschaftliches
Instrumentarium auf Einzelsituationen
anzuwenden. Dabei wird der Aspekt der
Theoriebildung vernachlässigt; traditionelle

Standards erfahrungswissenschaftlicher
Vorgehensweise aufgegeben. Sind

kaum alle Vertreter der Aktionsforschung
mit einer solchen Charakterisierung ihres
Ansatzes einverstanden, so muss doch auf
die Gefahr hingewiesen werden, das
Theorie-Praxis-Problem durch praxislastige
Einseitigkeit zu lösen.
Rückzug in den eigenen Wissenschaftsbereich

liegt für jene nahe, die an streng
empirischer Vorgehensweise festhalten
möchten, die Forderung nach Anwend-

214



barkeit und konkreter Anwendung ihrer
Erkenntnisse jedoch als Hemmschuh bei
der Theoriebildung betrachten. Distanz
von der Paxis behindert die Erkenntnisproduktion

weniger. Die Kritik der praxislosen

Empirie ist so auf der Seite der
Wissenschaft weniger zu hören, aber umso
berechtigter. Eingebunden-sein in
Erziehungswirklichkeit bedeutet immer auch,
dass bei der Umsetzung pädagogischer
Modelle auch andere als pädagogische
Gesichtspunkte zum Tragen kommen, die den
ursprünglichen Absichten widersprechen
können. Rückzug verringert hier die
Gefahr der Enttäuschung.
Eine andere Form des inneren Exils auf
der Seite der Theorie besteht darin, sich
nicht nur von der Praxis im Rahmen der
Anwendung zu lösen, sondern auch
Distanz zu nehmen von der aktuellen, alltäglichen

Erziehungswirklichkeit. Die
Auseinandersetzung mit historischen
Gegebenheiten aus dem Bereich der Erziehung
macht es möglich, fern von aktueller Praxis
über Erziehung nachzudenken. Ist empirische

Pädagogik wenigstens für die
Datensammlung auf die Praxis angewiesen, so

kommt die historische Pädagogik in den
meisten Fällen mit Quellen aus. Die
Zunahme historischer Studien zu pädagogischen

Fragen, die verstärkte Zuwendung
zur Schulgeschichte, zur Sozialgeschichte
der Erziehung usw. muss auf dem Hintergrund

der Theorie-Praxis-Problematik
gesehen werden.
Eine solche überspitzte Charakterisierung
wissenschaftlicher Ansätze vernachlässigt
bewusst positive Aspekte, um auf die
Gefahr hinzuweisen, das Theorie-Praxis-Pro-
blem durch Vernachlässigung der einen
Seite lösen zu wollen.
Die Tendenz, das Problem durch Rückzug
in den eigenen Bereich zu lösen, besteht
nicht nur auf der Seite der Theorie. Einseitig

feststellbar ist aber im Bereich
institutionalisierter Erziehung die Bemühung,
die Theorieproduktion an die Praxis
anzubinden. Die Entstehung pädagogischer

Stabsstellen innerhalb der Bildungsverwaltung

steht in Zusammenhang mit dem
Versuch, die Vermittlung zwischen Theorie

und Praxis zu institutionalisieren. Im
diskutierten Spannungsfeld wird damit die
Rolle des Vermittlers neu geschaffen.
Dadurch soll nicht nur die Theorieproduktion
direkt gesteuert werden können, sondern
auch für die Kooperation von «Theoretikern»

und «Praktikern» soll ein fester, die
Kooperation unterstützender Rahmen
geschaffen werden.

Vermittlung als Daueraufgabe

Aufgrund der bisherigen Ausführungen
muss festgehalten werden, dass das

Theorie-Praxis-Problem - zum Glück - erhalten

bleibt und nicht ein-für-allemal gelöst
werden kann. Die Vorstellung einer stabilen

Brücke, auf der mühelos von einem
Ufer zum andern gewechselt werden kann,
muss Illusion bleiben. Die Verbindung ist

in der je einzelnen Situation neu herzustellen

und zwar von Personen. Die Anleitung
dazu stellt die Verbindung selbst nicht her.

Sie ist zwar nützliche Voraussetzung, sie

bringt aber allein dem Ziel nicht näher. Es

reicht auch nicht, die Vermittlung zu planen

und zu institutionalisieren. Sie muss

hergestellt werden. Und zwar vom einzelnen

und von den in einer bestimmten
Situation engagierten «Theoretikern» und
«Praktikern» gemeinsam. Die Vermittlung

geschieht so nicht nur in einer spezifischen

Situation, sondern auch mit ganz
bestimmten Personen. Ob es diesen gelingt,
je die Sichtweise und die Handlungsbedingungen

des andern wahr- und ernstzunehmen,

davon hängt es wesentlich ab, ob eine

Verbindung zwischen Theorie und Praxis

hergestellt werden kann.
Dies verlangt vom Erziehungswissenschafter,

dass er sich für die Erziehungswirklichkeit

und deren Veränderung einsetzt.
Wissenschafter bleiben unglaubwürdig,
wenn sie zwar Wünschenswertes aufzeigen,

sich um dessen Verwirklichung aber

nicht bemühen. Die aufklärerische An-

215



nähme, Erkenntnis verändere bereits aus
sich selbst heraus die Wirklichkeit, muss
als überholt betrachtet werden. Gefordert
ist heute die Einheit von Denken und
Handeln in der Person und in der Beziehung.

Indem der Wissenschafter in sich diese
Einheit herstellt, schafft er die Vorausset¬

zungen dafür, dass die Vermittlung
zwischen Theorie und Praxis immer neu gelingen

kann. Die Beziehungen, die so
zwischen «Theoretikern» und «Praktikern»
entstehen, sind dann nicht bloss gute
Projektorganisationen, sondern pädagogisch
bedeutsame Modelle der Zusammenarbeit.

Felix Oggenfuss, Freiburg

216


	Kontrovers = Controverse

