Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift fir
Erziehungswissenschaft = Education et recherche : revue suisse des
sciences de I'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Bildungsforschung

Band: 4 (1982)

Heft: 1

Artikel: Die beschrankte Brauchbarkeit der Theorie Lawrence Kohlbergs zur
Erklarung moralischen Verhaltens

Autor: Herzog, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-786493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-786493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die beschrankte Brauchbarkeit der Theorie
Lawrence Kohlbergs zur Erklarung moralischen
Verhaltens

Walter Herzog

Kohlberg unterscheidet notwendige von hinreichenden Bedingungen der moralischen Entwick-
lung. Als eine notwendige Bedingung sieht er die kognitive Entwicklung sensu Piaget; als hinrei-
chende Bedingungen finden sich Rolleniibernahme, Gelegenheiten zur Rolleniibernahme, mo-
ralische Atmosphdre, Gerechtigkeitsstruktur, moralisch-kognitive Diskrepanzerlebnisse etc.
Diese Bedingungen der moralischen Entwicklung werden kritisch diskutiert. Es wird das Fehlen
affektiver Prozesse in Kohlbergs Theorie bemingelt. Die grundlegende Beschrinktheit von
Kohlbergs Theorie wird darin gesehen, dass sie das Selbst als Kernelement einer Theorie morali-
schen Verhaltens mit ihren eigenen Mitteln nicht fassen kann.

«Wenn man das Tao verloren hat, halt man sich an das Té. Wenn man das T¢ verloren hat, halt man sich an die Mensch-
lichkeit. Wenn man die Menschlichkeit verloren hat, hédlt man sich an die Gerechtigkeit.»Lao-tse, Tao-té-ching

Auch wenn den Erkenntnissen der Sozialwissenschaften Objektivitidt zugestanden werden
kann, so ldsst sich kaum bestreiten, dass deren Themen und Theorien gesellschaftlich verwur-
zelt sind. Die Kreativitdt wird dann zum sozialwissenschaftlichen Thema, wenn eine Gesell-
schaft um ihre intellektuelle und politische Vorrangstellung bangen muss. Die Identitdt ge-
winnt dann das allgemeine Interesse der Sozialwissenschaften, wenn die gesellschaftliche He-
terogenitiat der menschlichen Verhaltenskontexte so gross wird, dass die personliche Integra-
tion dieser Verhaltensvielfalt zum massenhaften Problem wird. Und die Moralitit findet dann
die ungeteilte Aufmerksamkeit der Sozialwissenschaftler, wenn sich die gesellschaftlichen
Wert- und Sinnstrukturen in zunehmendem Masse zersetzen und ihre subjektive Legitimitat
verlieren.

So erstaunt es nicht, dass seit einiger Zeit eine breite Diskussion um Theorien der moralischen
Sozialisation und Entwicklung im Gange ist, befinden sich doch die westlichen hochindustria-
lisierten Gesellschaften allgemein in einer Sinnkrise. Die fraglos vielversprechendste dieser
moralpsychologischen Theorien ist jene von Lawrence Kohlberg. Denn ihr Naturalismus
vermag einerseits den Wertrelativisten den Wind aus den Segeln zu nehmen und ldsst anderer-
seits die Hoffnung wecken, die moralische Krise unserer Zeit sei lediglich ein gesellschaftli-
ches «Oberflichenphdnomen», das sich mit einigen pddagogischen Massnahmen leicht behe-
ben lasst.

So faszinierend Kohlbergs Theorie ist, so problematisch in vieler Hinsicht ist der Gehalt ihrer
zentralen Aussagen. Es liberrascht daher nicht, dass Kohlberg seit langem schon ins «Kreuz-
feuer der Kritik» (Oser) geraten ist, von der er sich allerdings wenig beirren ldsst (vgl. Peters
1975). Kohlberg erweckt den Eindruck, auf festen Fiissen zu stehen; seine Verteidigung
scheint miihelos zu gelingen; Kritiker lassen sich offenbar leicht widerlegen (vgl. Oser 1981).
Dass dem nicht ganz so ist, mochte ich im folgenden zeigen. Meine Ueberlegungen kniipfen an
der in dieser Zeitschrift (Heft 1, 1981) erschienenen Arbeit von Oser an, der dort eine dltere
Auseinandersetzung mit Kohlberg, die in einem Kapitel meiner Dissertation ihren Nieder-
schlag gefunden hat (vgl. Herzog 1982, Kap. 8), aufgegriffen und ziemlich zerzaust hat. Leider
vermag ich den Worten und Sidtzen Osers meine eigenen Gedanken nur mehr schwer wieder-
zuerkennen, weshalb die folgenden Ueberlegungen auch die Funktion haben sollen, klarzu-
stellen, was meine wirkliche Kritik an Kohlberg ist. (1)

Ich bin allerdings wenig daran interessiert, die Argumentation in meiner Dissertation zu wie-
derholen. Ich beschrinke mich daher im folgenden auf die m. E. zentrale Schwiéche von Kohl-
bergs Theorie, ndmlich die Ausklammerung affektiver und psycho-dynamischer Prozesse
bzw. das Fehlen einer Selbsttheorie. Zwangsldufig lasse ich damit andere Aspekte meiner
Kohlberg-Kritik beiseite, so meine Ueberzeugung, dass Kohlberg zwei disparate Menschen-
modelle miteinander vermengt, ein organismisches (auf den Stufen 1 bis 4) und ein «existen-

33



tialistisches» (Stufen 5 und 6), mein Zweifel, dass Kohlbergs Strukturalismus iiberhaupt in der
(«struktur-funktionalistischen») Piaget-Tradition verwurzelt ist, meine Einschitzung von
Kohlbergs Wissenschaftsverstidndnis als positivistisch, meine Beurteilung von Kohlbergs An-
satz als ethnozentrisch und schliesslich meine scharfe Skepsis gegentiber den padagogischen
Konsequenzen von Kohlbergs Theorie, da ich mit einer moralischen Erziehung sensu Kohl-
berg die Gefahr einer Identitdtsverweigerung (gegeniiber den Adressaten der Erziehung)
verbunden sehe. (2)

Von grundlegender Bedeutung fiir die Argumentation meiner Kohlberg-Kritik ist mein Ver-
standnis von Piagets Theorie der kognitiven Entwicklung, einer Theorie, auf die sich Kohlberg
immer wieder ausdriicklich — sowohl methodologisch wie inhaltlich — beruft. Ich beginne
meine Ausfiihrungen mit Kohlbergs Grundthese einer Notwendig-aber-nicht-hinreichend-
Beziehung zwischen kognitiver und moralischer Entwicklung (1), diskutiere dann Piagets
Theorie der kognitiven Entwicklung (2), versuche eine Antwort zu finden auf die Frage nach
den hinreichenden Bedingungen der moralischen Entwicklung (3), was mich zum Vorschlag
bringen wird, die Notwendig-aber-nicht-hinreichend-Bedingung aufzugeben und durch ein
interaktives Modell zu ersetzen. Anschliessend untersuche ich Kohlbergs Subjektbegriff (4),
komme darauf zu sprechen, dass die kognitive Ausstattung des Individuums im Sinne Piagets
nicht ausreicht, um Selbstbezogenheit umfassend zu thematisieren (5), was mir schliesslich
den Schluss nahelegen wird, dass im Rahmen von Kohlbergs Theorie der Kern einer Theorie
moralischen Verhaltens, nimlich eine Selbsttheorie, nicht formulierbar ist (6).

1. Kohlbergs Notwendig-aber-nicht-hinreichend-These

Ich setze mit meinen Ueberlegungen bei der fast einmiitig geteilten und auch von Oser (1981,
S. 53) gegen mich beschworenen These einer Notwendig-aber-nicht-hinreichend-Beziehung
zwischen kognitiver und moralischer Entwicklung an. Oser betont, die intellektuelle Entwick-
lung sei eine notwendige, nicht aber eine hinreichende Bedingung der moralischen Entwick-
lung. Das ist in der Tat die Meinung Kohlbergs (vgl. Kohlberg 1973, S. 187; 1974, S.87; 1975,
S. 671; Kohlberg & Gilligan 1971, S. 1071; Colby & Kohlberg 1978, S. 355; etc.). Diese Tat-
sache ist mir bekannt; ich habe nie etwas anderes behauptet. Was fiir mich Anlass zur Kritik
ist, hat damit zu tun, dass Kohlberg die kognitive Entwicklung im Sinne Piagets als notwendi-
ge-aber-nicht-hinreichende Bedingung der moralischen Entwicklung bezeichnet. Kohlberg
zweifelt an keiner Stelle, dass Piagets Intelligenztheorie die kognitive Basis der moralischen
Entwicklung umschreiben kann. Das folgende Zitat mag als Beleg geniigen: «. . . each new
stage of moral judgment entails a new set of logical operations not present at the prior stage.
The sequence of logical operations involved is defined by Piaget’s stages of logico-mathemati-
cal thinking» (Kohlberg 1971, S. 186).

Die Frage, die ich stellen mdchte, ist, ob eine kognitive Ausstattung im Sinne Piagets gentigt,
damit sich moralische Urteils- und Handlungsstrukturen entwickeln konnen, oder ob nicht
vielmehr moralisches Verhalten an ganz andere Voraussetzungen, kognitiver wie affektiver
Art, gebunden ist. Zur Beantwortung dieser Frage wollen wir uns zunéchst einen Begriff da-
von machen, was kognitive Entwicklung bei Piaget iiberhaupt heisst.

2. Piagets Theorie der kognitiven Entwicklung: ein Schnellkursus

Einen ersten Hinweis auf die Natur von Piagets Entwicklungspsychologie hat uns bereits
Kohlberg gegeben, indem er Piagets Entwicklungsstufen als Stufen logisch-mathematischen
Denkens bezeichnet. In der Tat geht es Piaget um eine Theorie des wissenschaftlichen Den-
kens. Dass Piagets psychologische Arbeiten nicht Selbstzweck sind, sondern seine genetische
Epistemologie empirisch untermauern sollen, ist allgemein bekannt. Inhelder meint gar, die

56



Psychologie sei fiir Piaget immer ein Nebenprodukt seiner genetischen Epistemologie gewe-
sen (Inhelder 1977, S. 332, 340). Die Bedeutung dieser Tatsache ist nicht zu unterschitzen,
denn sie bestimmt bis ins Einzelne die inhaltliche Struktur von Piagets psychologischer Theo-
rie. Piaget ist ein Erkenntnistheoretiker, und zwar ein Theoretiker nicht irgendeiner Form von
Erkenntnis, sondern ein Theoretiker der wissenschaftlichen Erkenntnis. Im «heute akzeptier-
ten wissenschaftlichen Denken» sieht Piaget die hochste Stufe der Erkenntnis (Piaget 1974a,
S. 24). Die genetische Epistemologie versucht «. .. die Mechanismen zu analysieren, nach de-
nen Erkenntnis, sofern sie zum wissenschaftlichen Denken gehort, sich entwickelt . . .» (Inhel-
der, in: Furth 1976, S. 45 — meine Hervorhebung). Folglich ist fiir Piaget Erkenntnistheorie
identisch mit Wissenschaftstheorie!

Was nun Piagets Wissenschaftsverstandnis anbelangt, so liegt er vollig in der Tradition der ga-
lileischen «scienza nuova» (vgl. auch Fetz 1978). Galilei spricht vom Universum als von einem
grossen Buch, das fiir unsere Betrachtung stets offenliege. Doch das Buch lasse sich nur ver-
stehen, wenn man die Sprache spreche, in der es geschrieben stehe. Diese Sprache aber sei die
Sprache der Mathematik. Piagets Haltung ist nicht anders. Das Verhiltnis von Mathematik
und Physik sieht Piaget so, dass die Mathematik das «Instrument der Strukturierung» der phy-
sikalischen Wirklichkeit ist. Die Mathematik ermoglicht die Erkenntnis des Gegebenen,
«...das ohne sie chaotisch, unverstidndlich und vor allem mit subjektiven Elementen gesittigt
bliebe» (Piaget 1974b, S. 346).

Die Objektivitdt der Erkenntnis wird durch deren Mathematisierung erreicht. Piagets psycho-
logischer Begriff dafiir ist die Dezentrierung. Das dezentrierte Denken ist der Gegensatz zum
egozentrischen Denken der Kindheit und zum soziozentrischen Denken der vor-galileischen
Wissenschaft. Die «kopernikanische Wende» bzw. die «kopernikanische Revolution», von
der Piaget im Hinblick auf die individuelle kognitive Entwicklung des Kindes so gerne spricht
(z. B. Piaget 19764, S. 19; 1978, S. 158, 163) ist nicht bloss eine gut gewihlte Metapher. Viel-
mehr bringt sie ein zentrales Postulat Piagets zum Ausdruck, ndmlich die Rekapitulationsthe-
se, gemass der sich in der individuellen kognitiven Entwicklung des Kindes historische Ab-
laufe der wissenschaftlichen Erkenntnis wiederholen (z. B. Piaget 1972, S. 15; 1973a, S. 21).
Piagets Wissenschaftsverstindnis beeinflusst seine erkenntnistheoretische Fragestellung.
Liegt die Garantie fiir Objektivitat im mathematischen Denken, so kommt die soziale Dimen-
sion des Wissens leicht zu kurz. Die geringe Bedeutung der sozialen Interaktion in Piagets
Theorie ist verschiedentlich schon beméngelt worden (z. B. Aebli 1978; Hamlyn 1978; Har-
ten & Flitner 1974; etc.). In der Tat sind Piagets Subjekte vereinzelte Individuen, die sich ihre
epistemischen Strukturen eigenstdndig und autonom erarbeiten. Piaget spricht von der sozia-
len Umwelt und der Sprache als von den «ganz peripheren Faktoren» (Piaget 1976b, S. 28).
Die kognitive Entwicklung ist «. . . das, was das Kind sich selbsttatig aneignet, was man ihm
nicht beigebracht hat, was es vielmehr selbst entdecken muss» (Piaget 1976a, S. 8).

Die vier Entwicklungsfaktoren, die Piaget thematisiert, namlich die Reifung, die dingliche Er-
fahrung, die soziale Erfahrung und die Aequilibration, sind nicht «gleichberechtigt», dennder
dominierende Faktor ist die Aequilibration. Die Aequilibration, d. h. die Transformation ei-
nes gestorten Gleichgewichts in einen qualitativ optimaleren Zustand, koordiniert die ande-
ren Entwicklungsfaktoren. Im Aequilibrationsbegriff kommt Piagets organismische Position
deutlich zum Ausdruck. Denn die Aequilibration ist ein «innerer», organismischer Faktor,
der von «aussen» nur schwer beeinflussbar ist. Die Aequilibration ist das Moment der
Selbstregulierung, das fiir biologische Systeme generell charakteristisch ist: «Leben ist im we-
sentlichen Selbstregelung» (Piaget 1974b, S. 27). Die Aequilibration entspricht also dem
«Lebensprinzip», was aber nichts mit einer genetischen Ausstattung zu tun hat. Piaget ist kein
Reifungstheoretiker; er ist hochstens ein «Quasi-Reifungstheoretiker» (Aebli 1978, S. 614).

57



Was fiir eine Bedeutung hat das organismische Denken fiir Piaget? Man kann sagen, dass das
erkenntnistheoretische Interesse Piagets die Thematik seiner Entwicklungspsychologie be-
stimmt, wihrend das biologische Interesse die Methodik seiner Theoriebildung festlegt. Der
Organismus ist Piaget Modell, das seine Methodologie festlegt. Piagets Thema, das epistemi-
sche Verhalten oder — in seiner Terminologie — die Intelligenz, wird im organismischen Rah-
men funktional als Anpassung verstanden. Piaget geht aus von der «. .. Annahme einer radi-
kalen funktionellen Kontinuitdt von den niedrigsten Typen der erkenntnismaéssigen und mo-
torischen Anpassung bis zu den hochsten Denkformen. . .» (Piaget 1976c¢, S. 9). Die Intelli-
genz ist demnach nichts anderes als «. . . ein Gesamtbegriff, der die hoheren Organisations-
und Gleichgewichtsformen der Erkenntnisstrukturen bezeichnet» (ebd.). In Begriffen der
Anpassung setzt die Intelligenz die Gesamtheit der Adaptationsprozesse zwischen Organis-
mus und Umwelt fort «. .. und vollendet sie» (Piaget 1976c, S. 12). «. . . die Intelligenz ist die
Anpassung par excellence . . .» (Piaget 1978, S. 130). Die Intelligenz ist somit das «differen-
zierteste Organ» der organismischen Selbstregulierung (Piaget 1974b, S. 27), deren zentrale
Funktion die Adaptation ist.

Entwicklung heisst nun im Rahmen dieses Modells Optimierung der Anpassung. Eine orga-
nismische Entwicklungstheorie impliziert somit einen Begriff gegliickter Entwicklung (vgl.
Taylor 1975). Fiir Piaget ist dieser «terminus ad quem» (Piaget 1974c, S. 78) identisch mit der
Thematik seiner Theorie, ndmlich dem wissenschaftlichen Denken. Die kognitive Entwick-
lung ist dann «gegliickt», d. h. sie hat dann eine optimale Anpassung erreicht, wenn sie zu den
logisch-mathematischen Denkstrukturen der modernen Wissenschaft gefiihrt hat. Die letzte
Stufe in Piagets Theorie, die Stufe der formalen Operationen, entspricht diesem Kriterium.
Das Denken ist «<hypothetisch-deduktiv» geworden (Piaget 1978, S. 203) wie das Denken der
Wissenschaft, das sich in «hypothetico-deductive systems» (Popper 1978, S. 81) nieder-
schlagt.

Wir haben nun die wichtigsten Elemente beisammen, um uns die Frage nach der «Beschaffen-
heit» von Piagets Epistemologie stellen zu kdnnen. Das mathematische Denken als Ziel der
Entwicklung und die Selbstkonstitution der kognitiven Strukturen verweisen zunichst auf
Descartes. Schliesslich war es Descartes, der bei seinem radikalen Zweifeln in sich selbst eine
letzte Rettung und eine erste Gewissheit gefunden hat (Descartes 1960). Und wie Piaget
glaubte auch Descartes, «. .. dass. .. die Arithmetik, die Geometrie und andere Wissenschaf-
ten dieser Art. .. etwas von zweifelloser Gewissheit enthalten» (Descartes 1960, S. 18). Des-
cartes’ Erkenntnistheorie kann als Versuch verstanden werden, eine philosophische Begriin-
dung der neuentstandenen galileischen Wissenschaft zu finden. Damit kommt Kant ins Blick-
feld, denn seine «Kritik» (der reinen Vernunft) erhebt explizit den Anspruch, die Newtonsche
Physik philosophisch zu verstehen. Kant versuchte eine Integration der rationalistischen und
empiristischen Stromungen seiner Zeit und genau dies ist auch das Anliegen von Piagets kon-
struktivistischer Epistemologie.

Es ist daher nicht verwunderlich, wenn Piaget den Bezug zu Kant selbst immer wieder herstellt
(z. B. Piaget 1974d). Das Kantsche Apriori der Erkenntnisstrukturen wird bei Piaget zu einem
Produkt von Entwicklungsprozessen. Wiahrend Kant dem erkennenden Subjekt Descartes’
eine transzendentale Existenz verliehen hat, holt es Piaget wieder zuriick in die Welt des Ge-
gebenen indem er es funktionalisiert (vgl. Piaget 1974a, S. 142). Das Subjekt Piagets ist ein
funktionales Moment des organismischen Systems (vgl. Harten & Flitner 1974, S. 133). Piaget
definiert das Subjekt als «ein Zentrum des Funktionierens» (Piaget 1973b, S. 68f., 137).
Was sich dabei allerdings nicht gedndert hat, ist der monadische Charakter dieses Subjekts.
Die Konstruktion der Erkenntnisstrukturen ist auch bei Piaget eine Leistung des individuellen
Erkenntnissubjekts. Ich spreche von einem «Erkenntnissubjekt». Es scheint mir, dass damit

58



auf etwas Bedeutsames hingewiesen wird. Denn nicht nur ist Piagets Subjekt das vereinzelte,
autonome Individuum der biirgerlich-aufklarerischen Tradition; vielmehr ist Piagets Subjekt
auch eher ein epistemisches denn ein reales, existentielles Subjekt. Piagets Subjekt hat mehr
Gemeinsamkeiten mit dem transzendentalen Subjekt Kants als mit einem konkreten alltigli-
chen Subjekt.

Piaget verweist ausdriicklich auf die grosse Bedeutung Descartes’ als dem Entdecker des «Er-
kenntnissubjekts» und «. . . dessen Fahigkeit . . ., vermittels logisch-mathematischer Instru-
mente die physikalische Realitét rational zu assimilieren . . .» (Piaget 1974c, S. 70). Piagets
Anliegen haben wir thematisch als dasselbe identifiziert: die Formulierung einer Theorie des
Subjekts, das mittels logisch-mathematischer Strukturen die Welt der Objekte erkennt. Pia-
get interessiert sich nicht fiir das im «Sinne des gelebten Individuellen verstandene Subjekt»
(Piaget 1973b, S. 67). Wenn Piaget vom «Subjekt» spricht, so meint er nicht das «Gelebte» (a.
a. 0., S. 134), er meint nicht das «Ich» (ebd.) und er meint nicht das «individuelle Subjekt» (a.
a.0.,S. 133); vielmehr spricht er vom «‘beliebigen’ Subjekt» (a. a. O.,S.67), vom «. . . erken-
nenden Subjekt oder kognitiven Kern, der allen Subjekten derselben Stufe gemeinsam ist»
(Piaget 1973b, S. 133). Dieses «universale» epistemische Subjekt ist das Zentrum des orga-
nismischen Funktionierens, «. . . die Quelle logischer oder mathematischer Strukturen . . .»
(Piaget 1972, S. 290), und hat nichts mit Individualitdt zu tun. Auch hat es nichts mit einem
bewussten Subjekt zu tun, denn die kognitiven Strukturen «. . . finden sich nicht im Bewusst-
sein der Subjekte, sondern, was etwas ganz anderes ist, in ihrem operativen Verhalten, und bis
ins Alter einer moglichen wissenschaftlichen Reflexion iiber die Strukturen sind sie sich nie-
mals als Gesamtstrukturen bewusst geworden» (Piaget 1973b, S. 67). (3)

Piagets Theorie handelt von einem epistemischen Subjekt, das einen eher normativen denn
deskriptiven Charakter hat (Piaget 1974c, insbes. Kap. II; Hamlyn 1978, S. 52 ff.; Fetz 1978,
S.301.). Piagets Subjektbegriff ist eine epistemologisch-normative Kategorie, die die (empiri-
schen) Bedingungen der Gewinnung objektiver Erkenntnis festschreibt. Seine Theorie der
kognitiven Entwicklung wird damit zu einer weitgehend normativen Theorie, einer Theorie,
die dem Objektivitdt anstrebenden Wissenschaftler sagt, welche Pfade er in seiner intellek-
tuellen Entwicklung zu gehen hat, um dieses Ziel zu erreichen.

Ich glaube, dass dieser Gedanke leicht iiberleiten ldsst zu einer nach wie vor kontroversen
Frage der Piaget-Rezeption, ndmlich der Frage, was eigentlich eine Entwicklungslogik sei
bzw. inwiefern Piagets Stufenfolge der Entwicklung den Charakter der Notwendigkeit hat, den
er immer wieder betont. Meines Erachtens handelt es sich bei einer «Entwicklungslogik»
nicht um eine empirische Aussage, sondern um eine begriffliche Ausgestaltung des organismi-
schen Denkens. Im Rahmen einer organismisch fundierten Theorie wird von einem Zielzu-
stand «gegliickter» Entwicklung her gedacht (vgl. oben), d. h. Entwicklungsstufen werden
nicht im Rahmen einer materialen Kausalitdt analysiert, sondern eher in einem solchen von
«teleonomischer» oder «intentionaler» Kausalitdt (vgl. Mischel 1981). Die Methodologie
nimmt damit notwendigerweise hermeneutischen Charakter an (vgl. Taylor 1975, S.246). Wie
der Historiker riickblickend einen Entwicklungsverlauf intelligibel macht, sucht der Entwick-
lungspsychologe nach dem Sinn einer ontogenetischen Abfolge von Verhaltensdnderungen
(vgl. Hoppe, Schmid-Schonbein & Seiler 1977, S. 93). Die Logik hat dabei die Funktion eines
hermeneutischen Instrumentes, das eine bestimmte «Lesart» (eine «Lektiire» in Piagets eige-
nen Worten, vgl. Piaget 1974c, S. 160) des Entwicklungsprozesses ermdglicht. Nicht die Sache
also ist logisch beschaffen, sondern der Forscher macht sich ein Bild der Sache, indem er diese
durch seine logische Brille anschaut.

Methodologisch folgt aus diesen Ueberlegungen, dass eine empirische Priifung von Piagets
Theorie nicht die Funktion haben kann nachzuweisen, dass die Entwicklung im Sinne der von

59



der Theorie postulierten logischen Implikationen der Stufenfolge ablauft. Vielmehr geht es
darum festzustellen, ob es tiberhaupt Entwicklungsabliufe gibt, die dieser theoretisch postu-
lierten Sequenz zunehmender Integration entsprechen. Fiir Piaget geniigt es daher, nachge-
wiesen zu haben, dass die postulierte «Entwicklungslogik» faktisch zu finden ist, denn fiir
seine normativ interessierte, empirisch abgestiitzte Epistemologie ist es ausreichend zu zei-
gen, dass Individuen mit der Fahigkeit, den herkommlichen Standards wissenschaftlichen
Denkens gerecht zu werden, tatsidchlich eine entsprechende kognitive Entwicklung durchlau-
fen.

3. Von hinreichenden Bedingungen der moralischen Entwicklung

Kommen wir nun auf Kohlberg zu sprechen. Wir haben gesehen, dass Kohlberg eine Notwen-
dig-aber-nicht-hinreichend-Beziehung von moralischer und kognitiver Entwicklung sensu
Piaget postuliert. Das ist so zu verstehen, dass die Intelligenz eine notwendige Bedingung mo-
ralischen Urteilens und Verhaltens ist, dass aber noch etwas dazu kommen muss, damit sich
Moralitdt entwickelt. Was aber ist dieses Etwas?

Es ist sinnvoll, wenn wir zunachst einen minimalen Begriff von Moralitat formulieren. Wih-
rend Piaget an Erkenntnis interessiert ist und diese im Rahmen der traditionellen Fragestel-
lung als Subjekt-Objekt-Relation bestimmt, ist Kohlberg an Moral interessiert und muss nur
schon deswegen das Subjekt-Objekt-Schema durch eine Art Subjekt-Subjekt-Schema er-
setzen. Denn das Feld der Moral ist das Zwischenmenschliche. Moralische Situationen sind
Interaktionssituationen, die dann als moralisch relevant erlebt werden, wenn die Werte oder
Anspriiche der Interagierenden kollidieren. Diese Auffassung deckt sich mit jener Kohlbergs
(z. B. Kohlberg 1974, S. 100 f.; 1975, S. 673). Folglich muss eine Theorie moralischer Ent-
wicklung und moralischen Verhaltens Intersubjektivitit erkliren konnen. Bei Kohlberg soll
der Begriff des «role taking» («Rolleniibernahme») diese Erkldrung liefern. (4) Ob das «role
taking» allerdings die gesuchte hinreichende Bedingung ist, die zur notwendigen Bedingung
der Intelligenz dazukommen muss, damit sich moralische Urteilsstrukturen bilden, dies ist
zumindest unklar. (5)

In seinen fritheren Arbeiten scheint Kohlberg diese Meinung allerdings zu vertreten. Er sieht
in den moralischen Prinzipien, die fiir ihn im wesentlichen Prinzipien der Gerechtigkeit sind
(vgl. Kohlberg 1971, 1976), nichts anderes als «Prinzipien der Rolleniibernahme». Folglich
«. .. (ist) die moralische Entwicklung im Grunde ein Prozess der Restrukturierung von Modi
der Rollenilibernahme . . .» (Kohlberg 1974, S. 102), was seinerseits dazu fiihrt, dass «. . . die
fundamentalen sozialen Reize, die die moralische Entwicklung stimulieren, als ‘Gelegenhei-
ten zur Rolleniibernahme’ bezeichnet werden (kdnnen)» (ebd.). Der «missing link» zwischen
intellektueller und moralischer Entwicklung ist demnach das Ausmass der Gelegenheiten zum
«role taking».

Doch was ist damit iiberhaupt gemeint? Es gibt einige Kritiker (z. B. Brandtstddter 1979), die
Kohlberg vorwerfen, er habe mit dem Verweis auf das «role taking» lediglich eine analytische
Erkenntnis ausgesprochen, denn es gehdre zum Moralitdtsbegriff, dass sich das Individuum in
die Situation seiner Interaktionspartner versetzen kann. Ich teile diese Kritik in einer gewissen
Hinsicht. Denn moralisches Handeln ist soziales Handeln. Soziales Handeln aber impliziert in
der Tat die Fihigkeit, die Perspektive des jeweiligen andern einzunehmen. Ohne diese Féhig-
keit ist soziales Handeln undenkbar. Wenn man von einer Theorie sozial-kognitiver Entwick-
lung (etwa im Sinne von Mead 1973) ausgeht, so kann man tatsdchlich sagen, dass die soziale
Kognition — und dazu gehort auch das «role taking» — ein definierendes Moment dieser Art
Entwicklung ist.

60



Doch Kohlberg geht eben nicht von einer solchen Theorie aus. Er baut auf Piaget und dessen
monadologisch konzipierter Theorie dinglicher (6) Erkenntnis. In der Folge kann das «role
taking» tatsachlich einen mehr als bloss analytischen Gewinn bringen. Es fungiert als eine Art
verbindendes Glied zwischen Piagets dinglichen Erkenntnisstrukturen und dem sozialen Feld,
innerhalb dessen sich moralische Konflikte abspielen. Wenn sich daher in empirischen Stu-
dien Beziehungen zwischen «role taking», moralischem Urteil und Intelligenz sensu Piaget
finden, so ist deren theoretisch-inhaltliche Interpretation mit Vorsicht vorzunehmen. Ent-
sprechende Korrelationen brauchen jedenfalls nicht fiir Kohlbergs Notwendig-aber-nicht-
hinreichend-These zu sprechen.

Wie immer wir die Beziehungen zwischen Intelligenz, «role taking» und moralischem Urteil
verstehen, etwas diirfte kaum kontrovers sein, nimlich die Tatsache, das ein blosser (virtuel-
ler) Wechsel in die Situation des andern noch nicht bedeuten muss, dass ich mich allein des-
halb diesem gegeniiber «moralisch» verhalte. Schliesslich kennen wir alle Menschen, die eine
ausgesprochen hoch entwickelte Kompetenz haben, sich in die Situation anderer zu versetzen,
diese Kompetenz aber keineswegs in den Dienst hochstehender moralischer Prinzipien stel-
len, sondern zu vollig egoistischen Zwecken ausnutzen. Wenn dem aber so ist, dann kann das
«role taking» nicht der «missing link» zwischen Intelligenz und Moralitét sein. Auch Kohlberg
scheint dies in seinen neueren Arbeiten erkannt zu haben. Er formuliert jetzt eine «horizon-
tale Folge von Entwicklungsschritten» von der Intelligenz tiber die Rollentibernahme zum
moralischen Urteil (Colby & Kohlberg 1978, S. 356; Kohlberg 1976, S. 32). Das moralische
Handeln erscheint dann als quasi letztes Glied dieser horizontalen Entwicklungssequenz. Und
das Notwendig-aber-nicht-hinreichend- Argument gilt nun nicht nur fiir die Intelligenz sensu
Piaget, sondern auch fiir die Rolleniibernahme (Colby & Kohlberg 1978, S. 363).

Das Hinreichende scheint nun in dem zu liegen, was Kohlberg eine «moralische Atmosphiire»
nennt. Die «moralische Atmosphiire» ist eine Art klimatischer Grosse, denn Kohlberg meint,
sie «. . . werde nicht lediglich durch die Summe der individuellen moralischen Urteile und
Handlungen ihrer Mitglieder konstituiert» (Colby & Kohlberg 1978, S. 364). Neben den
«Gelegenheiten zur Rollenlibernahme», die auch beziiglich der «moralischen Atmosphére»
ein wichtiges Element ausmachen, ist deren wesentliches Ingredienz die « Gerechtigkeitsstruk-
tur» (Kohlberg 1975, S.676), d. h. «. .. ‘die Art und Weise, in der soziale Institutionen grund-
legende Rechte und Pflichten zuteilen sowie den durch die soziale Kooperation erzielten Ge-
winn verteilen’ (Rawls. . .)» (Colby & Kohlberg 1978, S. 364). Ob Kohlberg damit allerdings
mehr als eine moralpsychologische Phlogistontheorie formuliert hat, bleibt abzuwarten. M. E.
ist die «moralische Atmosphire» ein zu schwacher Begriff, um die Last einer hinreichenden
Bedingung der moralischen Entwicklung zu tragen. (7)

Das Grundiibel hinter all diesen Schwierigkeiten Kohlbergs liegt wohl letztlich in der unklar
definierten Relation von Form und Inhalt. Kohlberg betont immer wieder, das moralische Ur-
teil betreffe ausschliesslich den formalen (oder strukturellen) Aspekt des moralischen Argu-
mentierens. Die Inhalte wiirden keine Rolle spielen (z. B. Kohlberg 1975, S. 671; Kohlberg &
Gilligan 1971, S. 1076). Unklar wird damit erneut, was mit der Notwendig-aber-nicht-hinrei-
chend-Bedingung gemeint ist. Denn die Intelligenz im Sinne Piagets ist in gerade diesem Sinne
definiert, dass sie die formalen Aspekte des Denkens umfasst, unabhdingig von jedem Inhalt
(auch wenn dieses Denken in Vollendung erst auf der formal-operatorischen Stufe erreicht
wird). Die Moralitdt erscheint unter dieser Perspektive als ein spezifischer Inhalt neben ande-
ren. Die Intelligenz wire der formale Aspekt der Moralitit, genauso wie die Intelligenz den
formalen Aspekt beispielsweise interaktiver Beziehungen generell zum Ausdruck bringt (vgl.
Piaget 1976¢, Kap. VI). Die Moralitit wire ein bestimmtes inhaltliches Feld, auf das die ko-
gnitive Kompetenz generalisiert wird. Die hinreichende Bedingung moralischen Urteilens und

61



moralischen Verhaltens wire dann jener Faktor, der diese Generalisierung (décalage horizon-
tal) bewirkt.

Doch so etwas hat Kohlberg offenbar nicht im Sinn. Ansonsten wiirde es gentigen, von Gene-
ralisierung (oder eventuell Parallelitdt bzw. Isomorphie) zu sprechen; die fast rituelle Not-
wendig-aber-nicht-hinreichend-Beschworung jedenfalls ware nicht notig. Kohlberg sagt ex-
plizit: «. . . moral judgment stages . . . are not the mere application of logic to moral prob-
lems .. » (Kohlberg & Gilligan 1971, S. 1071). Und: «Moral stages development is not merely
the horizontal décalage of logical thought to social situations» (Kohlberg 1973, S. 193). Was
aber ist dann das Verhéltnis von kognitiver und moralischer Entwicklung?

Kirn (1978) hat zu dieser Problematik einige interessante Gedanken vorgetragen. Er ver-
sucht die verworrene Situation dadurch zu kldren, dass er die in der Logik {libliche Unterschei-
dung von Theorie und Modell beizieht. Ein Modell ist eine Illustration einer abstrakten Theo-
rie. Die moralische Entwicklung liesse sich dann als Modell der intellektuellen Entwicklung
verstehen, die ihrerseits als Theorie verstanden wiirde. Oder noch allgemeiner: Sowohl die
Entwicklung der Intelligenz wie die Entwicklung der Moralitit waren zwei verschiedene Mo-
delle einer zugrundeliegenden gemeinsamen Theorie. Ich halte diese Ueberlegungen Karns
fiir ausserordentlich fruchtbar, weil sie ndmlich die bisher von Kohlberg nicht hinreichend er-
lauterte Notwendig-aber-nicht-hinreichend-These iiberfliissig macht.

Wenn wir zusdtzlich zu Kirns Vorschlag den Gedanken einbringen, dass der affektive Aspekt
des «role taking» vom kognitiven getrennt werden sollte, so erdffnet sich die Moglichkeit ei-
ner «zweifaktoriellen Theorie der moralischen Entwicklung» (Bertram), wie sie etwa Hoff-
man (1976, 1979) und Bertram (1980a) diskutieren. Kohlberg verwischt die Differenz von af-
fektivem und kognitivem «role taking», was vermutlich auf Piagets viel beschworene Paralle-
litdt der kognitiven und der affektiven Entwicklung zuriickzufiihren ist (vgl. Piaget 1976¢, S. 7
f.; Haynal 1975). Doch diese Parallelitit hat bei Piaget nicht mehr als den Status eines Postu-
lats. Es ist mindestens so plausibel, das kognitive und das affektive «role taking» als zwei ge-
trennte, aber interaktive Entwicklungsstringe zu konzipieren (vgl. Burlingham 1974; Hoff-
man 1976, 1979).

Mein Vorschlag wire also nicht der, eine Notwendig-aber-nicht-hinreichend-Beziehung zwi-
schen kognitiver und moralisch-affektiver Entwicklung zu postulieren. Vielmehr schlage ich
vor, deren Verhiltnis interaktiv zu verstehen. Auf diese Weise liesse sich auch ein Phanomen
besser verstehen, das im Rahmen einer Notwendig-hinreichend-These kaum fassbar ist, ndm-
lich die Tatsache, dass Situationen als moralische definiert werden miissen, bevor moralisches
Verhalten «abgerufen» werden kann. Damit beispielsweise ein Schiiler das Abschreiben vom
Priifungsblatt seines Nachbarn als moralisch verwerflich erfahrt, muss er zunachst den Prii-
fungskontext als fairen («gerechten») Wettstreit identifizieren und akzeptieren. Solange er
die Priifungssituation als unfair versteht, hat sein Verhalten fiir ihn selbst keine moralische
Dimension. Eine komplexe kognitive Struktur kann dazu verwendet werden, eine Situation
als nicht-moralische zu definieren, d. h. deren moralische Relevanz wegzudiskutieren; oder
umgekehrt: eine geringe kognitive Differenziertheit kann zu einer spontanen affektiven Re-
aktion (auf moralisch «hohem» Niveau) fiihren. Die Intelligenz kann als Abwehrmechanismus
funktionieren, der die Vermittlung einer an sich hohen moralischen Kompetenz mit der kon-
kreten Handlungssituation verhindert (vgl. Débert 1980; Dobert & Nunner-Winkler 1980;
Haan 1978).

Die kognitive Ausstattung des Individuums wird in dieser Sichtweise weniger als ein Antezen-
densfaktor der moralischen Entwicklung, denn als ein solcher des moralischen Handelns ver-
standen, in dem Sinne, dass die kognitive Ausstattung Einfluss nimmt auf die Situationsdefini-
tion. Damit 6ffnet sich ein erstes Fenster auf eine Theorie, wie sie mir vorschwebt. Denn eine

62



«zweifaktorielle Theorie der moralischen Entwicklung» betont die Bedeutung affektiver Pro-
zesse und damit auch jene von Abwehrmechanismen, womit letztlich auf das Selbst als inte-
gricrendem Faktor moralischen Verhaltens hingewiesen wird. (8) Ein «lddiertes» Selbst ver-
hindert eine addquate Situationsdefinition und unterbindet eine moralisch angemessene Re-
aktion. Fin integriertes Selbst ist somit eine unablassige Voraussetzung moralisch adaquaten
Handelns. Ich komme gleich ausfiihrlich darauf zu sprechen.

Zusammengefasst sehe ich in der nicht geklarten Relation von kognitiver und moralischer
Entwicklung die Achillesferse von Kohlbergs Theorie. Kohlbergs notorische Schwierigkeit,
Form und Inhalt moralischer Urteile begrifflich klar zu trennen (vgl. Levine 1979; Murphy &
Gilligan 1980), seine wirre Terminologie beziiglich des «role taking», seine unklaren und un-
vollstandigen Aeusserungen dariiber, was die hinreichende Bedingung der moralischen Ent-
wicklung ist, alle diese Mangel liegen im Bereich derselben Thematik, eben dem ungeklarten
Verhiéltnis von kognitiver und moralischer Entwicklung. Das gilt auch fiir ein weiteres Pro-
blem von Kohlbergs Theorie, nimlich seinen Subjektbegriff.

4. Epistemische und existentielle Subjekte

Es braucht wohl keiner gesonderten Diskussion, um nachzuweisen, dass die Subjekte einer
Theorie moralischen Verhaltens alltdgliche, konkrete und individuelle Subjekte zu sein haben
und nicht epistemische, abstrakte und allgemeine Subjekte wie in Piagets epistemologischer
Theorie. Moralisches Handeln fordert ganze Menschen, nicht bloss epistemische Geistwesen.
Nehmen wir das Beispiel der « Goldenen Regel». Was heisst es, einem anderen Menschen nur
das antun, wovon man wiinscht, dass es einem selbst angetan wiirde? Was bedeutet diese Re-
gel, angewandt auf eine Gesellschaft emotional «verkriippelter» Menschen? Zu was fiir Ver-
halten leitet die Regel Masochisten an? Was fiir Folgen hat sie in einer «kriegstrunkenen» Na-
tion, die durchaus erwartet, der Gegner werde so zurtickschlagen, wie er angegriffen wird? Of-
fenbar ist moralisches Verhalten an die Voraussetzung emotional ausgeglichener Menschen
gebunden. Die «Goldene Regel» setzt geradezu voraus, dass man sich selbst gegeniiber keine
destruktiven Gefiihle hat, ansonsten wiirde sie zum Chaos fiihren (vgl. Erikson 1971, Kap.
V1). Gierige Menschen beispielsweise sind nicht zu echter Reziprozitat fahig. Die Gier ist der
Versuch, einer inneren Leere, einer depressiven Stimmung und den Folgen einer ungegliick-
ten Entwicklung der Personlichkeit zu entrinnen (Fromm 1974, S. 187). Sie manifestiert sich
in einem unersittlichen Reizhunger, der aber nie zu einer wirklichen Befriedigung fiihren
kann. Aehnliche Symptome zeigen narzisstisch gestorte Menschen (vgl. Kohut 1973, 1979).
Werden sie in irgendeiner Form beleidigt, so sind sie kaum imstande zu verzeihen. Sie reagie-
ren auf einer do-ut-des-Ebene, ohne dass durch das «Zurlickzahlen» eine effektive Wieder-
herstellung der narzisstischen Verwundung erreicht wiirde. Ein narzisstisch gestortes Indivi-
duum wird auch nicht erkennen konnen, dass sich sein Verhalten anderen gegeniiber auf einer
nicht-reziproken Ebene abspielt, da die Erkenntnis dieser Tatsache seine Selbstorganisation
gefihrden konnte und deshalb durch realitidtsverzerrende Wahrnehmung abgewehrt werden
muss. Seine zwischenmenschlichen Beziehungen sind daher von einer Instrumentalisierung
des Interaktionspartners gekennzeichnet.

Bereits diese einfachen Beispiele zeigen, dass eine Theorie moralischen Verhaltens nur funk-
tionieren kann, wenn sie eine Selbsttheorie umfasst und affektive Mechanismen thematisieren
kann. Moralisches Verhalten ist nicht bloss interpersonaler, sondern ebenso sehr intraperso-
naler Natur. Dieser Selbstbezug des moralischen Verhaltens ist etwas vollig anderes als die
Selbstdistanzierung des epistemischen Verhaltens. Wahrend das epistemische Verhalten eine
Dezentrierung vom eigenen Selbst verlangt, gehort zum moralischen Verhalten insofern eine

63



Zentrierung auf das Selbst, als nur affektiv stabilisierte und sich selbst akzeptierende Indivi-
duen die Kraft haben, andere zu verstehen und anzuerkennen.

Ich glaube, dass diese Ueberlegungen mit Rawls’ «Theorie der Gerechtigkeit», auf die sich
Kohlbergso gerne beruft, iibereinstimmen. Denn Rawls verweist an verschiedenen Stellen auf
das Selbstwertgefiihl als einer bedeutenden Voraussetzung moralischen Handelns. Das
Selbstwertgefiihl leitet sich ab von der affektiven Reaktion anderer auf unsere Fahigkeiten
(Rawls 1979, S. 204). Umgekehrt leitet sich das Selbstwertgefiihl der andern ab aus unseren
affektiven Reaktionen auf deren Fahigkeiten. Die beiden Mechanismen sind interdependent:
«...jemehr jemand sein eigenes Leben als lebenswert empfindet, desto eher wird er sich auch
tiber die Errungenschaften anderer freuen. Wer Selbstvertrauen hat, der knausert auch nicht
mit der Anerkennung anderer» (Rawls 1979, S. 480). Im Kontext der Narzissmustheorien las-
sen sich diese Ueberlegungen Rawls insofern prizisieren, als die Erwiderung der Achtung des
andern nur dann moglich ist, wenn die Achtung der andern unser «wahres» Selbst (vgl. Winni-
cott 1974) trifft, denn nur dann kénnen wir diese Achtung iiberhaupt annehmen und in uns
aufnehmen. Menschen, die in ihrem «falschen» Selbst bestarkt werden, sind nicht fihig, ein
echtes Selbstwertgefiihl zu entwickeln; ihnen fehlt folglich der emotionale Riickhalt, um an-
dere in deren Verhalten affektiv zu bestirken. Das Fehlen eines sicheren Selbstwertgefiihls
aber beglinstigt den Ausbruch feindseligen Neides (Rawls 1979, S. 580).

Entgegen der Position Kohlbergs, wo die soziale und familidre Umwelt letztlich ausschliess-
lich in ihrem « Ausmass an Gelegenheiten zur Rollentiibernahme» und ihrer strukturellen Dif-
ferenziertheit in den Blick kommt, verweisen diese Ueberlegungen auf die Bedeutung der af-
fektiven Situation, in der das Kind aufwichst. Die frithe Erfahrung einer bedingungslosen
«Wechselseitigkeit» (Erikson) der Beziehung zu den Erwachsenen ist das Fundament, auf
dem sich alle moralischen Neigungen des Kindes entwickeln. «. . . dic Wechselseitigkeit von
Erwachsenen und Sdugling (ist) die urspriingliche Quelle der Hoffnung . . ., die grundlegende
Ingredienz aller bewirkenden wie aller ethischen menschlichen Aktion» (Erikson 1971, S.
204). Diese von irgendwelchen Leistungen oder Vorbedingungen unabhéngige Zuneigung
und Liebe der Eltern «. . . enthilt kaum kognitive Elemente und hat auch nichts mit dem Aus-
mass der Gelegenheit zur Rolleniibernahme zu tun. Selbst bei einer sehr stimulierenden und
differenzierten Umwelt und bei hohem Argumentationsniveauder Eltern auf der moralischen
Stufen-Skala wiirde ein Kind daraus allein keine Selbstachtung entwickeln konnen» (Bertram
1980b, S. 34).

Wenn wir damit so vehement auf die Bedeutung des Selbstbezuges fiir ein addquates morali-
sches Handeln hinweisen, so stellt sich die Frage, ob Kohlberg diese Thematik mit seiner
Theorie tiberhaupt einfangen kann. Die Antwort ist einfach: Er kann es nicht. Der Grund liegt
erneut bei der «kognitiven Entwicklung sensu Piaget», die Kohlberg als Basis seiner Theorie
gewihlt hat.

5. Dezentrierendes und rezentrierendes Denken: Hat Kohlberg das Tao verloren?

Piaget betont immer wieder, der wesentliche Aspekt des Denkens sei operativer Natur. Seine
Grundthese, dass das Denken aus dem Umgang mit Gegenstidnden und einer «abstraction a
partir de ’action» erwachse, impliziert diesen Gedanken. Die figurativen Aspekte der Wirk-
lichkeit, die die Folge einer «abstraction a partir de I'objet» sind, bleiben dem operativen
Aspekt «immer untergeordnet» (Piaget 1973a, S. 22). Figuratives Denken umfasst die sinnli-
che Wahrnehmung, Vorstellungsbilder, Symbole, Phantasien, Trdume etc., deren gemeinsa-
mes Merkmal es ist, individuelle und personliche Bedeutung zu haben. Da aber Piaget nicht an
personlicher Erkenntnis interessiert ist, sondern das allgemeingiiltige, objektive Erkennen
der Wissenschaften sein Thema ist, kommen kognitive Prozesse in seiner Theorie nur insofern

64



zur Sprache als sie operativer Natur sind. Figurative Erkenntnisprozesse werden hochstens
thematisiert, um zu zeigen, dass auch dabei operatives Denken eine wesentliche Rolle spielt
(etwa bei der Wahrnehmung, vgl. z. B. Piaget 1976c).

Turner (1973) hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, wie wenig eine Theorie rein operativer
Denkprozesse zum Verstandnis mythischen, rituellen, religiosen, magischen und dsthetischen
Verhaltens beitragen kann. Nehmen wir das Beispiel des Aesthetischen. Die asthetische Er-
fahrung fiihrt nicht zu einer dezentrierten, allgemeingiiltigen und potentiell ewigen (raum-
zeitlich invarianten) Erkenntnis. Vielmehr ist die Vermittlung der objektiven Wahrnehmung
mit der subjektiven Befindlichkeit das entscheidende Moment des dsthetischen Erlebens. Die
Bedeutung («Allgemeingiiltigkeit») von Kunstwerken liegt gerade nicht darin, dass sie eine
eindeutige und diskursiv einlosbare Aussage machen, sondern die Faszination des Kunst-
werks ist seine prinzipielle Unausschipfbarkeit, die Unmdglichkeit, den Rezeptionsvorgang
zu einem endgiiltigen Abschluss zu bringen. Die «Uebersetzung» eines Kunstwerkes in eine
diskursive, widerspruchsfreie und logisch gegléttete Aussage zerstort den 4dsthetischen Gehalt
und damit die personliche Aussagekraft des Werkes. Die anthropologische Bedeutung eines
Kunstwerks ist seine Fihigkeit, uns immer wieder von neuem anzusprechen und unserer sub-
jektiven Befindlichkeit eine immer wieder neue Gestalt und Resonanz zu geben. Das Aesthe-
tische ist in diesem Sinne ein Feld der Selbsterforschung, das aber nicht zu einem objektiven,
distanzierenden Wissen fiihrt, sondern zu einem subjektiven, «personlichen» Wissen. In der
dsthetischen Erfahrung vermogen wir unser subjektives Erleben zu formen und unser Selbst
zu rekonstruieren (vgl. auch Boesch 1975, insbes. Kap. 5). Die kognitive Ausstattung aber,
die uns dsthetische Erfahrungen ermdglicht, ist nicht jene, die Piaget untersucht hat. Das for-
mal-logische Denken vermag gerade nicht zur Selbst-Beziiglichkeit zu verhelfen.

Damit haben wir die Elemente unserer Argumentation beisammen: Kohlbergs Theorie der
moralischen Entwicklung ist deshalb unvollstandig, weil moralisches Verhalten einen Selbst-
bezug impliziert und seine Theorie folglich eine Selbsttheorie umfassen muss. Kohlberg ist
aber nicht imstande, eine Selbsttheorie zu formulieren, da sein Kognitionsbegriff, den er von
Piaget iibernimmt, diese Selbstbeziiglichkeit nicht thematisieren kann. «. . . the integration
and shaping of personality or subjective self, on both conscious and unconscious levels, cannot
be achieved by a decentered, abstract, and generalized mode of thought alone. A more con-
crete symbolic medium, centered upon the particular position of the subject and capable of
condensing affective with cognitive associations, is required» (Turner 1973, S. 354). Kohl-
bergs Theorie mangelt es an einem Intelligenzbegriff, der mehr als lediglich logisch-abstraktes
Denken zu fassen vermag. Was wir folglich brauchen, um moralisches Verhalten erklédren zu
konnen, ist eine Theorie «rezentrierenden» Denkens (vgl. Chandler 1978; Taylor 1975; Tur-
ner 1973). Turner sieht im rezentrierenden Denken in vieler Hinsicht das Gegenteil des de-
zentrierenden Denkens, welches das Leitmotiv von Piagets Theorie der kognitiven Entwick-
lung ist (Turner 1973, S. 353). Doch Rezentrierung sollte nicht verwechselt werden mit dem
egozentrischen Denken der Kindheit. Die Rezentrierung setzt die Dezentrierung voraus,
denn eine Rezentrierung ist erst nach der Erkenntnis der Mdglichkeit und Relativitit ver-
schiedener Standpunkte denkbar. Die Rezentrierung nimmt der Relativitidt der verschiede-
nen denkbaren Standpunkte ihre Unverbindlichkeit und ermoglicht ein Engagement fiir einen
bestimmten Standpunkt. Dabei sind subjektive Faktoren wie Plausibilitidtserwagungen, Ent-
scheidungsprozesse u. 4. beteiligt.

Man kann sich ein rezentrierendes Denken am besten veranschaulichen, wenn man zunéchst
die Struktur des abendldndisch-wissenschaftlichen Denkens herausarbeitet. Das « Vorurteil»
des wissenschaftlichen Denkens ist das Prinzip der Widerspruchsfreiheit. Der wissenschaftli-
chen Logik liegt «. . . der schwerfillige Satz von der Unvereinbarkeit der Gegensatze . . .»

65



(Zimmer 1979, S. 283) zugrunde. (9) Die moderne Wissenschaft verdankt ihre Existenz einer
Abkehr von der Erfahrung («Sinnlichkeit»). Die galileische Wissenschalft tritt als experimen-
telle, d. h. kognitiv gesteuerte und eingreifende (penetrierende) Methodologie an die Stelle
der aristotelischen Wissenschaft und deren empirischer, sinnlich orientierten und «kontem-
plativen» Methodik. Die Welt ist nur erkennbar, insofern sie durch die Brille logischer, ma-
thematischer und geometrischer Muster angeschaut wird. Dies ist die Grundiiberzeugung der
«scienza nuovar, wie wir gesehen haben (vgl. Abschnitt 2). Die Logik aber ist das Paradigma
der Widerspruchsfreiheit. Die Wissenschaft versucht also unsere Erfahrung zu disziplinieren,
indem sie nur das als existierend bzw. erkennbar definiert, was widerspruchsfrei ist (vgl. Piet-
schmann 1980). Die Wissenschaft tritt auf als Ordnungskraft, indem sie dem «Chaos» des Sei-
enden Struktur verleiht. Das galileische «Verbrechen» war es, die Totalitidt der menschlichen
Erfahrung gegen jenen diinnen Bereich eingetauscht zu haben, der durch die Miihle der stren-
gen Logik pressbar ist (Mumford 1980, S. 399 f.).

Die Wissenschaft ist ausgezogen, das Widerspriichliche auch im Menschen zu eliminieren (vgl.
Pietschmann 1980). Chaotik, Unordnung, Ambiguitit, Widerspriichlichkeit etc. haben aus
unserer Welt vertrieben zu werden; den Phantasien und Traumen wird ihre Wahrheit ge-
nommen. (10) Diese exorzistische Gesinnung ruft schliesslich die Geister erst recht herbei, die
zu vertreiben sie sich anschickt. Die Exkommunikation des « Wahnsinns» aus der Ordnung
der Vernunft schneidet den Zugang zum kognitiven Gehalt des «wahnsinnigen Denkens» ab
(vgl. Foucault 1978). Dem Wahnsinn wird das Wort genommen. Dadurch aber beginnt er
seine eigentliche «Irrationalitat» zu entfalten. Das «andere», das uns im « Wahnsinn» begeg-
net, wird unverstdndlich und muss, da es wie alles Unverstandliche Angst macht, eingesperrt
werden. Doch dieses «andere» ist nichts anderes als das kulturell Verdrangte unserer wissen-
schaftlichen Zivilisation. Durch seine Behandlung bekommt es den Charakter der Subversion.
Es ist daher kein Zufall, wenn auch in den traditionell als subversiv geltenden Verhaltenswei-
sen, etwa der Mystik, der Musik, dem Witz oder der Karikatur, andere als rational-wider-
spruchsfreie Denkformen verkorpert sind. Nehmen wir das Beispiel der Mystik. (11)
Mystische Erfahrungen sind personlich, einmalig und konkret. Sie fithren zur « Herstellung
personlicher Wahrheit» (Haas 1981). Im Gegensatz zum wissenschaftlichen Wissen, das
Ewigkeit anstrebt, ist das mystische Wissen momentan, im «Jetzt» verhaftet (Holl 1979, S.
17). Die Mystik erhebt nicht den Anspruch, etwas Erhabenes oder Bedeutendes zu sein, wie
dies die Wissenschaft tut. Sie «befindet sich um die nichste Ecke», wie sich Holl (1979, S.115)
ausdriickt. Die Mystik hat im allgemeinen ein gebrochenes Verhiltnis zur Sprache. Sie «. . . er-
zéhlt die Hélfte von dem, was sie weiss» (Holl 1979, S. 40). Die Sprache wird als Korsett emp-
funden, das die mystische Erfahrung in eine logisch-diskursive Apparatur zwangt, und damit
deren Unmittelbarkeit zerstort. (12) Die Sprache der Mystiker ist dunkel. Ihre Worte sind
mehrdeutig und lassen sich auf verschiedenen Ebenen verstehen. Wir haben hier eine Paral-
lele zur Sprache der Kunst. Schliesslich ist das vielleicht Beklemmendste des mystischen Den-
kens seine Akzeptierung des Widerspruchs.

In der Kunst, in der Mystik, aber auch in 6stlichen Philosophien wie dem Buddhismus oder
dem Taoismus, driickt sich die Erkenntnis der Beschrinktheit aller wissenschaftlichen Erfah-
rung aus, die Wittgenstein in seinem «Tractatus» so treffend formuliert hat: « Wir fithlen, dass
selbst, wenn alle maoglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unsere Lebenspro-
bleme noch gar nicht beriihrt sind» (Wittgenstein 1978, 6.52). Und wir fiihlen jetzt, weshalb
eine Theorie wie jene Piagets, deren explizites Ziel es ist, wissenschaftliches Denken zu erkli-
ren, zur Losung unserer Lebensprobleme, die immer personlicher, konkreter und partikularer
Natur sind, nicht ausreicht. Was wir brauchen ist eine Theorie «rezentrierenden» oder «wil-

66



den» Denkens (vgl. Lévi-Strauss 1977), eine Theorie kognitiver Prozesse, die uns helfen, zu
uns selbst zu finden.

6. Soziale Interaktion als Sinnfindung

Zweifellos kommt dem epistemischen Denken im Sinne Piagets auch fiir die Selbsterkenntnis
eine wesentliche Funktion zu: Es vermag quasi eine raumliche und zeitliche Verortung unse-
rer Existenz vorzunehmen und uns als «Dinge» in Relation zu anderen «Dingen» zu setzen.
Doch das gibt nicht mehr als ein Geriist, ein fleischloses Gerippe, das unserer Existenz keinen
Sinn zu verleihen vermag, sondern uns lediglich das Bewusstsein verschafft, «ein winziges
Teilchen im Universum» (Piaget 1974a, S. 79) zu sein. Bin ich mir selbst lediglich ein Objekt
neben anderen Objekten, so habe ich fiir mich keinerleispezifische Bedeutung. Eine Selbstbe-
ziehung mit den Mitteln der formalen Operationen ermoglicht kaum mehr denn eine Verding-
lichung meiner selbst. Um wirklich leben zu konnen, miissen wir zu einer interessierten Bezie-
hung uns selbst gegeniiber fihig sein, einem Engagement an unserer eigenen Existenz. Das
aber ist nicht moglich im Rahmen des dezentrierenden und desinteressierten Denkens der
formalen Operationen Piagets. Dem Logizismus fehlt der Enthusiasmus (Suzuki 1980, S. 93).
Die Sinnfindung ist an Interaktion gebunden. Die Fragen «Wer binich?», «Was binich wert?»
beantworten sich in der sozialen Bezichung zu anderen Menschen. Eine Selbsttheorie hat
folglich Interaktionstheorie zu sein, ein Gedanke, der wohl am deutlichsten bei George Her-
bert Mead formuliert ist (vgl. Mead 1973; Herzog 1980a). Zu sich selbst kommen heisst zum
andern gehen. Nur wenn wir unsere «Grenzen» iiberschreiten, konnen wir uns selbst erken-
nen und verdndern. Das gilt fiir unsere Beziehung zu anderen Menschen innerhalb unserer
Kultur, beispielsweise der Beziehung zu unseren Kindern (vgl. Herzog 1980b); es gilt genauso
fiir unsere Beziechung zu fremden Kulturen (vgl. Diirr 1978). Etc. Wir kénnen nur zu uns fin-
den iiber den (Um-)Weg zu den andern. « Wir miissen andere sein, um wir selbst sein zu kon-
nen» (Mead 1969, S. 100). Diesem kognitiven Mechanismus hat ein affektiver zur Seite zu
stehen: Die akzeptierende emotionale Resonanz des andern ist eine unverzichtbare Voraus-
setzung zur Entwicklung eines integrierten Selbst (vgl. Kohut 1973, 1979).

Wenn wir in diesem Sinne eine Selbsttheorie als Kernelement einer Theorie moralischen Ver-
haltens fordern, dann bekomt die soziale Interaktion einen vollig anderen Stellenwert als in
den organismischen Theorien Piagets und Kohlbergs. Denn der organismische Interaktions-
begriff ist ausserordentlich eng gefasst (vgl. Herzog 1982, Kap. 7). Dadurch, dass kognitive
Strukturen durch eine «abstraction a partir de I'action» entstehen, haben die Gegensténde,
mit denen sich das Kind auseinandersetzt, keine inhaltliche Bedeutung. Das Handeln allein ist
entscheidend. Es ist letztenendes egal, woran das Kind seine Intelligenzstrukturen ausbildet.
Die kognitive Entwicklung erfordert «. . . ein System effektiver, materieller Handlungen»
(Piaget 19764, S. 16). Doch das, was das Kind dabei «entdeckt», «. . . hdngt nicht mit den Ei-
genschaften der Objekte zusammen» (Piaget & Inhelder 1978, S. 32), auf die das Handeln ge-
richtet ist! Damit wird verstidndlich, weshalb die Umwelt, die Piagets Theorie thematisiert,
nicht weiter prazisiert werden muss. Die Umwelt ist eine «normale Umwelt» (Furth 1976, S.
283) bzw. eine «normale, biologisch angemessene Umwelt» (Furth 1976, S. 38). Piaget
glaubt, die kognitiven Strukturen wiirden sich «. . . nicht ohne Interaktionen zwischen dem
Subjekt und den Objekten . . .» (Piaget 1974b, S. 121) entwickeln. Doch die Objekte bilden
im Verlaufe der Interaktion lediglich «. . . den Anlass (nicht die Ursache) fiir die formgeben-
den Regulationen . . .» (ebd. —meine Hervorhebung). Es spielt folglich keine Rolle, woran das
kindliche Individuum seine Handlungen ausfiihrt. Die Beschaffenheit der Umwelt ist unwich-
tig. Die einzige Notwendigkeit liegt darin, dass eine Umwelt vorhanden ist.

67



Bei Kohlberg ist die Umwelt nicht anders begriffen. Die Umwelt ist fiir die moralische Ent-
wicklung insofern relevant als sie « Gelegenheiten zur Rollentibernahme» bereitstellt und eine
Differenziertheit aufweist, die kognitive Ungleichgewichte stimuliert (vgl. Kohlberg 1971,
1974, 1976; Bertram 1980a). Von wem diese Stimulation ausgeht, ist vollig beliebig. Die
konkrete inhaltliche Beschaffenheit der Dinge, Lebewesen oder Menschen, mit denen das In-
dividuum in Beziehung tritt, spielt keine Rolle. Allein entscheidend ist, dass irgendwelche
Stimulatoren vorhanden sind, damit das Individuum kognitive Konflikte erfahren kann. So
kann denn Kohlbergsagen, «. . . die Partizipation in der Familie (sei) nicht einzigartig oder we-
sentlich notwendig fiir die moralische Entwicklung . . .» (Kohlberg 1974, S. 103), da die Fami-
lie als solche bedeutungslos sei. Was das Kind braucht sind irgendwelche institutionelle Kon-
texte, die allein insofern von Relevanz sind, als sie die moralische Entwicklung stimulieren,
d. h. «Gelegenheiten zur Rollenlibernahme» schaffen (ebd.).

Dieser Umweltbegriff stimmt zweifellos mit der formalistischen Theorie der Moralitét iber-
ein, die Kohlberg vertritt, in der kulturelle Variablen, die immer inhaltlicher Natur sind, als
bedeutungslos gesehen werden. Doch die Folge dieses Umweltbegriffs ist, dass von Interak-
tion im Sinne von Wechselseitigkeit nicht die Rede sein kann. Die Interaktion von Subjekt und
Umwelt ist keine «gleichberechtigte» Beziehung. Die Umwelt hat sich lediglich zur Verfii-
gung zu stellen, damit das Individuum koordinierte Handlungen vollzichen kann, um daraus
seine Intelligenz bzw. seine Moralitdt abzuleiten. Die Umwelt ist blosse Staffage, die als solche
zwar notwendig ist, dariiber hinaus aber keinen inhaltlichen Einfluss auf die Entwicklung des
Individuums nehmen kann.

Damit fiigt sich das Mosaik meiner Kohlberg-Kritik zusammen:

(1) Zentrales Element einer Theorie moralischen Verhaltens ist das Selbst. (2) Das Selbst ist
eine kognitiv-affektive Struktur, die sich in der sozialen Interaktion mit signifikanten Bezugs-
personen entwickelt. (3) Kohlberg ist nicht imstande, Genese und Funktion des Selbst und der
Selbstachtung mit den Mitteln seiner Theorie zu erkldren. Dies aus zwei Griinden: (a) Kohl-
berg verwendet einen verengten Kognitionsbegriff, der lediglich das dezentrierend-abstra-
hierende, Objektivitat anstrebende Denken zu thematisieren vermag, nicht aber das rezen-
trierend-konkretisierende, Subjektivitit ermdglichende Denken umfasst. In der Folge fehlt
Kohlbergs Theorie die kognitive Basis fiir eine Selbsttheorie. (b) Kohlbergs Interaktionsbe-
griff ist demjenigen Piagets nachgezeichnet, d. h. er reduziert die Umwelt auf ihre rein forma-
len Elemente, wodurch einerseits affektive Austauschprozesse und andererseits eine echte
Wechselseitigkeit der Beziehung ausgeblendet werden. Damit fehlt Kohlberg erneut eine
wichtige Voraussetzung zur Formulierung einer Theorie der Entwicklung eines kohirenten
Selbst. Kohlbergs dezidierte Absage an die «oversocialized conception of man» (Wrong) der
traditionellen Sozialisationstheorie (z. B. Kohlberg 1974, 1976) fiihrt ihn dazu, die soziale In-
teraktion und die Sozialisation tiberhaupt als letztlich bedeutungslos zu betrachten und damit
eine «undersocialized conception of man» vorzulegen, die deshalb unbefriedigend ist, weil sie
die interaktive Genese des Selbst nicht erkldren kann. Auf einen Nenner gebracht: Kohlbergs
Theorie ist deshalb keine umfassende Theorie moralischen Verhaltens, weil sie nicht imstande
ist, das Kernstiick einer Theorie moralischen Verhaltens zu formulieren eine Selbsttheorie.,
(13)

ANMERKUNGEN

1 Da meine Dissertation noch nicht publiziert ist (die Drucklegung ist in Vorbereitung) ist es mir wichtig, darauf hin-
zuweisen, dass die Worte, in denen Oser (1981, S. 52 ff.) meine Kritik wiedergibt, nicht meine eigenen Worte sind.
Nirgendwo sage ich, Kohlberg «wisse nicht . . .», seine Theorie sei «ohne Basis», etwas sei « Unsinn» etc. Auch geht es
mir nicht um eine «globale Absage» oder gar um «pauschale Verneinungens».

68



2 Diese und einige weitere Kritikpunkte werden ausfiihrlich diskutiert in Herzog (1981) und Herzog (1982, Kap. 8).

3

10

11

12

Der Bewusstseinsbegriff scheint mir eine Art Brennpunkt zu sein, in dem verschiedene Abweichungen Kohlbergs
von Piagets «Struktur-Funktionalismus» zusammenlaufen. Es sei hier lediglich auf ein Beispiel verwiesen, ndmlich
das kognitive Unbewusste, das sich bei Piaget —nicht aber bei Kohlberg — findet und konsequent aus Piagets funktio-
nalistischer Betrachtungsweise folgt (z. B. Piaget 19764, S. 31-45). Demgemiiss ist Piagets Methodologie aufgebaut,
beider fast immer der verbale Bericht der Vp mit einer konkreten Handlung in einer realen Situation verbunden wird.
Kohlberg jedoch arbeitet mit hypothetischen Situationen und dem verbalen Bericht als ausschliesslicher Methode, um
die kognitiven Strukturen seiner Vpn zu erfassen. Folglich kann Kohlberg Bewusstsein nicht funktional auf Verhal-
ten beziehen; vielmehr fillt beides zusammen. Piagets «struktur-funktionalistische» Betrachtungsweise wird auf ei-
nen reinen Strukturalismus reduziert (vgl. Herzog 1981).

Das Verdikt Wittgensteins, es wiirden in der Psychologie «experimentelle Methoden und Begriffsverwirrung » beste-
hen (Wittgenstein 1971, S. 267), trifft uneingeschrinkt auch auf die Forschung zum «role taking» zu. Ich habe
andernorts einen Vorschlag zur begrifflichen Kldrung vorgelegt, der in «virtuellen Rollenwechsel» (den Standpunkt
des andern ein-nehmen) und «Rolleninternalisierung» (den Standpunkt des andern tiber-nehmen) unterscheidet
(vgl. Herzog 1980a). Kohlberg sagt nirgendwo deutlich genug, was er mit «role taking» meint. Insbesondere packt er
affektive und kognitive Anteile in denselben Begriff.

Ich sehe davon ab, dass in der Piaget-Tradition das «role taking» als ein Implikat der kognitiven Entwicklung ver-
standen wird (Feffer 1959, 1970; Flavell et al. 1968), also gar nicht als zusdtzlicher Entwicklungsfaktor veranschlagt
werden kann,

Worum es Piaget geht, ist, wie sich dingliche Erkenntnisstrukturen entwickeln. Seine Themen zeigen dies deutlich:
Raum, Zeit, permanentes Objekt, Kausalitit, Geschwindigkeit etc. Fiir eine ausfiihrliche Diskussion dieses Punktes
vgl. Herzog (1982, Kap. 7).

Hie und da spricht Kohlberg auch von Diskrepanzen («cognitive-moral conflict») als einem Antezedensfaktor eines
Wechsels der moralischen Stufe (z. B. Colby & Kohlberg 1978, S. 365; Kohlberg 1971, S. 193 ff.; 1976,S.51 f.). Was
er allerdings damit meint, ist mir unklar. Handelt es sich um «innere» Diskrepanzen, d. h. um Ungleichgewichte in
der kognitiv-moralischen Struktur, so hat Kohlberg erneut eine analytische Wahrheit formuliert, denn es ist ein defi-
nitorischer Bestandteil eines «cognitive-developmental approach», dass der entscheidende Entwicklungsfaktor
strukturelle Ungleichgewichte bzw. deren Ueberwindung in einem qualitativ hdheren Niveau sind (vgl. Abschnitt 2).
Meint Kohlberg jedoch Diskrepanzen zwischen «innerer» Struktur und «dusserer» Situation, reprisentiert bei-
spielsweise im moralischen Urteil bedeutsamer Bezugspersonen, so ist der theoretische Status einer solchen Aussage
hochst fragwiirdig, worauf insbesondere Mischel (bezogen auf dhnliche Formulierungen bei Piaget) hingewiesen hat
(vgl. Mischel 1978). Denn ein zentrales Element des kognitiven Ansatzes ist die These, Erkenntnis sei nur méglich
innerhalb von Assimilationsstrukturen, d. h. jedem Aussenreiz muss eine «innere» Bereitschaft entsprechen, damit
er tiberhaupt wahrgenommen werden kann. Diskrepanzen zwischen «innerer» Struktur und «dusseren» Reizen kann
es folglich aus theoretischen Griinden nicht geben. Wenn somit Kohlberg in irgendwelchen kognitiv-moralischen
Konflikten eine (hinreichende) Bedingung der moralischen Entwicklung sieht, so spricht er entweder eine analyti-
sche Erkenntnis aus oder er begibt sich auf theoretisches Glatteis bzw. er driickt sich um eine theoretische Analyse
dessen, was er mit einem kognitiv-moralischen Konflikt meint.

Mit der Rede von einem «Selbst» nehmen wir Bezug auf das eigenartige Phiinomen, dass wir zum Objekt unserer ei-
genen Aktivititen werden konnen. Ich verstehe unter «Selbst» die kognitive, affektive und evaluative Représentanz,
die das Individuum von sich hat.

Dieses «Vorurteil» ist eigentlich moralisch gestiitzt: « Du sollst nicht widerspriichlich sein in Deinem Denken!». Das
rationale Denken verdankt sich einem moralischen Appell, der Tugend der Widerspruchsfreiheit. Das interaktive
Verhiltnis von Kognition und Moralitét, das wir im Abschnitt 3 postuliert haben, zeigt sich also auch an der Basis der
Wissenschaft.

Auf diesem Hintergrund zeigt sich Piagets Theorie der kognitiven Entwicklung als eine Theorie des «law and order»
(vgl. Wilden 1972).

Innerhalb der Wissenschaften ist auf die Phdnomenologie zu verweisen, deren Rebellion gegen das etablierte Den-
ken im Dienste der ungeteilten Erfahrung steht. Der Aufruf zur «Rettung der Phdnomene» ist gegen die Reduktion
des Erfahrungsbegriffs auf experimentell kontrollierte und mathematisch strukturierte Erfahrung gerichtet (z. B.
Husserl 1977). Die in den Sozialwissenschaften in letzter Zeit aufgenommene Suche nach der «Lebenswelt» und
dem «Alltag» ist eben diesem phdnomenologischen Wunsch nach einem unversperrten Zugang «zu den Sachen
selbst» verpflichtet. Ob dies allerdings liberhaupt méglich ist, dies ist die Frage (vgl. Piagets Antwort: Piaget 1974c).

Dieses gebrochene Verhéltnis zur Sprache ist auch fiir die Phdinomenologie charakteristisch. Es ist ihr permanentes
Anliegen, die Sprache zu «hintergehen» (vgl. Holenstein 1980), um dadurch die Sachen unmittelbar in den Griff zu
bekommen.

69



13 Ich glaube, dass Kohlberg die Beschranktheit seiner Theorie durchaus spiirt, denn verschiedentlich kreisen seine

Ueberlegungen um das Problem einer Beziehung zwischen moralischer Entwicklung und «Ich-Entwicklung» (im
Sinne Eriksons oder Loevingers) und um die persénliche Erfahrung als (hinreichender) Bedingung der moralischen
Entwicklung (z. B. Kohlberg 1973, S. 195 ff.). Insbesondere die postkonventionelle Moralitit scheint Kohlberg nur
iiber einen persdnlichen Entschluss erreichbar: «The movement from conventional to principled morality is one
which must be considered as a matter of personal choice and as a choice of a self in a sense not true of earlier moral
stages»
(Kohlberg 1973, S. 199). Insbesondere die hochste Stufe der moralischen Entwicklung ist definiert durch «. .. the de-
cision of conscience in accord with self-chosen ethical principles.. .» (Kohlberg 1971, S. 165 — Hervorhebung wegge-
lassen). Die postkonventionelle Moral ist eine Sache der freien Entscheidung des einzelnen Subjekts: «. . . principles
are freely chosen by the individual . . .» (Kohlberg 1975, S. 673). Was aber gibt dem Individuum die Kraft zu so viel
personlicher Verpflichtung? Sicher nicht die «kalten» distanzierenden kognitiven Strukturen Piagets. Nur wer zu
sich selbst gefunden hat, d. h. ein integriertes, «wahres» Selbst entwickelt hat, kann diese Kraft aufbringen.

Utilité limitée de la théorie de Lawrence Kohlberg pour expliquer le comportement moral

Kohlberg fait la différence entre les conditions nécessaires et les conditions suffisantes du déve-
loppement moral. Comme condition nécessaire, il considére le développement cognitif dans son
sens piagétien. Les conditions suffisantes sont: La prise en charge d’un réle, les occasions de sa
prise en charge, 'atmosphére morale, la structure de la justice, les expériences d’une discordance
moralo-cognitive, etc. Ces conditions du développement moral sont critiquées. On remarque
que les processus affectifs manquent dans la théorie de Kohlberg. Que le ‘soi’ comme nucléus
d’un comportement moral ne puisse saisir ce dernier par ses propres moyens constitue en élé-
ment restrictif fondamental de la théorie de Kohlberg.

The Limited Usefulness of Kohlberg’s Theory for Explaining Moral Behavior

Kohlberg distinguishes necessary from sufficient conditions of moral development. Cognitive
development sensu Piaget is the necessary condition, sufficient conditions are role-taking, op-
portunities for role-taking, moral atmosphere, justice structure, moral-cognitive conflicts etc.
These conditions of moral development are critically discussed. The lacking of affective proces-
ses in Kohlberg’s theory is objected. The impossibility to formulate the core of a theory of moral
behavior, namely a self-theory, within the scope of his theory is seen as the fundamental narrow-
ness of Kohlberg’s theory.

LITERATUR

Aebli, H.: Von Piagets Entwicklungspsychologie zur Theorie der kognitiven Sozialisation. In: G. Steiner (ed.): Die Psy-
chologie des 20. Jahrhunderts, Bd. VII. Ziirich 1978, 604-627.

Bertram, H.: Moralische Sozialisation. In: K. Hurrelmann & D. Ulrich (eds.): Handbuch der Sozialisationsforschung.
Weinheim 1980, 717-744 (a).

Bertram, H.: Der aufhaltsame Aufstieg zur Moral. In: Psychologie heute 1980 (7), Heft 1, 28-34 (b).

Boesch, E. E.: Zwischen Angst und Triumph. Bern 1975.

Brandistidter, J.: Begriffliche Grundlagen moralpsychologischer Forschung, In: L. H. Eckensberger (ed.): Bericht {iber
den 31. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Psychologie, Bd. 1. Gottingen 1979, 284-286.

Burlingham, D. T.: Die Einfiihlung des Kleinkindes in die Mutter. In: P. Fiirstenau (ed.): Der psychoanalytische Beitrag
zur Erziehungswissenschaft. Darmstadt 1974, 1-19.

Chandler, M. J.: Relativismus und das Problem der erkenntnistheoretischen Vereinzelung. In: K. F. Riegel (ed.): Zur
Ontogenese dialektischer Operationen. Frankfurt 1978, 193-205.

Colby, A. & L. Kohlberg: Das moralische Urteil — Der kognitionszentrierte entwicklungspsychologische Ansatz. In: G.
Steiner (ed.): Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Bd. VII. Ziirich 1978, 348-366.

Descartes, R.: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Hamburg 1960,

Débert, R.: «Was mir am wenigsten weh tut, dafiir entscheid ich mich dann auch». In: Kursbuch 60 1980, 43-59,
Dobert, R. & G. Nunner-Winkler: Jugendliche «schlagen iiber die Strdnge» — Abwehr- und Bewiltigungsstrategien in
moralisierbaren Handlungssituationen. In: L. H. Eckensberger (ed.): Entwicklung sozialer Kognitionen. Stuttgart 1980,
267-298.

70



Duerr, H. P.: Traumzeit. Frankfurt 1978.

Erikson, E. H.: Einsicht und Verantwortung. Frankfurt 1971.

Feffer, M. H.: The Cognitive Implications of Role Taking Behavior. In: Journal of Personality 1959 (27), 152-168.
Feffer, M. H.: Developmental Analysis of Interpersonal Behavior. In: Psychological Review 1970 (77), 197-214.
Fetz, R. L.: Piaget als philosophisches Ereignis. In: G. Steiner (ed.): Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Bd. VIII. Zii-
rich 1978, 27-40.

Flavell, J. H., P. T. Botkin, Ch. L. Fry, J. W. Wright & P. E. Jarvis: The Development of Role-Taking and Communica-
tion Skills in Children. New York 1968.

Foucault, M.: Wahnsinn und Gesellschaft. Frankfurt 1978.

Fromm, E.: Anatomie der menschlichen Destruktivitit. Stuttgart 1974.

Furth, H. G.: Intelligenz und Erkennen. Frankfurt 1976.

Haan, N.: Two Moralities in Action Contexts — Relationships to Thought, Ego Regulation, and Development. In: Jour-
nal of Personality and Social Psychology 1978 (36), 286-305.

Haas, A. M.: Aktualitiit der Mystik? In: Neue Ziircher Zeitung 1981, Nr. 43, 67.

Hamlyn, D. W.: Experience and the Growth of Understanding. London 1978.

Harten, H.-Chr. & E. Flitner: Sozialisation und Gesellschaft bei Piaget. In: Pddagogische Rundschau 1974 (28),
118-135.

Haynal, A.: Freud und Piaget. In: Psyche 1975 (29}, 242-272.

Herzog, W.: Antezedentien der Rolleninternalisierung — Eine begriffliche und empirische Analyse. In: Kdlner Zeit-
schrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 1980 (32), 240-261 (a).

Herzog, W.: Kinder sind anders — Einige Ueberlegungen zur Ambivalenz der Erzichung. In: Schweizer Schule 1980 (67),
662-668 und 755-763 (b).

Herzog, W.: Von Engeln und Menschen oder die beschrinkte Brauchbarkeit der Theorien von Jean Piaget und Law-
rence Kohlberg. Unveroffentl. Manuskript. Ziirich 1981.

Herzog, W.: Modell und Theorie in der Psychologie — Vorarbeiten zu einer reflexiven Psychologie. Gottingen 1982 (in
Vorb.).

Hoffman, M. L.: Empathy, Role Taking, Guilt, and Development of Altruistic Motives. In: Th. Lickona (ed.): Moral
Development and Behavior. New York 1976, 124-143.

Hoffman, M. L.: Eine Theorie der Moralentwicklung im Jugendalter. In: L. Montada (ed.): Brennpunkte der Entwick-
lungspsychologie. Stuttgart 1979, 252-266.

Holenstein, E.: Von der Hintergehbarkeit der Sprache. Frankfurt 1980.

Holl, A.: Mystik fiir Anfinger. Reinbek 1977.

Hoppe, S., Chr. Schmid-Schonbein & Th. B. Seiler: Entwicklungssequenzen. Bern 1977.

Husserl, E.: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. Hamburg 1977.
Inhelder, B.: Genetic Epistemology and Developmental Psychology. In: R. W. Rieber & K. Salzinger (eds.): The Roots
of American Psychology. Annals of the New York Academy of Sciences, vol. 291, New York 1977, 332-341.
Kiérn, M.: Vorsicht Stufe! — Ein Kommentar zur Stufentheorie der moralischen Entwicklung. In: G. Portele (ed.): Sozia-
lisation und Moral. Weinheim 1978, 81-100.

Kohlberg, L.: From Is to Ought — How to Commit the Naturalistic Fallacy and Get Away with It in the Study of Moral
Development. In: Th. Mischel (ed.): Cognitive Development and Epistemology. New York 1971, 151-235.
Kohlberg, L.: Continuities in Childhood and Adult Moral Development Revisited. In: P. B. Baltes & K. W. Schaie (eds):
Life-Span Developmental Psychology. New York 1973, 179-204.

Kohlberg, L.: Stufe und Sequenz — Sozialisation unter dem Aspekt der kognitiven Entwicklung. In: ders.: Zur kognitiven
Entwicklung des Kindes. Frankfurt 1974, 7-255.

Kohlberg, L.: The Cognitive-Developmental Approach to Moral Education. In: Phi Delta Kappan 1975 (57), 670-677.
Kohlberg, L.: Moral Stages and Moralization — The Cognitive-Developmental Approach. In: Th. Lickona (ed.): Moral
Development and Behavior. New York 1976, 31-53.

Kohlberg, L. & C. Gilligan: The Adolescent as a Philosopher — The Discovery of the Selfin a Postconventional World. In:
Daedalus 1971 (100), 1051-1086.

Kohut, H,: Narzissmus, Frankfurt 1973.

Kohut, H.: Die Heilung des Selbst. Frankfurt 1979.

Lévi-Strauss, C.: Das wilde Denken. Frankfurt 1977.

Levine, Ch. G.: The Form-Content Distinction in Moral Developmental Research. In: Human Development 1979 (22),
225-234.

Mead, G. H.: Philosophie der Sozialitdt. Frankfurt 1969,

Mead, G. H.: Geist, Identitdt und Gesellschaft. Frankfurt 1973.

Mischel, Th.: Das Aequilibrationsmodell von Piaget als Motivationstheorie. In: G. Steiner (ed.): Die Psychologie des 20.
Jahrhunderts, Bd. VII. Ziirich 1978, 671-690.

Mischel, Th.: Psychologische Erkldrungen. Frankfurt 1981.

Mumford, L.: Mythos der Maschine. Frankfurt 1980.

71



Murphy,J. M. & C. Gilligan: Moral Development in Late Adolescence and Adulthood — A Critique and Reconstruction
of Kohlberg’s Theory. In: Human Development 1980 (23), 77-104.

Oser, F.: Die Theorie von Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer der Kritik — Eine Verteidigung. In: Bildungsforschung und
Bildungspraxis 1981 (3), 51-64.

Peters, R. S.: Reply to Kohlberg. In: Phi Delta Kappan 1975 (57), 678.

Piaget, J.: Erkenntnistheorie der Wissenschaften vom Menschen. Frankfurt 1972.

Piaget, J.: Einfiihrung in die genetische Erkenntnistheorie. Frankfurt 1973 (a).

Piaget, J.: Der Strukturalismus. Olten 1973 (b).

Piaget, J.: Abriss der genetischen Epistemologie. Olten 1974 (a).

Piaget, J.: Biologie und Erkenntnis. Frankfurt 1974 (b).

Piager, J.: Weisheit und Illusionen der Philosophie. Frankfurt 1974 (c).

Piaget, J.: Lebendige Entwicklung. In: Zeitschrift fiir Pidagogik 1974 (20), 1-6 (d).

Piaget, J.: Probleme der Entwicklungspsychologie. Frankfurt 1976 (a).

Piaget, J.: Autobiographie. In: Jean Piaget — Werk und Wirkung. Miinchen 1976, 15-59 (b).

Piaget, J.: Psychologie der Intelligenz. Miinchen 1976 (c).

Piaget, J.: Theorien und Methoden der modernen Erziehung. Frankfurt 1978.

Piaget, J. & B. Inhelder: Unzulidnglichkeiten des Empirismus. In: B. Inhelder & Chipman (eds.): Von der Kinderwelt zur
Erkenntnis der Welt. Wiesbaden 1978, 25-39.

Pietschmann, H.: Das Ende des naturwissenschaftlichen Zeitalters. Wien 1980.

Popper, K.: Unended Quest. Fontana 1978.

Rawls, J.: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt 1979.

Suzuki, D. T.: Der westliche und der ostliche Weg. Frankfurt 1980.

Taylor, Ch.: Worum geht es bei einer genetischen Psychologie? In: ders.: Erkldrung und Interpretation in den Wissen-
schaften vom Menschen. Frankfurt 1975, 154-219.

Turner, T.: Piaget’s Structuralism. In: American Anthropologist 1973 (75), 351-373.

Walker, L. J.: Cognitive and Perspective-taking Prerequisites for Moral Development. In: Child Development 1980
(51), 131-139.

Wilden, A.: System and Structure. London 1972.

Winnicott, D. W.: Reifungsprozesse und fordernde Umwelt. Miinchen 1974.

Wittgenstein, L.: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt 1971.

Wittgenstein, L.: Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt 1978.

Zimmer, H.: Philosophie und Religion Indiens. Frankfurt 1979.

12



	Die beschränkte Brauchbarkeit der Theorie Lawrence Kohlbergs zur Erklärung moralischen Verhaltens

