
Zeitschrift: Bildungsforschung und Bildungspraxis : schweizerische Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft = Éducation et recherche : revue suisse des
sciences de l'éducation = Educazione e ricerca : rivista svizzera di
scienze dell'educazione

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Bildungsforschung

Band: 3 (1981)

Heft: 1

Artikel: Die Theorie von Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer der Kritik : eine
Verteidigung

Autor: Oser, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-786430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-786430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theorie von Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer
der Kritik — Eine Verteidigung

Fritz Oser

Wir untersuchen eine Reihe von Kritiken an der Theorie der moralischen Entwicklung von
Lawrence Kohlberg. Obwohl wir viele Aspekte dieser kritischen Auseinandersetzung für
bedeutsam halten, glauben wir doch, dass keine davon zur Falsifikation der Theorie geführt hat.
Die meisten Kritiken stützen sich aufKohlbergs eigene Daten. Es gibt kaum ein europäisches Set

von Daten, das eigene Fragestellungen und Annahmen in der Weise belegt, dass dadurch Kohlbergs

Theorie abgelöst würde. Durch neuere Untersuchungen und Veröffentlichungen, zum
Beispiel des Harvard Center für moralische Entwicklung, hat Kohlbergs Theorie im Gegenteil
eine eindrückliche Bestätigung und zugleich eine Verfeinerung erfahren.

Nach Endlers, Rushtons und Roedigers «Who is Who in Psychology» (1978; vgl. auch
Perlmann, 1980) ist Lawrence Kohlberg einer der 50 meistdiskutierten und -zitierten Psychologen
unserer Zeit (an 24. Stelle nach Asch, Lorenz, Allport, und vor Seligman, Bruner, Chomsky
liegend). Eine solche Einschätzung verbürgt allerdings noch nicht die Qualität und Validität
einer Theorie und auch nicht die Originalität der Forschung. Aber sie macht darauf aufmerksam,

dass über die Sache gesprochen wird. Es sind auch dieses Jahr meines Wissens nebst
ergänzenden Aufsätzen nicht weniger als drei Textbücher im amerikanischen Raum erschienen,
die sich mit derselben Theorie a fond auseinandersetzen (Gow, 1980; Hersh et al., 1980;
Munsey, 1980).
Kohlbergs Werk umfasst drei wesentliche Theoriebereiche, die je ihre eigene Entwicklungsgeschichte

haben. Der erste Teil ist die Darstellung und Ueberpriifung der Stufen des moralischen

Urteils. Er beginnt mit der Dissertation (1957) und wurde erst 1978 mit dem neuen
Scoring-Manual (1978) abgeschlossen. Der zweite Teil bezieht sich auf die Frage der Möglichkeit
der Stimulierung des moralischen Urteils zu einer höheren Stufe hin: Er beginnt mit der
Dissertation eines Schülers von Kohlberg, Moshe Blatt (1969), und wir erhalten einen ersten
abschliessenden Uebersichtsbericht ebenfalls 1978 mit dem Artikel «Recent history of the
cognitive-developmental approach», der als Vorwort zu dem Buch «Readings in moral education»

von P. Scharf erschienen ist. Der dritte Forschungsbereich von Kohlberg bezieht sich auf
die Entwicklung einer «moral atmosphere» durch die Etablierung einer sogenannten Just
Community in Schulen, Gefängnissen und Arbeitsgruppen. Dieser Bereich beginnt 1974 mit
der Errichtung einer alternativen Schule innerhalb der Cambridge High und Latin School
durch E. Wasserman (vgl. Wasserman, 1978; Scharf, 1978; Hersh, 1980; Kohlberg, 1978;
Kohlberg et al., 1972, 1974, 1975). Einen ersten Höhepunkt erreichte diese Arbeit mit der
Dissertation von Power (1979); sie ist aber im allgemeinen noch nicht abgeschlossen. Dass
Kohlbergs Werk diese drei wesentlich unterschiedlichen Teile umfasst, ist deshalb wichtig,
weil sich die Kritik an seinem Werk - obwohl mit Schwergewicht auf dem ersten Teil —

durcheinander auf alle diese drei Teile richtet und weil in Erwiderungen auf seine Beiträge (wie z. B.
unter dem Titel: «Warum macht Lawrence Kohlberg seine Hausaufgaben nicht?» von S.

Peters, 1975) entwicklungspsychologische, erziehungsmässige und moralphilosophische
Aspekte eingebracht werden.
Wir fragen in diesem Aufsatz: Warum ist Kohlbergs Theorie, nachdem sie in allen erwähnten
Bereichen härteste Kritik entgegennehmen musste, nicht längst falsifiziert? Es ist, als ob von
allen Disziplinen her, die seine Theorie berühren (Entwicklungspsychologie, Moralphilosophie,

Politologie, Messtheorie, Erziehungswissenschaft, Soziologie, etc.), Falsifikationsversuche

unternommen, und als ob diese wie hohe Wellen gegen den «protective belt» dieser Theorie

branden würden. Es scheint jedoch, als ob es nicht gelänge, die Theorie zu widerlegen. Was
macht sie so stabil und in ihrer über 24 Jahre hinweg leicht korrigierten und wesentlich verfeinerten

Fassung so resistent gegen Angriffe?

51



Ich möchte hier einige der Kritiken an Kohlberg aufgreifen, besonders solche am ersten Teil
seiner Forschung, und sie im Licht seiner neuesten Studien betrachten. Zunächst ist es wichtig
zu wissen, wie Kohlberg innerhalb der amerikanischen Psychologie gesehen wird. Rest (1980)
sagt in seinem neuen, für Carmichaels Handbuch geschriebenen Artikel: «Wie Piagets, so ist
auch Kohlbergs Arbeitsstil mehr in der europäischen als der bescheidenen aber strengen
amerikanischen Tradition verwurzelt. Kohlberg war meistens ein Visionär. Er schlägt mehr vor,
als dass er dokumentiert und instrumentalisiert. Er hat imaginative Theorien hervorgebracht,
die in Bezug stehen zu Religion, Tragödie, politischer Philosophie und zu moralischen oder
sexuellen Stereotypisierungen, zu Erziehung und zu Moralphilosophie. Seine Spekulationen
gehen über die wenig etablierten Fakten hinaus, was einerseits geschätzt wird, weil dadurch
neue und aufregende Forschungsgebiete erschlossen werden, andererseits aber abgelehnt
wird, weil man Spekulationen nicht liebt, weil diese gegen andere Spekulationen stehen, oder
weil sie unklar und inkonsistent sind» (S. 60). Hier wird im Grunde das Phänomen
ausgedrückt, dass Kohlbergs Theorie zwei Grundlagen hat: eine psychologische und eine praktisch
philosophische. Und solch ganzheitliche Sichtweisen sind tatsächlich schwer zu validieren.
Nun nur Kritik im einzelnen: Es werden fundamentale Zweifel an der gesamten Theorie
geäussert. Herzog (1979) schreibt, Kohlberg habe seiner Theorie ein völlig falsches Modell vom
Menschen zugrunde gelegt, nämlich das Organismus-Modell von Piaget. Organismus-Modelle

würden nur Subjekt-Objekt bezogene Theoreme beinhalten, keine Interaktionen.
Sullivan (1977) dagegen meint, Kohlbergs Theorie sei eine bourgeoise, liberalistische Ideologie.
Eine weitere Gruppe von Autoren, so Crittenden (1971), Aron (1977), Peters (1975),
Sullivan (1977), Munsey (1980), Rosen (1980) werfen Kohlberg vor, seine Moral sei zu formalistisch.

Und viertens glauben Nicolajev und Phillips (1979), Kohlbergs wissenschaftstheoretischer

Ansatz sei verfehlt, sonst hätte er selbst seinen «protective belt» um seine Theorie längst
aufgegeben.
Wir möchten zuerst diese vier Kritiken genauer betrachten. Dabei können aus Platzgründen
nur einige Aspekte aufgedeckt werden.
Herzog (1979) meint, Kohlberg habe sich das organismische Menschenmodell von Piaget zu
eigen gemacht. Dieses Modell basiere auf den Begriffen Umwelt, Adaption, Interaktion,
Aequilibration. Diese Begriffe liessen sich nicht direkt auf die Mensch-Mensch-Beziehung
anwenden, weil Piagets Theorie gesellschaftsfrei sei (ebd., 214). Kohlberg wisse nicht, was
Gleichgewicht, Gerechtigkeit, Gleichheit, Reziprozität etc. für die Funktion des Role-Taking
bedeute und wie sie in den von ihm genannten Umwelten - Familie, Wirtschaft, Recht, soziale
Schicht, Regierung - zu verstehen seien (Herzog bezieht sich dabei teilweise auf Silbereisen,
1978). Daraus wird Kohlberg vorgeworfen, er glaube, Entwicklung sei spontan im Sinne
Rousseaus, es sei kein Konsensus in der philosophischen Ethik zu finden, also sei sein Modell
ohne Basis. Ferner wird gesagt, Piagets Subjekte seien nicht real, diejenigen von Kohlberg
hingegen seien real, autonom, aber unabhängig von gesellschaftlichen Zwängen, ohne Bezug
zu Gesellschaft und Gruppe. Weiter meint Herzog, es gäbe bei Kohlberg als Folge des
Menschenmodells keine echte Handlungssituation; im übrigen sei intellektuelle Entwicklung die
Bedingung für moralische Entwicklung, was abzulehnen sei, schliesslich sei auch die Trennung
von Inhalt und Struktur Unsinn. Herzogs Kritik steht für viele andere, so für Fraenkel (1978),
Schmitt (1979), Brandstätter (1978). Allerdings scheinen dieser globalen Absage einige Fehler

zu unterlaufen. Kohlberg nämlich betont, dass sein Menschenmodell interaktionistisch sei,

Entwicklung sich auf gegebene konkrete Interaktionen in sozialer Situation beziehe, und dass

die Stufen durch «pädagogische Interaktion» auch stimuliert werden können. Sein Engagement

in relativ schwierigen Schulsettings (Cluster School) in Gefängnissen zeigt, dass für ihn
Moral nicht ein Glasperlenspiel ist, sondern eine Sache, die auf einem System von konkreten,

52



ausgetauschten Handlungen basiert. Diese führen zu Konzepten des Selbst und des andern,
die im Modus moralischer Strukturen beschrieben werden. Nicht umsonst sind für Kohlberg
die von seinem Schüler Selman durchgeführten Forschungsvorhaben mit den Fragen, wie das

Urteil die Perspektiven des Selbst und des andern differenziere, wie das Kind seine Perspektive

des Selbst mit jener des andern koordiniert, von grösster Bedeutung (Selman, 1975).
Herzogs pauschale Verneinungen haben folgende Schwächen:
1. Er glaubt, Kohlbergs Test sei Kohlbergs Theorie, deshalb bezeichnet er diese Theorie als
auf hypothetischen Dilemmata beruhend und dyadisch. Die Ursituation aber des Ansatzes
von Kohlberg ist eine Interaktionssituation, in der Menschen gemeinsam versuchen, ein
moralisches Problem zu lösen, das sie eine Entscheidung antizipierend mit allen Konsequenzen
vor sich selber und vor der sie umgebenden Gruppe, Gesellschaft etc. rechtfertigen können.
2. Herzog vergisst, dass in Kohlbergs Theorie jede niedrigere Stufe in der höheren Stufe
enthalten ist. Das heisst, auf höherer Stufe werden die Werte der tieferen Stufe nochmals thematisiert,

aber mit je anderen Valenzen ausgestattet. Das führt dazu, dass Herzog den
Diskontinuitätsansatz und seine ordinale Struktur nicht versteht.
3. Er glaubt, von einer Stufe zur andern könne man durch intellektuelle Spiele schreiten.
Kohlberg aber zeigt, dass dies nicht möglich ist, da seine vorgeschlagenen Strukturen
Tiefenstrukturen des Selbst sind. Nur durch «Ungleichgewicht» im moralischen Bezugsfeld zu einer
andern Person, zu einer Gruppe, zu einem Staat (Gesetz) oder zu einer moralischen Theorie
kann Erschütterung, Auflösung und Transformation der kognitiven, moralischen Struktur
geschehen. Deshalb ist Krise (Desäquilibrium) das eigentliche «Movens» für Entwicklung.
Kohlberg sagt nicht, intellektuelle Entwicklung im Sinne der mit 15 Jahren abgeschlossenen
Stadien der Piaget-Skala sei Bedingung für die moralische Entwicklung, sondern er sagt,
intellektuelle Entwicklung sei notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung dafür. Das Spezifische

aber, nämlich Reversibilität als gerechte und faire Entscheidung in konkreten
Interaktionssituationen, müsse zusätzlich unter entwicklungspsychologischen Antezedenz-Konse-
quenz-Bedingungen betrachtet werden. Davon aber spricht Herzog nicht. (Dass hingegen
Personen mit höherer Bildung und höherem Status im Sinne diagnostischer Hypothesen auch
eher auf höheren Stufen urteilen als etwa Personen mit tieferem Status (vgl. Candee, Graham
& Kohlberg, 1978) ist ein soziologisches Phänomen, welches darauf beruht, dass höhere
Statusgruppen mehr Gelegenheit haben zum moralischen Diskurs als die andern.)
4. Schliesslich hat Herzog bei seiner Kritik vergessen, einen Blick auf die Daten zu richten.
Aus den Daten wird klar, dass die Rekonstruktion der Stufen ein immer reversibleres,
integrierteres, komplexeres und qualitativ gerechteres Verhältnis im interaktiven Sinne meint. Es
geht also nicht um die Stufenbeschreibung an sich, sondern um vorgeschlagenes oder reales
Verhalten und dessen Legitimation (Urteil) angesichts konfluierender Werte, und dies in
mehr oder weniger konkreten Fällen bzw. im Idealfall in Situationen, in denen
Lebensentscheidungen zur Diskussion stehen.
5. Der Vorwurf des organistischen Menschenmodells ist nicht einsichtig, wenn dieses Modell
um die interaktive Dimension erweitert wird. Denn für Piaget, der übrigens in seinen Ausführungen

Begriffe noch inkonsistenter als Kohlberg verwendet, ist ja das Enscheidende, wie
Erkenntnis entsteht, oder anders gesagt: Nicht der figurative Aspekt der aufgebauten Struktur,
sondern der operative steht im Mittelpunkt. Dieser lässt sich leicht dahingehend erweitern,
dass das Kind lernt, dass seine Operationen, die auf ein anderes Subjekt gerichtet sind, immer
schon eine mögliche Gegenaktion dieses Subjekts implizieren. Vermutlich lernt es dies durch
die frühe Mutter-Kind-Interaktion, eher als durch den Umgang mit Gegenständen. Was also

Kohlberg im Grunde untersucht, sind moralische Strategien der Subjekt-Subjekt-Interaktion.
Und hier geht es darum, dass das, was von einem Subjekt eingeführt, von einem andern in ei-

53



nen Zusammenhang gestellt wird, der mit dessen Interessen korrespondiert (vgl. Youniss,
1980, 53). Das organistische Menschenmodell birgt zwar in sich das Problem der vorgegebenen

Richtung, in der sich die Konstruktionen abspielen. Man kann sagen, Konstruktionen
seien blind. Aber Kohlberg hat dieses Problem zu lösen versucht, indem er ein Ideal, eine
höchste Stufe vorgeschlagen hat. Wie immer dieses höchste Ziel auch dargestellt sein mag, es

ist als Versuch zu werten, die Konstruktion sozialer Wirklichkeit in eine Richtung zu lenken,
die moral-philosophisch legitimiert werden kann.
Damit kommen wir zum zweiten Kritikbündel, das vor allem Sullivan (1977) vertritt: Er
meint, Kohlberg sei ein bourgeoiser Liberalist. Seine Theorie basiere auf abstrakten Prinzipien,

denen jedes «Commitment» fehle: «The essence of rationality is a disinterested abstract
principle» (S. 10). Die Stufen seien «impersonal», sie bevorzugten die «ahistorical community».

Früher hätte man noch Verpflichtungen gehabt gegenüber der Familie, dem Stamm etc.,
bei Kohlberg aber sei alles auf eine abstrakte Gesellschaft gerichtet. Die Stufen führten weg
von der Gemeinschaft zu der Gesellschaft. Er meint, die Stufen seien nichts anderes als eine
Erweiterung wissenschaftlicher Logik, besonders Stufe 6 sei eine Moral ohne Fleisch und
Blut. Er begreift J. Rawls und E. Kant als Philosophen, die keine Liebe zur Sache, sondern nur
kalte Rationalität hätten. Die Unterdrückten unserer Zeit, wie Freire sie beschreibt, hätten
nichts von Kohlberg. Statt dessen postuliert Sullivan das Religiöse und das Personelle, auf dessen

Basis der Mensch zu einer postkritischen Phase vorstosse. Kohlbergs Theorie könne auf
solchem Wege gute Indizien geben. Für Sullivan ist Kohlberg zwar nützlich, um eine
«interpretative Devise» abzugeben. Er zitiert Kohlbergs Daten 15 -18jähriger und behauptet-übrigens

wie Kohlberg selbst —, Disziplinprobleme in der Schule hätten damit zu tun, dass die
Schulorganisation vorkonventional und dass die Art, wie Werte vermittelt würden, «indoktrinär»

sei, nichtsdestoweniger man aber Werte vermitteln müsse.
Sullivans Argumente sind zu bedenken, auch wenn sie etwas pauschal klingen. Jedenfalls
scheint er den Satz Kants über Aufklärung nicht zu kennen: «Aufklärung ist der Ausgang des

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit, Unmündigkeit ist das Unvermögen,
sich seines Verstandes ohne Leitung eines andern zu bedienen, selbstverschuldet ist die
Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der
Entscheidung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines andern zu bedienen. Sapere
aude! Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen, ist also der Wahlspruch der
Aufklärung.» Diese Selbstbefreiung durch das Wissen als kalten Liberalismus zu bezeichnen,
birgt die Gefahr in sich, dass Dinge miteinander vermischt werden. Kohlberg wäre wohl der
letzte, der Herzlichkeit, Empathie, Gefühle für das Tragische, affektive Beteiligung ablehnte.
Er glaubt aber, dass sie ohne kognitive Steuerung blind sind, zu Machtmissbrauch führen können,

zur Ausbeutung des Menschen Anlass geben könnten. Diese kognitive Steuerung aber ist
wieder entsprechend der Stufenentwicklung mehr oder weniger autonom, adäquat, komplex
etc. Im übrigen ist seine Theorie insofern tatsächlich liberalistisch, als seine Daten liberalisti-
sche Inhalte wiedergeben. Seine Daten aus der Stichprobe eines türkischen Dorfes werden
vermutlich anders geartet sein. Auch die Akzentuierung eines formalen Prinzips für jeweilig
höhere Stufen ist nicht unilateral zu verstehen. Auch wenn also Kohlberg als höchstes Prinzip
Kant'sche und Rawls'sche Philosophie zitiert, so ist für ihn klar, dass auch andere Prinzipien
auf höchster Stufe möglich sind, so christliche Prinzipien, utilitaristische Prinzipien, Ideal-
Ich-Prinzipien etc. (vgl. Kohlberg, 1976,40). Kohlberg will ja an sich keine Moralphilosophie,
sondern er strebt ein Entwicklungsmodell an, das die Ontogenese der Moral offenlegt.
Sullivan bezeichnet Kohlbergs Theorie als eine bourgeoise Sache, aber seine Alternative ist nicht
etwa Klassenkampf oder Verteilungsgerechtigkeit durch Sozialismus, sondern religiöses
Gefühl. Für ihn ist Gesellschaft etwas Entfremdetes, Kaltes; für Kohlberg ist sie vorerst-wie üb-

54



rigens für Schleiermacher - die notwendige Erweiterung persönlicher Verantwortung in die
grössere, staatliche, politische Dimension. Während Sullivans «Schrebergärtchen-Moral»
daran scheitert, dass sie sich die Generalisierungsfrage nicht stellt, ist sie bei Kohlberg z. B. in
einer Stufen-4-Moral Wissen um Verantwortung und letzte Pflicht gegenüber Familie, Staat,
Kirche etc. als Kriterium enthalten. Während Sullivan glaubt, Moral auf der Basis persönlicher

religiöser Gefühle abstützen zu können, ist es für Kohlberg klar, dass Gefühle der «Motor»

mehr oder weniger intensiver Realisierung einer Gerechtigkeitsperspektive bzw. einer
bestimmten kognitiven Struktur sind. Dabei ist diese verbunden mit Rollenübernahme und sie
bezieht sich a) auf den kognitiven wie den affektiven Aspekt, b) sie impliziert die Annahme
einer organisierten strukturellen Beziehung zwischen dem Selbst und den andern, c) sie hebt
hervor, dass dieser Prozess involviert, dass man alle Rollen der Gesellschaft, in der man lebt,
versteht und auf sie Bezug nimmt und d) dass die Rollenübernahme in allen sozialen Interaktionen

und Kommunikationssituationen auftritt, nicht nur in denen, die Mitgefühl oder
einfühlendes Verständnis (Sympathie oder Empathie) evozieren. Man kann nicht urteilen, ohne
Rollen zu übernehmen (Colby & Kohlberg, 1978, 362). Auch hier wiederum sehen wir, dass

Kohlberg seine Stufen einbettet in ein interaktives Modell, das das organische von Piaget
übersteigt und zugleich Empathie als geleitete (nicht blinde) Kolligationskraft bzw.
Realisierungsgarantie der Urteilskompetenz versteht. Und noch etwas: Stufe 6 bezeichnet Kohlberg
als eine Stufe der universalen Prinzipien der Gerechtigkeit, der Gleichheit und des Respekts
für die menschliche Person. Dies ist keine blosse «formale» Aussage, sondern eine ganzheitliche,

normative.
Damit sind wir bei der nächsten Kritik angelangt: Sie liegt im Feld von Kontroversen um den
Kohlberg'schen Formalismus und um die Stufe 6. In einer sogenannten positiven Kritik
bezeichnet Gibbs (1977) die ersten vier Stufen als wirkliche Entwicklungsstufen, naturalistisch
und valide im Sinne Piagets; die 5. und 6. Stufe bezeichnet er als existentiell und gleichsam
philosophisch konstruiert. Eckensberger (1978) teilt die Stufen aus ähnlichen Erwägungen in
zwei Dreierzyklen ein, wobei Stufe 1, 2 und 3 sich auf konkrete andere Personen beziehen,
Stufe 4, 4 1/2 und 5 aber auf konkrete, soziale Systeme. Habermas (1975) entwickelt eine 7.

Stufe, in der die universalen Prinzipien nicht einfach a priorisch gegeben sind (in der
Menschenrechtsdeklaration auf Gott zurückgeführt, bei Kohlberg transzendental-philosophisch
begründet), sondern in kommunikativer Kompetenz je geschaffen werden. Locke (1980,103
ff) meint, dass Kohlberg sich nur auf ein Prinzip, nämlich das Gerechtigkeitsprinzip, festlege.
Dieses Prinzip sei ärmlich formal, und Kohlberg spiele es gegen andere Prinzipien der Stufe 5

aus. Aron (1980,1977) meint ebenfalls, dass der Formalismus (mit den Kriterien: Universalität,

Finalität und hierarchische Ordnung) die Inhalte, Fakten, Werte und Situationen vermische.

Form und Inhalt würden unnötig getrennt und solcher Formalismus impliziere die
Ueberbetonung der Metaethik. Munsey (1980) kritisiert in ähnlichem Zusammenhang Kohlberg.

Sie setzt seinen Formalismus gleich mit einer sogenannten Regeltheorie. Aufgrund von
Regeln aber könne nicht entschieden werden. Vielmehr müsse im Sinne der Handlungstheoretiker

in jeder Situation anders entschieden werden, dies aufgrund von Faktenanalysen (vgl.
auch Eckensberger und Reinshagen, 1980).
Es ist schwierig, all diese Einwände richtig zu gewichten. Puka (1980) versucht eine ausgewogene,

recht überzeugende Widerlegung. Ich möchte sie in sieben Punkten zusammenfassen:
1. Das Formalismusproblem muss in Zusammenhang gebracht werden mit der
Inhalts-Struktur-Problematik. Man darf die Stufenbeschreibungen nicht an sich betrachten. Sie beziehen
sich immer auf gegebene, konkrete Urteile. Diese Urteile werden in ähnliche Gruppen eingeteilt.

Sie enthalten verschiedene Entscheidungsausgänge. Kohlberg hat immer wieder neu
versucht, das in solchen Urteilen Gemeinsame zu isolieren. Dieses Gemeinsame ist das For-

55



male, und Personen auf den Stufen 5 und 6 haben als Gemeinsames, dass sie auf universale
Prinzipien rekurrieren.
2. Regeln konfluieren miteinander, Prinzipien nur auf metaethischer Ebene; sie geben die
Leitlinie ab für die richtige Wahl einer Regel.
3. Prinzipien können sensu proprio nicht ungerecht sein; das von Locke (1980) genannte Prinzip,

dass «jedermann und alles der Purifikation der arischen Rasse unterstellt werden müsse»
(S. 105), ist kein Prinzip, sondern ein blosses Gesetz (Regel).
4. Ein Prinzip muss angewandt werden; es sagt nichts über den Inhalt einer Situation. Die
Anwendung ist der eigentliche moralische Akt, die Rekonstruktion eines Gleichgewichts
zwischen Ansprüchen. Es ist also ein Unterschied zu machen zwischen einem formalen Urteil und
einer formalistischen Rechtfertigung.
5. In die Stufenbeschreibung fliessen immer wieder Inhalte mitein. Dies ist im logischen
Bereich zu vermeiden, im moralischen nicht. Das ist der Grund, warum das Gemeinsame der
Argumentationsmuster stets neu beschrieben wurde.

6. Das Universalitätskriterium ist zwar formal; es spiegelt aber den Glauben, dass Personen
letztlich gleiche Rechte haben sollen, dass sie gemeinsame Bedürfnisse zu artikulieren versuchen.

Pflichten sollen eingehalten werden und moralische Regeln sollen aufgrund der Prinzipien

selbst erstellt und überprüft werden. (Obwohl zugegebenerweise Rawls Technik der
Realisierung dieser Prinzipien eher ein Instrument intellektueller Egoisten darstellt, die sich

unter dem Schleier des Nichtwissens eine angenehme Position in der Verteilungsrunde zu
schaffen versuchen; vgl. Kleinberger, 1976.)

7. Wenn es möglich ist, in einer Gesellschaft bessere oberste Prinzipien als die der formalen
Philosophie als Entscheidungsmerkmale zu verwenden, so ist dies für Kohlberg apriori akzeptiert.

Er kann tatsächlich den Entwicklungsverlauf bis Stufe 5 einigermassen nachkonstruieren.

Stufe 6 aber ist und bleibt philosophische Spekulation. Kohlberg hat damit ein nach
oben offenes Konzept entwickelt. Dieses anerkennt zwar verschiedene Prinzipien. Es legt sich
aber heuristisch auf eine Form der Formalisierung fest, dies unter anderem auch, weil
Entwicklung nicht blind ist (vgl. auch Ginters, 1976, 53). Das Formale sind die Kriterien, die
überhaupt erst Unterschiede formulierbar machen. Dieses Formale wird dort zu einem
Streitobjekt, wo die Moral selber «formal» behandelt wird, wie dies in der anglophonen, analytischen

Moralphilosophie üblich ist. In diesem Sinne ist Kohlberg tatsächlich mit in die Kritik an
den Formalisten einzubeziehen. Denn er sagt: «Die psychologische und die philosophische
Analyse legen nahe, dass die reifere Stufe moralischen Denkens die der Struktur angemessenere

ist. Dieses Angemessener-Sein des reifen moralischen Urteils beruht auf strukturellen
Kriterien, die allgemeiner sind als jene von Wahrheitsgehalt und Effizienz. Diese allgemeinen
Kriterien sind diz formalen Kriterien, die laut Entwicklungstheorie alle reifen Strukturen
definieren, die Kriterien der Differenzierung und Integration. Diese formalen Kriterien fügen
sich in diejenigen ein, die die Philosophie der Schule der Formalisten als charakteristisch für
echte oder angemessene Kräfte bezeichnete. Von Kant bis Hare haben Formalisten die
ausgesprochen universelle und präskriptive Natur des angemessenen moralischen Urteils betont.
Die zunehmend präskriptive Natur des reiferen moralischen Urteils zeigt sich in der Reihe von
Differenzierungen, die wir beschrieben haben, die eine Reihe zunehmender Differenzierungen

von Sein und Sollen ist (oder von Moral als internen Prinzipien, die aus externen Ereignissen

und Erwartungen entstanden sind). Wie wir später ausführen werden, stellt diese Reihe
von Differenzierungen des moralisch autonomen oder kategorischen Sollens aus dem moralisch

heteronomen Sein auch eine Differenzierung der Moral vom allgemeinen Bereich des
Werturteils dar» (Kohlberg, 1971, 184).

56



Wir haben gesagt, es gebe eine vierte grundlegende Kritik, diejenige von Nicolajev und Phillips

(1979). Auf der Basis wissenschaftstheoretischer Aussagen von Lakatos wird Kohlberg
als jemand dargestellt, dessen Programm weder inhaltliche Erweiterungen bringt, noch den
empirischen Gehalt verbessert. Für Lakatos liegt das Problem darin, dass er-weil jeder Basissatz

schon theoriegeschwängert ist — die Theorie nicht genügend widerlegen kann. Zwischen
Theorie und Falsifikation legt sich so etwas wie ein «protective belt», das gleichsam den harten
Kern («hard core») der Aussagen einer Wissenschaftsgemeinschaft beinhaltet. Zu diesem
«hard core» gehörten bei Kohlberg: a) Moralische Entwicklung geschieht in Stufen, b) die
Reihenfolge dieser Entwicklung ist invariant und c) die Reihenfolge der Entwicklung ist
logisch notwendig. Damit sind wir allgemein bei der Kritik entwicklungspsychologischer
Implikationen angelangt. Zunächst greifen Nicolajev und Phillips die Aussage «logisch notwendig»
an. Sie meinen, dass dies weder empirisch gezeigt werden müsse, noch falsch sein könne. Bei
der Stufenbeschreibung 1 und 3 werde nicht klar, warum die höhere Stufe logisch nach der
tieferen folgen müsse: Sie führen verschiedene logische Interpretationen an, um dies zu belegen.
Nun hat aber Kohlberg in seinem Artikel «Warum ist eine höhere Stufe eine bessere Stufe»
(1975) gezeigt, dass eine höhere Stufe Merkmale impliziert, die eine tiefere Stufe nicht hat,
andererseits aber alle Merkmale der tieferen Stufe in der höheren Stufe enthalten sind. Er
zeigt dies auf am Beispiel des «Euthanasie-Dilemmas», wobei der entscheidende Punkt ist,
dass jede neue Stufe eine höhere Reversibilität aufweist. Stufe 1 kann noch nicht den Standpunkt

des Sterbenden im Dilemma einnehmen. Stufe 2 kann zwar verschiedene Standpunkte
einnehmen, aber jeden nur unter dem Gesichtspunkt eigener Interessen. Stufe 3 macht die
Uebernahme der Rolle von äusseren Merkmalen abhängig, nämlich davon, wie empathisch
der Urteilende zur betroffenen Frau stehe, usw. Was hier aufscheint, ist also
«entwicklungspsychologische» Logik, die darin besteht, empirisch nachzuweisen, dass es Abstufungen im
moralischen Reversibilitätskonzept der Argumentationsmuster gibt. Vielleicht könnte man
dies «ohne Empirie» nachweisen, aber dann wäre es notwendig, sich nicht an den
Stufenbeschreibungen zu orientieren, sondern an Gruppen (Clusters) von Urteilen, wie sie im neuen
1200seitigen Manual (Kohlberg, Colby, Gibbs und Speicher-Dubin, 1978) dargestellt werden.

Würde aber nachgewiesen, dass ein höheres Urteil reversibler ist, das heisst, nach dem
sogenannten «moral musical chair» vollständigere Goldene-Regel-Argumente enthält, dann
wäre auch klar, warum Kohlberg seine Stufen als invariant bezeichnet.
Nicolajev und Phillips Kritik basiert aber letztlich auf einem falschen Verständnis der Theorie
von Lakatos (1974). So sagt Lakatos, dass man alle wissenschaftlichen Forschungsprogramme
durch ihren «harten Kern» charakterisieren müsse. Die negative Heuristik des Programms
verbietet uns, den «modus tollens» gegen diesen harten Kern zu richten. Statt dessen müssen
wir unseren Scharfsinn einsetzen, um «Hilfshypothesen» zu artikulieren, ja selbst zu erfinden,
die dann einen Schutzgürtel um den Kern bilden (ebd., 129 f). Und weiter schreibt Lakatos:
«Die positive Heuristik des Programms bewahrt den Wissenschaftler davor, dass er durch den
Ozean der Anomalien verwirrt wird. Die positive Heuristik skizziert ein Programm, das eine
Kette immer komplizierter werdender Modelle zur Stimulierung der Wirklichkeit darstellt;
die Aufmerksamkeit des Wissenschaftlers konzentriert sich auf den Bau seiner Modelle nach
Instruktionen, die im positiven Teil seines Programms niedergelegt sind» (ebd., 132). Darin
kommt die Verachtung für Wissenschaftler zum Ausdruck, die in ein erstes naives Modell
hineinstolpern, aber es nicht beharrlich zu einem Forschungsprogramm ausbauen.
Kohlberg aber hat genau dies getan. Die 10jährige Entwicklung des «Scoring-Manuals» ist
Z-B. eine echte Kette komplizierter werdender Modelle. Ferner ist in der ganzen Arbeit eine
Ausweitung auf Erziehungsbereiche und zugleich eine Verfeinerung bzw. eine Erhöhung des

Wahrheitsgehalts der Stufen festzustellen (vgl. die weiter unten erwähnte Longitudinalstu-

57



die). Nicolajev und Phillips Kritik hat nichts Neues zum Programm der Entwicklung des
moralischen Urteils beigetragen. Im Gegenteil, was Lakatos vorträgt, spricht gegen ihre Kritik. La-
katos Metatheorie aber bestätigt, dass Kohlbergs ursprüngliches Modell sich als besonders
«starker Kern» entpuppt, weil es letztlich in einer genetischen Epistemologie verwurzelt ist
und Erkenntnis schlechthin zum Thema hat. Nicolajev und Phillips weitere Kritik fällt
zusammen mit einer besonders harten Kritik, welche Kurtines und Greif (1974) vorbrachten.
Beide Kritiken nagen an den Fundamenten des Kohlberg'schen Konzepts. Sie bezweifeln die
Relevanz des ganzen Kohlberg'schen Ansatzes, und dies besonders aufgrund seiner methodischen

Verfahren. Ich möchte die wesentlichen Punkte zusammenfassen:
1. Wenn Zuordnungen zu den Stufen nicht eindeutig möglich seien, so könne die Invarianz der
Sequenz nicht bewiesen werden.
2. Wenn Kohlberg in seinem alten «Scoring-System» und sein Schüler Rest (1979) in seinem
DIT (Defining Issues Test) Aussagen einer Person über alle Stufen zuordnen könnten, sei die
Strukturhypothese widerlegt.
3. Reliabilitätsmasse wie Stabilität, interne Konsistenz, Interraterreliabilität seien entweder
nicht oder nicht genau oder nicht genügend angegeben.
4. Prädiktive Validität und Konstruktvalidität seien nicht gemessen worden, das heisst, die
quasi-simplex Korrelationsmatrix sei nicht genügend stark, damit Kohlbergs Stufentheorie
Voraussagewert habe.
5. Da die Anzahl der Dilemmas variiere und das Interview nicht standardisiert sei, könne über
das Verhältnis Struktur-Inhalt nichts ausgesagt werden. Auch der Scoring-Prozess sei nicht
standardisiert.
6. Kohlberg habe — und da treffen diese Kritiken ins Schwarze —, ähnlich wie Piaget, aufgrund
einzelner Beobachtungen Theorien formuliert und über 20 Jahre hinweg wenig Randbedingungen

seiner Messungen dargestellt. Er habe, durch die Annahmen des Strukturalismus
bedingt, etwa dasselbe Dilemma als Messinstrument wie zu Treatmentzwecken verwendet.
7. Seine Dilemmas seien «männlichkeitsorientiert». Soziokulturelle Determinanten seien

vernachlässigt worden. Angaben über Zahl und Art der Messung fehlten oft.
Obwohl Kohlberg viele seiner Untersuchungen tatsächlich inexakt dokumentiert oder nur auf
der Basis beschreibender Statistik verallgemeinert, wird auf den ersten Blick einsichtig, dass

Kurtines und Greif Kohlbergs Theorie mit den Grundannahmen einer andern ihm fremden
Theorie messen. Ohne dass diese Position transparent gemacht wird, sind die Instrumente dieses

Messvorgangs apriori verzogen. Denn der Diskontinuitätsansatz basiert auf Annahmen,
die mit einfachen I.O.-Analysen und ihren quantitativen Skalierungstechniken nicht mehr
eingefangen werden können. Strukturen lassen sich nicht linear durch isolierte Stimuli verändern,

und Einschätzungen sind nicht möglich, wenn die Struktur nicht verstanden ist. Wenn
die Methoden tatsächlich den Gegenstand erzeugen, so ist ein Teil der dem Diskontinuitätsansatz

angemessenen Methodologie interpretative Sozialforschung. Die Eigenheiten sozial
gestalteter und sinnhaft strukturierter Handlungs- und Lebenszusammenhänge müssen adäquat
berücksichtigt werden.
Deshalb ist der erste Punkt der Kritik von Kurtines und Greif widerlegbar. Wenn Kohlberg
die Regel aufstellt, dass nur jene Urteile verwendet werden, die den höchsten Urteilsstand
einer Person dokumentieren, so berücksichtigt er dabei das Kompetenz-Performanz-Problem.
Die Regel wird theoretisch dadurch abgesichert, dass mit Plausibilitätsargumenten gezeigt
wird, dass nicht jede Situation die höchste Stufe des Urteilsvermögens erfordert und deshalb
die Person im Interview soweit «gestossen» werden muss, bis sie ihr höchstes Urteil vorbringt.
Die Kritikpunkte 3 bis 5 sind ebenfalls widerlegbar, denn es gelang in letzter Zeit, ehemals
spekulative Hypothesen offenkundig empirisch zu belegen. Von 1978 bis 1980 sind neueste



Arbeiten von Kohlberg erschienen, so seine Longitudinalstudie, in welcher er 58 Versuchspersonen

in 3 bis 4 Jahresintervallen interviewt hat (Kohlberg, 1979); so auch sein «

Scoring-Manual » mit neuen testtheoretischen Daten (Kohlberg, Colby, Gibbs und Speicher-Du-
bin, 1978); ferner einige Artikel, die sein Konzept verteidigen, so Broughton (1978) im
Bereich der Methode, Puka (1980) im Hinblick auf den sogenannten formalistischen Ansatz und
Habermas (1980) betreffs der ontogenetischen, moralphilosophischen Grundlagen.
Es sind also verschiedenste Studien und Entwicklungen, die heute Kohlbergs Theorie gerade
als «protective belt» auf sensationelle Weise festigen:
- Erstens das neue «Scoring-Manual» (Kohlberg, Colby, Gibbs und Speicher-Dubin, 1978).

Es ist dies ein Verfahren, das eine erhebliche Verfeinerung der Beschreibung der
Stufenstrukturen (besonders deren Uebergänge) und der Einschätzungsvorschriften enthält. Das
Verfahren geht so, dass über eine Grobeinschätzung die Antworten auf die Werte, Normen
und Elemente eines Dilemmas hin befragt werden. Ein Gesamtscore wird dann aufgrund
einer Reihe von Detailscores errechnet, die alle mit sogenannten Criterion Judgements
übereinstimmen müssen. Obwohl das Scoring System relativ neu ist, können schon erste
Resultate der Reliabilitäts- und Validitätsmessungen angegeben werden. Diese sind
überraschend. Test- Retest-Korrelationen sind .96, .99 und .97 (bei Verwendung verschiedener
Einschätzer und verschiedener Daten). Interrater-Korrelationen betragen .98. Korrelationen

zwischen der Form A und der Form B betragen .95.

- Als zweites ist die Longitudinalstudie zu nennen. Hier wurden 58 Personen aus den USA
und der Türkei über 20 Jahre hinweg getestet. 56 der 58 Personen zeigen einen
Stufenwechsel nach oben, ohne dass eine Person eine Stufe überspringt. Nur 7% der 193 Vergleiche

zeigen einen Rückfall zwischen zwei Testzeiten. Wie Lind (1979) zeigt, kann man die
Zufallswahrscheinlichkeit (P) als das Verhältnis zwischen Zahl der für die Theorie günstigen

Fälle und der Zahl der möglichen Fälle definieren. Dann beträgt die Wahrscheinlichkeit,

dass eine Person sechs Phasen der moralischen Entwicklung in einer bestimmten
Abfolge durchläuft P 1 : 720 0.0014. Demgegenüber sei die Wahrscheinlichkeit
P (n0 =£ ni)—100, was zeigt, «dass strukturelle Hypothesen einen selten hohen Gehalt besitzen»

(Lind, 1979,1). Die 7% Regressionen sin,d also in einem System von 720 Möglichkeiten
entweder als psychologische Besonderheiten (Segmentation, Regression) zu erklären,

oder aber als Messfehler zu betrachten, können aber die Gesamttheorie niemals widerlegen.

- Als drittes sind eine Reihe Studien zum Zusammenhang zwischen sozialem Status (Schicht)
und moralischem Urteil erschienen (vgl. Candee, Graham und Kohlberg, 1979). Diese
zeigen, dass höherer sozialer Status mit höheren Stufen einhergeht (N 122, r .52, p < 0.1);
ferner, dass der Zusammenhang auch dann bestehen bleibt, wenn Erziehung, Intelligenz
und Beruf des Vaters auspartialisiert werden. Untersuchungen bei einer anderen
Stichprobe zeigen, dass Stufe 4 eine Voraussetzung ist für die Entscheidungsfähigkeit höherer
Berufe.

- Viertens hat ein soeben erschienenes Buch von Rest (1979) hunderte von Untersuchungen
zu den verschiedensten Forschungsfragen geliefert, so zu Urteil-Handlungsprozessen, zur
Validitätsfrage, zum Vergleich der moralischen Stufen und anderer Persönlichkeitsvaria-
blen. Eine Arbeit von Blasi (1980) bringt endlich auch eine Lösung zum Urteils-Hand-
lungsproblem, das hier nicht weiter aufgegriffen werden soll.

Somit wären nur noch die Punkte 6 und 7 zu widerlegen. Die Aussage, dass experimentell das

gleiche Instrument bzw. Dilemma zu Mess- wie zu Stimulierungszwecken verwendet wurde,
zeigt, dass Kurtines und Greif die wesentlichsten Resultate des Strukturalismus nicht kennen.
Nehmen wir das Beispiel von Piagets Konservationsexperimenten: Wenn das Kind die Erhal-

59



tung der Masse (eine Kugel Plastilin wird in Stücke zerlegt) nicht erkennt, so führen noch so
viele Stimuli zu keinem anderen Resultat. Weder Wahrnehmungs-, noch Assoziations-, noch
instrumentelles Lernen können dieses Faktum verändern. Wenn in diesem Experiment
zugleich Veränderung intendiert, aber auch Messung vorgenommen wird, so ist der Vorwurf der
gleichen inhaltlichen Situation für Treatment und Messung unsinnig. Denn es wird inhaltlich
manipuliert, gemessen aber wird die Struktur. Und dies gilt in gleicher Weise für Kohlbergs
Stufenkonzept.
Zum letzten Punkt: Dass Kohlbergs Theorie männlichkeitsorientiert sei, hängt damit zusammen,

dass seine Stichprobe 16jährige Jugendliche waren. Sollte sich tatsächlich zeigen, dass

Frauen eine andere strukturelle Hierarchie der moralischen Entwicklung durchlaufen, so

muss dies später in die Gesamttheorie miteinbezogen werden (vgl. Gilligan & Murphy, 1979).
Wir haben bisher das Hauptgewicht auf den ersten Bereich (siehe oben) der Kohlberg-Arbeit
gelegt. Die Reichweite der Theorie ist hier relativ gross, die inhaltliche Ausdehnung klein,
deshalb ist sie auch schwer zu widerlegen. Sie besteht aus wenigen Annahmen und ihr prädikativer

Gehalt ist fest umgrenzt. Er besagt: Personen suchen, sofern ein Konflikt auftritt, ein
Gleichgewicht zwischen Wertansprüchen. Dieses Gleichgewicht ist das Mass ihrer
Gerechtigkeitsorientierung. Sind sie auf einer bestimmten Stufe, so wird ihre Argumentation diese und
jene formalen Aspekte berücksichtigen. Sind sie auf einer höheren Stufe, so ist diese
Argumentation entsprechend vorgegebenen Kriterien adäquater, moralischer, näher an Prinzipien,

komplexer im Sinne der Integration niedrigerer Stufen in höhere. Eine Handlung ist
also, wie immer sie aussehen mag, adäquater, legitimer bzw. gerechter, je höher die Stufe des

moralischen Urteils ist.
Will man heute am Kohlberg'schen Konzept weiterarbeiten, so sehe ich folgende Möglichkeiten:

1) Man kann die Stufenfolgen bzw. das Theorem der Stufen der moralischen Entwicklung
verfeinern. Dann erhalten wir etwa die Verbindung der Stufen mit Handlungskonzepten, wie
dies z. B. Eckensberger (1978) geleistet hat, oder wir vergleichen differentiell die Stufen (Gilligan

und Murphy, 1979), oder analysieren das Kompetenz-Performanz-Problem wie es die
Max-Planck-Gruppe (Döbert, Nunner-Winckler) zurzeit tut. Besonders aber wissen wir noch
nichts über die Stufenübergänge und ihre kritische Relevanz.
2) Man kann das Verhältnis der Kohlbergstufen zu andern Stufentheorien erklären, so z. B.
zu den Stufen der Intelligenzentwicklung (Colby und Kohlberg, 1978), zu den Stufen der
Sozialentwicklung (Selman, 1975), zu den Stufen möglicher Metareflexion (Broughton, 1979),
zu den Stufen religiöser Entwicklung (Oser, 1979) etc. Besonders aber ist das Verhältnis von
sozialer Kognition und moralischer Entwicklung noch wenig untersucht worden. In diesem
Feld arbeitet die Max-Planck-Gruppe in Berlin (Edelstein, Keller, Wahlen, 1980).
3) Wenig Untersuchungsarbeit wurde bisher geleistet zum Problem der Veränderung der
existentiellen Relevanz der Dilemmata (lebensnahe vs. artifizielle Dilemmata; vgl. dazu ebenfalls

Edelstein, Keller, Wahlen, 1980; Oser, 1981).
4) Das Urteils-Handlungsphänomen muss besser abgeklärt werden. Dazu sind zusammenfassende

Uebersichten von Blasi (1980), von Eckensberger über Aggression und Moral (Ek-
kensberger & Emminghaus, 1980) und von Rest (1979) erschienen. Zu dieser Thematik ist
auch Oser (1981) zu vergleichen. In all diesen Arbeiten wird Handeln als eine nicht im Urteil
implizierte moralische Grösse angesehen. Es geht nicht um die Form als Interaktionsprozess
beim Lösen moralischer Konflikte, sondern um Handeln als externe Variable.
5) Vielleicht müssen wir heute den Schwerpunkt auf den zweiten und dritten Forschungsbereich

von Kohlberg legen, auf die Stimulationsexperimente und die Entwicklung dessen, was
wir als moralisches Klima bezeichnen (Power & Reimer, 1978; Power, 1979).

60



Es gibt noch relativ wenig Kritiken zum zweiten und dritten Teil der Kohlberg'schen Theorie:
Fraenkel (1978) macht eine Reihe von Vorschlägen, wie die Methode der Stimulation neu
überdacht werden kann. Feldmann (1978) kritisiert die ungenauen und zu wenig intensiven
Messungen in den Gefängnisinterventionen. Bertram (1980) fragt unter anderem, ob nicht
die Sozialisationspartner (zuerst Eltern, dann Peer groups, dann weitere Interaktionspartner)
zur Erklärung für die erreichte Entwicklungsstufe via Erziehung herangezogen werden können.

Kohlberg hat sein allgemeines Stimulierungsmodell mit Beyer (1976) und Fenton (1971,
1976) zu einem Methodenvorschlag ausgearbeitet. Dieser Methodenvorschlag beruht auf
dem Prinzip, dass nicht moralische Inhalte vermittelt werden sollen (bag of virtue-Konzept),
sondern dass Entwicklung (also die nächsthöhere Stufe) zum Ziel der Erziehung gemacht
werden soll (vgl. auch Kohlberg & Mayer, 1972). Dabei sind folgende Phasen wichtig:
- Immer wieder neues kognitives Ungleichgewicht durch Darbietung von Dilemmata

- «Probing, discussion»

- Einbringen von Argumentationsmaterial höherer Stufen

- «Offenes Ende» (Nichtabgeschlossenheit) der Diskussion

- Schaffung eines positiven Interaktionsklimas
Kohlberg hat 1978 seinen Weg selber kritisiert und gesagt, es bedürfe nebst der Stimulation
von Moralkonflikten auch der Vermittlung von Normen, dies durch die die demokratischen
Prozesse begleitenden Lernsituationen. Dieses Bekenntnis ist allerdings überinterpretiert
worden (z. B. von Garz, 1980), denn das ganze Just-Community-Programm weist daraufhin,
dass in der Auseinandersetzung mit Staatskunde, Geschichte, «social studies» etc. dauernd
Normen vermittelt werden und dass besonders im Community-Meeting durch das Erstellen
und Einhalten von Sanktionen und Regeln diese auch gelernt bzw. vermittelt werden.
Weitere kritische Anmerkungen in diesem Bereich: Döbert (1980) verweist auf das
Relativismusproblem, das gerade beim Uebergang von einer Stufe zur anderen eine Rolle spielen
kann. Power und Reimer (1978) meinen, dass der Just-Community-Ansatz in ein grösseres
Konzept sozialen Handelns eingebettet werden müsste. Fraenkel (1978) sieht eine ganze
Reihe von Problemen, die zum Teil hier aufgelistet werden sollen. In Richtung dieser
Probleme weist auch unsere eigene Forschung. Ich möchte sie, ohne Systematisierung, in Form
von Fragen konzipieren:
1. Ist es möglich, dass verschiedene Typen von Dilemmata in verschiedenem Alter besser,
bzw. anders wirken?
2. Ist es sicher, dass Gruppendiskussion das grösste Ausmass an Ungleichgewicht bewirkt?
(vgl. Berkowitz, 1980a, 1980b; Berkowitz et al., 1980).
3. Ist es sicher, dass die vorgeschlagene Methode das Selbstwertgefühl und die Gesprächskompetenz

erhöht?
4. Sollten die Dilemmata nicht systematisch analysiert werden, auch von den Beteiligten?
5. Sind Dilemmata des echten Lebens bzw. aus der unmittelbaren Umgebung der Betroffenen

tatsächlich stets sachstrukturell einfach (wie Beyer, 1976, behauptet)?
6. Wie kann man z. B. in einem Betrieb reelle Konflikte tatsächlich für die Methode fruchtbar
machen?
7. Wie muss man Dilemmata sequenzieren, damit ein grösserer Erfolg garantiert ist?
8- Ist es möglich, dass auch nichtmoralische Kontroversen den gleichen Effekt haben wie
moralische?

9. Müsste man nicht mit der Auseinandersetzung (Konfliktlösung) Informationen bzw. Wissen

vermitteln (Beispiel, Modelle etc.), damit höhere Effekte schneller erreicht werden?
10. Metakognition: Welche Wirkung hat die Reflexion über den Diskussionsprozess?
11. Sind neben der Länge der Diskussion, Unterschieden im moralischen Urteil und in der

61



Fähigkeit des Diskussionsleiters noch andere Variablen wirksam (vgl. Colby, Kohlberg, Fen-
ton, Speicher-Dubin, Liebermann, 1976)?
12. Ist überhaupt ein Entwicklungsmass (Milestone-Mass) zweckmässig für die Messung von
Veränderungen im Bereich des moralischen Urteils, wenn solche Veränderungen nicht unter
drei Monaten beobachtet werden (vgl. Rest, 1980)?
Solche Vorschläge müssen in Projekte münden. Denn der «protective belt» der Kohl-
berg'schen Theorie ist heute so stark, dass ich glaube, eine mögliche Falsifikation sei nur durch
Stimulierungsprozesse zu realisieren. Man muss das Kohlberg-Paradigma im ökologischen
Feld zu untersuchen und zu realisieren trachten. Was Kohlberg intuitiv mit der Theorie der
«Just Community» entworfen hat, wo Schulsysteme mit dem Ziel der Stimulierung zu höheren
Stufen demokratisch geführt und offene Gefängnisse durch gleiche Rechte und Pflichten und
optimale Partizipation an Verantwortung völlig neu gestaltet werden, muss heute in den
Blickpunkt einer sorgfältigen Neuplanung genommen und in anderen Feldern überprüft werden.

Ich halte es nach Durchsicht der meisten Kritiken, die vorliegen, für unzweckmässig, am grünen

Tisch über diese Theorien zu spekulieren. Es gibt heute im europäischen Bereich noch
kaum einen Datensatz, auf den man zurückgreifen kann. Es ist dies ein Grund, warum wir in
Freiburg mit dem Projekt «Humanisierung der Ausbildung von Lehrlingen durch Stimulierung

des moralischen Urteils» einen Beitrag leisten möchten. Es geht dabei sowohl um die
Verfeinerung der Messinstrumente als auch den Vergleich verschiedener Instrumente miteinander

und die Anwendung verschiedener Methoden, bezüglich der Entwicklung eines besseren

Betriebsklimas und auch bezüglich der Entwicklung des Urteils. Wir brauchen heute eine
strukturelle Gesamttheorie des Wachsens, der Entwicklung und der Erziehung. Kohlbergs
Theorie ist davon nur ein bescheidener, aber äusserst wichtiger Teil. Die Nachfahren Piagets
sollten allmählich das Ganze in den Griff bekorpmen; aber davon sind wir noch weit entfernt.
Weder Heuristik noch Methode sind weit genüg fortgeschritten.
Nikolajev und Phillips betonen in ihrer Kritik zum Schluss, dass ein Paradigma nicht aufgegeben

werden kann, auch wenn es noch so viele Schwächen beinhaltet, bis ein neues alternatives
Paradigma zur Verfügung steht. Alle bisherigen Kritiken haben dieses Theoriegebilde nicht
zu zerstören vermocht. Aber ist dies überhaupt unsere Hauptaufgabe? Ist Kohlbergs
Paradigma nicht vielmehr eine Anregung für neue Fragestellungen? Sollten wir nicht andere
Bereiche der Erkenntnis des Menschen in ähnlicher Weise untersuchen, wie dies Kohlberg im
moralischen Bereich getan hat?

La théorie de Lawrence Kohlberg sous le feu de la critique. Un plaidoyer.
Cet article analyse diverses critiques adressées à la théorie du développement moral de Lawrence
Kohlberg. Même si plusieurs d'entre elles méritent attention, aucune cependant n'infirme cette
théorie. La plupart des arguments négatifs sontfondés sur des données recueillies parson auteur
lui-même. Il n'existe encore aucune recherche européenne qui permette d'élaborer une théorie
nouvelle qui rende celle de Kohlberg superflue. Au contraire, de récentes études menées au
Centre pour l'Education morale de Harvard confirment et amendent le fondement de la théorie.

The theory of Lawrence Kohlberg under the assault of critics.

Various criticisms of the theory on moral development are analysed. Even though many important

aspects ofsuch criticism deserve attention, none leads to falsification of the theory. Most of
these criticisms are based on appraisals of Kohlberg's own data. Thus, hardly any studies are

62



found that invalidate Kohlberg's main tenets. On the contrary, Kohlberg's theory has received

strong confirmation through new investigations carried out at the Harvard Center for Moral
Education during the past years.

LITERATUR

Aron I. : Moral philosophy and moral education: A critique of Kohlberg's theory. In: School Review, 1977, Februar,
197-217.
Aron I. : Moral education: The formalist tradition and the Deweyan alternative. In: Munsey, B. (Hrsg.): Moral development,

moral education, and Kohlberg. Basic issues in philosophy, religion, and education. Birmingham Alabama, Religion

Education Press, 1980, 401-423.
Berkowitz M. W.: The social construction of knowledge. Internes Papier, Philadelphia, 1980b.
Berkowitz M. W.: Moral peers to the rescue! A critical appraisal of the «+1» convention in moral education. In: Phi
Delta Kapan, 1980c (im Druck)
Berkowitz M. W., Gibbs J. C, Broughton J. M. : The relation of moral judgement stage disparity to developmental effects
of peer dialogues. Erscheint in: Palmer Quarterly, 1980 (im Druck)
Bertram H.: Der aufhaltsame Aufstieg zur Moral. In: Psychologie heute, 1980, Januar, 28-34.
Beyer B. \ Conducting moral discussions in the classroom. In: Social Education, 1976, 40(4), 194-202.
BlasiA. : Bridging moral cognition and moral action: A review of the literature and a functional-developmental model.
Boston, University of Massachusetts, 1980.
Blatt M. : Studies on the effects of classroom discussion upon children's moral development. Unpublished doctoral dissertation,

University of Chicago, 1969.
Brandstätter J. : Vom Sein zum Sollen in der Theorie des Moralischen Urteils: Wege, Schleichwege, Irrwege. In: Eckens-
berger, L. H. (Hrsg.): Entwicklung des moralischen Urteilens. Saarbrücken, 1978, 93-110.
Broughton J. M.: Dialectics and moral development ideology. In: Scharf, P. (Hrsg.): Readings in moral education.
Minneapolis, 1978, 298-307.
Broughton J. M. : The development of philosophical thinking in adolescence: A progress report on a longitudinal study.
Harvard University, 1979.
Candee D., Graham R., Kohlberg L. : Moral development and life outcomes. Report to National Institute of Education,
Grant NIE - 6 - 74 - 0096, 1978.
Colby A., Kohlberg L. : Das moralische Urteil. In: Die Psychologie des 20. Jahrhunderts. Piaget und die Folgen. Band
VII. Zürich, 1978, 348-366.
Colby A., Kohlberg L., Fenton E., Speicher-Dubin B., Liebermann M. : Secondary school moral discussions programmes
led by social studies teachers. In: Journal of Moral Education, 1976, 3, 90-111.
Crittenden B. S. : Introduction. In: Beck C. M., Crittenden B. S., Sullivan E. V.: Moral education. Interdisciplinary
approaches. New York, 1971, 275-289.
Döbert R. \ Normen, Einsichten und Handeln. In: Kursbuch 60, Berlin, 1980, 43-59.
Eckensberger L. H. : Eine alternative Interpretation von Kohlbergs Stufentheorie der Entwicklung des moralischen
Urteilens. Saarbrücken, 1978, 27-92.
Eckensberger L. H., Emminghaus W. B. : Aggression und Moral. Arbeiten der Fachrichtung Psychologie, Saarbrücken,
Universität des Saarlandes, 1980.
Edelstein W., Keller M., Zwahlen R. : Cognition and social cognition: décalage revisited. Berlin, Max-Planck-Institut,
vorgestellt am 10. Jahres-Symposium der Jean Piaget-Vereinigung, Philadelphia, 1980.
Endler N. S., RushtonJ. P., Roediger H. L. : III. Productivity and scholarity impact (citations) of British, Canadian and
U.S. departments of psychology, 1975. American Psychologist, 1978, 33, 1064-1082.
Feldman R. E. : The promotion of moral development in prisons and schools. Unveröffentlichtes Manuskript, Harvard
University, 1978.
Fenton E.\ Teacher training in values education. A workshop. New York, 1976.
Fenton E.\ Moral Education: The research findings. In: Social Education, 1971, 4.4, 188-193.
FraenkelJ. R. : The Kohlberg bandwagon: Some reservations. In: Scharf, P. (Hrsg.): Readings in moral education.
Minneapolis, 1978, 250-263.
Garz D. : Zum neuesten Stand von Kohlbergs Ansatz der moralischen Sozialisation. Zeitschrift für Pädagogik, 1980,
26(1).
Gibbs J. C. : Kohlberg's stages of moral judgement. A constructive critique. In: Harvard Educational Review, 1978,13,
33-51.
Gilligan C., Murphy J. M. : Development from adolescence to adulthood: The philosopher and the dilemma of the fact,
1979. Erscheint in: Kuhn, D. (Hrsg.): Intellectual development beyond childhood.
Ginters R. : Typen ethischer Argumentation. Düsseldorf, 1976.
Habermas J.: Moral development and ego identity. In: Telos, 1975, 12, 41-55.
Habermas J. : Interpretative social science vs. hermeneutism. Unveröffentlichtes Manuskript, Vortrag gehalten an der
Berkeley Konferenz, Berkeley, 1980.
Hersh R., Miller J. P., Fielding G. D. \ Models of moral education. An appraisal. New York, 1980.
Herzog W. : Modell und Methode in der Psychologie: Wissenschaftstheoretische Vorarbeiten zu einer reflexiven pädagogischen

Psychologie. Unveröffentlichte Dissertation, Zürich, Philosophische Fakultät I, 1980.
Kärn M. : Vorsicht Stufe! Ein Kommentar zur Stufentheorie der moralischen Entwicklung. In: Portele, G. (Hrsg):
Sozialisation und Moral. Neuere Ansätze zur moralischen Entwicklung und Erziehung. Weinheim, 1978, 81-110.

63



KleinbergerA. F. : The social-contract strategy for the justification of moral principles. J. of Moral Education 5(2), 1976,
107-126.
Kohlberg L. : From is to ought: How to commit the naturalistic fallacy and get away with it in the study of moral development.

In: Mischel T. (Hrsg.): Cognitive development and epistemology. New York, 1971, 151-235.
Kohlberg L. : Revisions in the theory and pratice of moral development. In: New Directions for Child Development,
1978, 2, 83-87.
Kohlberg L. : The meaning and measurement of moral development. Heinz Werner memorial lecture. Unveröffentlichtes

Manuskript, Clark University, 1979.
Kohlberg L. : Why is a higher stage a better stage. In: Kohlberg, L. (Hrsg.): Collected papers on moral development and
moral education, Vol. II. Center for moral education, Cambridge, Mass., 1975.
Kohlberg L. : Moral stages and moralization: The cognitive developmental approach. In: Lickona, T. (Hrsg.): Moral
development and behavior. Theory, research, and social issues. New York, 1976, 31-53.
Kohlberg L., Colby A., Gibbs J., Speicher-Dubin B. : Standard form scoring manual. Cambridge, Center for Moral
Education, Harvard University, 1978.
Kohlberg L., Elfenbein D. : The development of moral judgments concerning capital punishments. In: American journal
of Orthopsychiatry, 1975, 45(4), 614-640.
Kohlberg L., Kauffmann K., ScharfP., HickeyJ.: The just community approach to corrections: A manual, Part I.
Unveröffentlichtes Manual, Cambridge, Mass., 1974.
Kohlberg L. & Mayer, R. : Development as the aim of education, Harvard Educational Review, 42(4), 1972, 449-496.
Kohlberg L., Scharf P., Hickey J. : The justice structure of the prison: A theory and an intervention. The Prison Journal,
1972, 51(2), 3-14.
Kurtines W. & GreifE. : The development of moral thought: Review and evaluation of Kohlberg's approach. In: Psychological

Bulletin, 81(8), 1974, 453-470.
LakatosJ. : Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher Forschungsprogramme. In: Lakatos J., Musgrave A.
(Hrsg.): Kritik und Erkenntnisfortschritt. Abhandlungen des Internationalen Kolloquiums über die Philosophie der
Wissenschaft, Bd. 4, Braunschweig, 1974, 89-189.
Lind G. : Zum Stand der Moral Judgment Forschung -Ueberlegungen aus Anlass einer USA-Reise. Unveröffentlichtes
Manuskript, Konstanz, 1979.
Locke D. \ The illusion of a stage six. In: The Journal of Moral Education, 1980, 9,2, 103-109.
Munsey B. : Cognitive-development theory of moral development: Metaethical issues. In: Musey B. (Hrsg.): Moral
development, moral education, and Kohlberg. Basic issues in philosophy, psychology, religion, and education. Birmingham
Alabama, Religion Education Press, 1980, 161-213.
Nicolayev J. & Phillips D. C. : On assessing Kohlberg's stage theory of moral development. In: Cochrane D. B., Hamm C.
H., Kazepides A. C.: The domain of moral education. New York, Oise, Toronto, 1979, 231-250.
Oser F. : Soziales Handeln, Verteilungsgerechtigkeit, Moralisches Urteil. Stufen der interaktiven Entwicklung und ihre
erzieherische Stimulation. 1981.
Oser F., Gmünder P., Fritsche U. : Stufen des religiösen Urteils. Bericht zur Erziehungswissenschaft aus dem Pädagogischen

Institut Fribourg, 1979, Nr. 13.
Perlman D. : Who is who in psychology. In: Endler, N. S. et al. SSCI. Scores versus a textbook definition. American
Psychologist, 1980, 35, 104-106.
Peters R. S. : A reply to Kohlberg. In: Phi Delta Kappan, 1975, Juni, 678.
Power C. : The moral atmosphere of a just community high school. Unveröffentlichte Dissertation, Harvard University,
1979.
Power C. & ReimerJ. : Moral atmosphere: an educational bridge between moral judgment and action. In: New Directions
for Child Development, 1978, 2, 105-116.
Puka B. : Kohlbergian Forms and Deweyan acts: A response. In: Munsey, B. (Hrsg.): Moral development, moral education,

and Kohlberg. Basic issues in philosophy, psychology, religion, and education. Birmingham Alabama, 1980,
429-454.
Rest J. : Morality. Unveröffentlichtes Manuskript, University of Minnesota, 1980. Erscheint in: Carmichael's manual of
child psychology, N. Y., London, Sydney, Toronto, 1980.
Rest R. \ Development in judging moral issues. Minneapolis, University of Minnesota, 1979.
Rosen B. : Moral dilemmas and their treatment. In: Munsey B. (Hrsg.): Moral development, moral education, and Kohl-
berg. Basic issues in philosophy, psychology, religion, and education. Birmingham Alabama, 1980, 232-265.
Scharf P. (Hrsg.): Readings in moral education, Minneapolis, 1978.
Schmitt R. : Stufen der moralischen Entwicklung - Basis für ein pädagogisches Konzept? In: Westermanns Pädagogische
Beiträge, 1979, 31, 366-371.
Selman R. L. : The relation of social perspective-taking to moral development: Analytic and empirical approaches.
Unveröffentlichtes Manuskript, Harvard University, 1975.
Silbereisen R. K. : Ueberlegungen zur Planung einer Untersuchung über Entwicklungsbedingungen des moralischen Ur-
teüs. In: Eckensberger L. H. (Hrsg.): Entwicklung des moralischen Urteilens. Saarbrücken, 1978, 193-210.
Sullivan E. V. : Kohlberg's structuralism. A critical appraisal. Monograph series/15, Toronto, The Ontario Institute for
Studies in Education, 1977.
Wassermann E. R. : Implementing Kohlberg's «Just Community Concept» in an alternative high school. In: Scharf P.

(Hrsg.): Readings in moral education. Minneapolis, 1978, 164-172.
Youniss J.: Sozialisation und soziales Wissen. In: H. Eckensberger & R. K. Silbereisen (Hrsg.): Entwicklung sozialer
Kognition, Stuttgart, 1980, 49-64.

64


	Die Theorie von Lawrence Kohlberg im Kreuzfeuer der Kritik : eine Verteidigung

