
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 158 (1991)

Artikel: IV. Vortrag : Bildung zur Musse - ein müssiges Lehren?

Autor: Bartels, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Vortrag
158. ordentliche Versammlung der Schulsynode des Kantons Zürich,
Montag, 24. Juni 1991

Bildung zur Musse - ein müssiges Lehren?

Eine Zürcher Kollegin vertraute mir neulich an, ein Tessiner Kollege habe ihr
kürzlich bedeutet, ein gewitzter Lehrer beginne spätestens drei Wochen vor den
Ferien, sich für die Ferien auszuruhen. Das Tessin ist ja drei Stunden weit weg,
aber der Drei-Wochen-Termin ist aktuell. Und darum Hand aufs Herz: Wovon
und wofür ruhen wir uns eigentlich aus? Unterrichten wir eigentlich, um uns dann
wieder Ferien und Freizeit leisten zu können? Oder haben wir umgekehrt Freizeit
und Ferien, um dann wieder unsere Arbeit leisten zu können? Mit der alten Formel:

Lehren wir, um zu leben, oder leben wir, um zu lehren? Das ist gar nicht so
leicht zu sagen; «Teils, teils» ist wohl noch die beste Antwort.
In den letzten Ferien sah ich in London Shakespears «Was ihr wollt». Da bittet
einmal der Herzog den Narren, ihm ein Lied zu singen, und drückt ihm dafür ein
Stück Geld in die Hand: «Da hast du was für deine Mühe.» Der Narr wehrt ab:
«Keine Mühe, Herr: Ich mache mir ein Vergnügen aus dem Singen.» «Auch gut»,
erwidert der Herzog, «dann will ich dich für dein Vergnügen bezahlen.» Noch
einmal Hand aufs Herz: Machen wir uns eigentlich, wie der Narr aus dem Singen, ein
Vergnügen aus dem Lehren? Und bezahlt uns die Erziehungsdirektion nun für
unsere Mühe oder, wie jener grosszügige Herzog, für unser Vergnügen? Auch wieder
gar nicht so leicht zu sagen; die beste Antwort scheint auch hier: «Teils, teils.»
So verwirrend doppeldeutig sind derlei Fragen nach Sinn und Ziel, Lust und Frust
nicht etwa, weil wir selbst uns über alle diese Dinge so unschlüssig wären, sondern
weil unsere modernen Begriffe von sogenannter «Arbeitszeit» und sogenannter
«Freizeit» den ganzen runden Kuchen unseres Tages, unserer Woche, unseres Jahres

so künstlich, so wider alle Menschennatur entzweischneiden und geradezu ver-
hackstücken. Ein nun bald zweieinhalb Jahrtausende altes, immer noch prägefrisch

wirkendes Begriffspaar aus der Werkstätte des Aristoteles wird uns helfen,
die Verhältnisse zu klären: die sogenannte «Musse» und ihr Gegenstück, die «Un-
musse».

«Musse»; das heisst im Griechischen scholé, und diese scholé ist heute der Genius
des Tages: Aus ihr ist ja über die lateinische schola in den vier Landessprachen die
rätoromanische scola, die italienische scuola, die französische école, unsere deutsche

«Schule» und entsprechend im Englischen school geworden, und so ist denn
auch diese «Schulsynode» eine wirkliche und wahrhafte «Musse-Synode». Die
altehrwürdige «Musse» ist neuerdings freilich tief herabgekommen. Schon der

98



«Musse» selbst hängt heute ein übles Rüchlein von Zeitstehlerei und Nichtstuerei
an, und ein «müssiges» Unternehmen ist ein «fruchtloses» Unterfangen, der «Müs-
siggang» vollends «aller Laster Anfang». Da hat für einmal der alte Wein der
griechischen scholê in den neuen Schläuchen unserer «Musse» Schaden genommen.
Halten wir uns also lieber an den unverfälschten Aristotelischen Begriff:
Während wir heute der «Arbeitszeit» die von Arbeit freie «Freizeit» gegenüberstellen,

stellten die Griechen umgekehrt der scholé, der «Musse», die der Musse
beraubte a-scholia, die «Unmusse», gegenüber. Das moderne Begriffspaar geht von
der Arbeit aus, die uns glücklicherweise einiges an Freizeit übriglässt; das antike
geht von der Musse aus, die unglücklicherweise zu einem Teil der Unmusse
verfällt - eine sympathische Perspektive. Entsprechend erkennt Aristoteles der
Musse den Vorrang vor der Unmusse zu. Die Musse, diese von jeglicher äusseren
Verpflichtung verschonte Zeit, die der Mensch «für sich selbst» hat, ist für Aristoteles

die Zeit und das Tun, worin einer den eigentlichen Sinn und das Glück seines
Lebens finden kann. In der Unmusse, dieser von vielerlei äusseren Verpflichtungen

belegten Zeit, sieht er lediglich die notwendige Voraussetzung dazu: die Conditio

sine qua non, die «Bedingung, ohne die es nicht geht». Mehrfach fasst er dieses

grundlegende Rangverhältnis in die einprägsame Formel: «Wir leisten die
Unmusse, um uns die Musse leisten zu können.»
In seinen «Politischen Schriften» führt Aristoteles die Musse und die Unmusse fol-
gendermassen ein: «Das gesamte Leben des Menschen teilt sich in diese einander
entgegengesetzten Bereiche: in die Unmusse und die Musse und entsprechend in
den Krieg und den Frieden, und so sind von unseren Handlungen die einen lediglich

notwendige Voraussetzung und zweckdienlich, die anderen schön.
Zwischen diesen beiden Bereichen besteht das Verhältnis, dass der Krieg um des Friedens

willen geführt, die Unmusse um der Musse willen bewältigt und überhaupt
das Lebensnotwendige und Zweckdienliche um des Schönen willen getan wird.»
Ein strenges Gefüge: Der «Musse» und der «Unmusse» im Leben des einzelnen
werden der «Frieden» und der «Krieg» im Leben des Staates an die Seite gestellt;
die «Musse» und der «Frieden» sind dem Bereich des «Schönen» zugeordnet, das
seinen Wert unmittelbar in sich selbst hat, die «Unmusse» und der «Krieg» dem
des lediglich «Notwendigen», das seinen Wert ausser sich in jenem «Schönen»
findet. Zwischen diesen Reihen besteht das klare Rangverhältnis des Zieles, der spezifisch

menschlichen Lebenserfüllung, und des Mittels, des lediglich «notwendigen»
Lebensunterhalts. Das «Schöne», das Lebenserfüllende, hat hier zwar den höheren

Rang inne; doch ohne das «Lebensnotwendige» kann auch das «Schöne»
nicht verwirklicht werden.
Die griechische Zweiteilung der Lebensbereiche in Musse und Unmusse und die
moderne Zweiteilung in Arbeitszeit und Freizeit folgen verschiedenen Prinzipien.
Sie verlaufen überkreuz zueinander. Unsere Arbeitszeit und unsere Freizeit sind
durch ein äusserliches Merkmal unterschieden: Die Arbeitszeit wird bezahlt, die
Freizeit nicht. (Daher kommt es, dass man ohne den Anstand zu verletzen, unter
Männern fragen kann: «Arbeitet Ihre Frau?» Die Frage zielt ja nicht darauf, ob
sie fleissig oder faul ist, sondern darauf, ob sie für das, was immer sie tut, bezahlt
wird. Unter Frauen ist die Frage «Arbeitet Ihr Mann?» nicht ganz so unverfänglich

- offenbar weil Männer in der Regel für das, was immer sie tun, bezahlt
werden.)

Die Aristotelische Musse und ihr Gegenstück, die Unmusse, sind dagegen durch
ein menschlicheres Merkmal unterschieden: Die Musse gibt dem Leben Sinn, die
Unmusse nicht. Nicht von ungefähr spielt hier eine andere Begriffsprägung des
Aristoteles herein; die vielberedete «Selbstverwirklichung». Einen guten Teil unse-

99



res Lebens, eben die Unmusse, müssen wir notgedrungen an das Lebensnotwendige

wenden: an Tätigkeiten, die wir lieber bleiben Hessen, wenn wir sie nicht
leisten müssten. Aber diese Unmusse lässt uns doch einige Mussezeit übrig, und
diese wenige Mussezeit ist sozusagen der Reingewinn, den wir aus dem Handel
und Wandel unseres Tuns und Treibens erwirtschaften. In dieser Musse ist dem
Menschen die Chance gegeben, «sich selbst zu verwirklichen», das heisst für
Aristoteles: dem Leben über das blosse Überleben hinaus einen menschlichen Sinn zu
geben.

Die Musse und die Unmusse ziehen sich quer durch unsere Arbeitszeit und unsere
Freizeit hindurch. Zur verlässlichen Ermittlung des Musse-Anteils an unserer
Arbeitszeit sei dieses Gedankenexperiment empfohlen: Man stelle sich das Unerhörte

vor, eine von der Idee der Musse enthusiastisch hingerissene Erziehungsdirektion

teilte uns hier und heute mit, sie entbinde uns bei ungeschmälerter
Lohnfortzahlung und unverkürztem Pensionsanspruch fortan von jeglicher Lehrver-
pflichtung, und bitte nur um Rückantwort, wieviel von unserem Unterricht wir
dessenungeachtet schlicht um unserer Lebenserfüllung und Selbstverwirklichung
willen nichtsdestoweniger fortführen möchten: Das wäre dann zuverlässig der
Musse-Anteil unserer Arbeitszeit.
Aber der Schnitt zwischen der Musse und der Unmusse geht auch mitten durch
unsere sogenannte Freizeit hindurch. Alle blosse Entspannung und Erholung in
Spiel und Unterhaltung weist Aristoteles noch ganz der Unmusse zu. Nach der
Anstrengung und Anspannung der Unmusse bedürfe der Mensch zunächst der
Erholung, um seine erschöpften körperlichen und seelischen Kräfte wiederherzustellen;

dazu leisteten das auflockernde Spiel und die zerstreuende Unterhaltung ihre
«therapeutischen» guten Dienste. Erst nach einer solchen entspannenden
Ausgleichs-Therapie biete sich dem Menschen die Chance der Musse. (Karl Marx
konnte seinen Aristoteles noch auf griechisch lesen; wären die Gewerkschaftsfunktionäre

von heute noch so gute Humanisten wie er, sie könnten in diesen Texten
noch interessante Entdeckungen machen.) Ein Leben, das Tag für Tag, Woche für
Woche, Jahr für Jahr immer nur wechselte zwischen anstrengender Unmusse und
entspannender Erholung davon und zugleich schon wieder dafür, ein Leben, das
niemals herausfände aus diesem Circuius vitiosus einer sinnleeren Unmusse
zwischen Anstrengung und Entspannung, wäre aus dieser Sicht kein Menschenleben;
Aristoteles sagt: ein «Sklavenleben».
«Sklaven haben keine Musse», sagt ein griechisches Sprichwort, und das nicht
nur, weil sie keine Zeit zur Musse haben: Ihnen fehlt auch die Bildung dazu.
Bildung zur Musse: das ist der Kerngedanke der Bildungspolitik des Aristoteles.
Während sich die erholsame Lust der Entspannung jedem Angespannten unmittelbar

mitteilt, stellt die Musse geradeso wie die Unmusse - und noch dringender als
diese - ihre hohen Anforderungen an den Menschen. Aristoteles versteht seine
Musse ja nicht als eine verführerische Einladung zu einer schönbemäntelten
Nichtstuerei, sondern als eine ernste Herausforderung zu tätiger menschlicher
Lebenserfüllung. Im Anschluss an das eingangs angeführte Zitat sagt er:

«Auf beide Lebensbereiche, sowohl auf die Unmusse als auch auf die Musse, muss
der Politiker sein Augenmerk richten, vornehmlich aber auf das Schöne und
das Ziel des Lebens. Denn es ist zwar wichtig, die Unmusse bewältigen und
einen Krieg führen zu können, wichtiger aber noch, den Frieden führen und die
Musse erfüllen zu können; und überhaupt ist es wichtig, das zum Leben Notwendige

und Zweckdienliche zu tun, noch wichtiger aber, das Schöne zu tun. Daraus
ergibt sich die dringliche Forderung, auch die Kinder schon auf diese vorrangigen
Lebensziele hin zu erziehen und zu bilden, und so auch die übrigen Altersstufen,

100



soweit sie solch einer Bildung noch bedürfen. Denn wenn es schon überhaupt
beschämend ist, die zu Gebote stehenden Glücksgüter nicht richtig gebrauchen zu
können, so ist es noch viel beschämender, sie im Wohlstand und im Frieden nicht
richtig gebrauchen zu können, sondern in der Unmusse und im Krieg sich als tüchtige

Bürger zu zeigen, im Frieden und in der Musse dagegen als Sklavenseelen.»
Und nun die Schlusspointe, gerichtet an eine durchaus zeitlose Zeitgenossenschaft
des 4. Jahrhunderts v.Chr.: «Überall und immerzu nach dem handgreiflichen
Nutzwert zu fragen, passt am allerwenigsten zu einem gross gesinnten frei denkenden

Menschen.»

Wir haben zwei, drei Jahrtausende Distanz genommen und unsere moderne
Arbeits- und Freizeitwelt sozusagen im Röntgenlicht der «Musse» und der
«Unmusse» durchleuchtet. Das so menschengemäss orientierte griechische Denken,
das wir da gefunden haben, mag uns zumindest zu einem verhelfen: zur Entspannung

der Verkrampfung, mit der wir gewöhnlich Arbeitswelt und Freizeitwelt
einander gegenüberstellen. In beiden ist ja mehr oder weniger Musse, in beiden mehr
oder weniger Unmusse enthalten, und für beide gilt die gleiche Herausforderung:
der Aufruf, die Chancen der Musse, wo immer sie geboten sind, mit wachem Sinn
aufzuspüren und mit fester Hand zu ergreifen, und die so gefundene Musse mit
persönlichem Engagement und schöpferischer Phantasie sinnvoll auszufüllen.

Diese Herausforderung ist nun nicht etwa nur eine ehrwürdige Antiquität für
Synodalreferate; sie hat Zukunft. Automatisierung und Computerisierung werden die
Arbeitszeit in den kommenden Jahrzehnten für die meisten Arbeitnehmer
drastisch weiter reduzieren. Die 35-Stunden-Woche hat sich jenseits der Grenzen -
und jenseits der Schule - innerhalb weniger Jahre durchgesetzt; schon ist von
einer 30-Stunden-Woche die Rede. Wer weiss, wie herrlich weit wir's auf dieser Zu-
kunfts-Traumstrasse zur Freizeitgesellschaft noch bringen werden, bis unsere
heutigen Primarschülerinnen und -schüler in dreissig Jahren voll im Arbeitsleben
stehen?

Wie dem auch sei - die Seelennöte einer zur Abwechslung einmal nicht allzu kärglich,

sondern allzu reichlich bemessenen Freizeit sind uns heute schon geläufig. Da
sind zunächst die Schwierigkeiten, die manch einer mit der Ruhe seines Ruhestandes

hat. Nicht anders als das voraufgehende Arbeitsleben will auch das darauffolgende

Musseieben gelernt und geübt sein, und ein Musse-«Leben» ist es nachgerade

wirklich, seitdem ein vorgezogenes Ruhestandsalter und die gesteigerte
Lebenserwartung ihm eher Jahrzehnte als Jahre einräumen. Ein erfülltes Musseieben,

das Sinn und Bestand haben soll, muss organisch aus dem Arbeitsleben
hervorgehen oder neben diesem heranwachsen, und vieles spricht dafür, dass der
Boden für eine glückliche Musse der Senioren bereits in der sinnvollen Bildung
der Junioren bereitet wird.

In den engen Freizeiträumen eines Feierabends oder eines Wochenendes ist der
seit jüngster Zeit berüchtigte «Freizeitstress» angesiedelt, den eine treffliche
Wortschöpfung dem schon seit alters berüchtigten «Leistungsstress» zur Seite gestellt
hat. Die kunstgerechte Programmierung und Terminierung und dann die
termingerechte Programmabwicklung eines modernen Freizeitlebens vom Jogging am
frühen Morgen bis zur Disco am späten Abend kann offenbar auch psychisch eini-
germassen nervenaufreibend sein. Auch im Freizeitkostüm ist die neue Freizeitgesellschaft

immer noch die gleiche wie die alte Leistungsgesellschaft, und manch
einer, der sich glücklich dem Gedränge und Geschiebe seiner «notwendigen»
Werktagsgeschäfte und -termine entrückt wähnte, sieht sich unversehens dem gar nicht

101



so anderen Gedränge und Geschiebe seiner obligaten Wochenendgeschäfte und
-termine ausgeliefert. (Ruhen sich unsere Schülerinnen und Schüler eigentlich am
Wochenende von der Schule oder in der Schule vom Wochenende aus?)

Die Bildung zur Musse, wie Aristoteles sie versteht, betrifft nicht das Drum und
Dran des Menschen, sondern den Menschen selbst in seinem Kern. Sie vermittelt
keine sogenannten Kompetenzen, schon gar keine Fachkompetenzen, und sie

macht niemanden zu einem Experten, erst recht nicht zu einem Fachexperten. Der
Sinn für diese Musse lässt sich nicht unmittelbar lehren und lernen, geschweige
denn prüfen, und wer sich etwa gar eine Art «Musse-Kompetenz» irgendwie
«erarbeiten» wollte, würde ihr vollends den Garaus machen. Die Bildung zur Musse
hat fürs sogenannte «Leben» keinen unmittelbar handgreiflichen, statistisch
bezifferbaren Nutzwert, und alle Versuche, sie in ein mehr oder weniger gesalzenes
Salär umzumünzen, wären ausgesprochen müssig. Aber trotz alledem ist sie doch
in dem vielfältigen Bildungsmenü, das unsere Schulen für jeden Magen und jeden
Geschmack anzubieten haben, sozusagen das Salz in der Suppe.
Diese Bildung zur Musse betrifft vielmehr das eigentliche Selbst des Menschen, in
dem der Mensch, wie wir sagen, «zu sich», «zu sich selbst kommt». Von einem,
der in Ohnmacht fällt, können wir sagen, er sei nicht «bei sich», er komme allmählich

wieder «zu sich»; zu einem, der in Jähzorn ausbricht, können wir sagen, er sei

«ausser sich», er solle doch wieder «zu sich» kommen. Im gleichen Sinn kann
auch einer, der im Gedränge der Geschäfte, in der Hetze der Termine seine Zeit an
sinnleere Unmusse verloren hat, etwa sagen, er sei all die Zeit nicht «zu sich»
gekommen - als ob er all die Zeit tatsächlich nicht «bei sich», nicht «bei sich selbst»,
sondern irgendwo sonst zwischen New York und Tokio, oder auch zwischen dem
einen Stapel Korrekturen und dem anderen gewesen sei.

Es ist dieser so kurze und doch so lange Weg «zu uns selbst», den die Musse uns
führen will: sie will uns im schlichten Wortsinn «zu uns selbst» kommen lassen.
Aristoteles sieht diesen Weg «zu sich selbst» unter dem Begriff der «Selbstverwirklichung»:

in dem Sinne, dass der Mensch die spezifischen in ihm angelegten Fähigkeiten

eben dadurch, dass er sie werken und wirken lässt, zu ihrer «Verwirklichung»

gelangen lässt. Spätere Autoren sagen im gleichen Sinn schlicht und
einfach: «für sich selbst leben». Im 1. Jahrhundert nach Christus stellt der Römer
Seneca diesen Aufruf zu einem Leben «für sich selbst» an den Anfang seiner Altersbriefe

an Lucilius:
«So mache es, mein Lucilius: Erhebe Anspruch auf dich selbst für dich selbst, und
die Zeit, die dir bisher entweder weggetragen oder unterschlagen wurde oder aus
der Hand fiel, die Zeit sammle und bewahre! Manche Stunden werden uns
entrissen, manche entwendet, manche zerrinnen uns unter den Händen. Am
beschämendsten aber ist der Verlust, der durch Nachlässigkeit entsteht.»
Das ist nicht etwa ein Aufruf, durch sorgfältige Zeiteinteilung an den Arbeitstagen

noch mehr Spielraum zu schaffen für noch mehr Geschäftstermine, an den
Wochenenden noch mehr Freiraum zu sichern für noch mehr Freizeittermine; das
ist vielmehr eine Warnung vor dem Zeitverlust an die Unmusse, der ein Selbstverlust

ist.
Ein solches «für sich» gelebtes, mit Sinn erfülltes Leben fordert ein beträchtliches
Mass von Unabhängigkeit und Eigenständigkeit. Es bedarf da einer zwiefach
gerichteten Widerstandskraft: auf der einen Seite, in der Welt der Arbeit, gegen die
angstvolle Arbeitssucht der work-oholics, die ja eben aus der Angst vor den
Herausforderungen der «Musse» entspringt, aber doch auch gegen die hilfreiche,
allzu hilfreiche Routine des Professionellen, gegen den bequemen Rückzug auf
das Alterprobte und Altgewohnte, gegen alle engstirnig-verbohrte, scheuklappen-

102



bewehrte Fachidiotie, überhaupt gegen alles, was uns unserer täglichen Tätigkeit
entfremdet und dazu führt, dass wir in ihr nicht «zu uns» kommen, nicht «für
uns» leben. Wir wissen ja alle, wie unermüdlich gerade wir, die Lehrerinnen und
Lehrer, darum bemüht sein müssen, in diesem Widerstand nicht träge zu werden,
wenn wir uns jenes eingangs zitierte närrische Vergnügen an unserem Unterricht
im Karussell des Stundenplans von Woche zu Woche, von Jahr zu Jahr ungetrübt
erhalten wollen.
Auch auf der anderen Seite, in der Welt der Freizeit, bedarf es heutzutage einer
nicht geringen Widerstandskraft gegen die verführerischen Verlockungen einer
prosperierenden Freizeitindustrie, die uns nur allzu gern eine konfektionierte und
perfektionierte Freizeitkultur von der Stange anhängen möchte. Mit Freizeithut
und Freizeitschuhen, Freizeithemd und Freizeithosen von Kopf bis Fuss auf Freizeit

eingestellt, stürzt sich der brave Freizeitmensch, der das Joch der Arbeit eben
abgeschüttelt hat, frohgemut erneut ins «Joch des Programms», wie Erich A. Kägi
das einmal treffend genannt hat. Und was für die Arbeitsmuffel die Motivatoren,
das sind für die Freizeitmuffel die Animateure. Von den modischen, gängigen
Freizeitvergnügungen «zu sich selbst» und zu seiner Musse zu kommen, ist wohl
schon immer nicht einfach gewesen. Ein reizvolles Zitat mag uns das illustrieren:
«Es ist heute Sonntag, ein Tag, der mir nicht mehr langweilig ist wie früher,
seitdem ich es mir abgewöhnt habe, mich an diesem Tage durchaus amüsieren zu wollen

und solche Leute aufzusuchen, die mit derselben üblen Gewohnheit behaftet
sind. Ich suche mir sonntags einigermassen die Werkeltagsgeschäfte vom Leibe zu
halten, suche mir ein bisschen selber zu gehören, wasche mich morgens über die
gewöhnlichen Grenzen hinaus mit Seife, fasse, was für den Geist etwa dasselbe
bedeutet, einige gute Vorsätze, bessere in meiner Häuslichkeit oder in meinem Wissen,

wo mir ein Loch aufgefallen ist, bezahle Schulden, wenn ich Geld habe, und.
schreibe schliesslich an diesem Tage meine meisten Briefe. Seitdem ist mir der Tag
nicht mehr langweilig; ich sehe ihm vielmehr mit einigem Vergnügen entgegen.»
Der Text stammt nicht von Seneca; ich fand ihn in einem Freundesbrief meines Ur-
grossvaters Carl, der in jungen Jahren hinter Pflug und Egge sein Latein zu lernen
anfing und auf diesem ungewöhnlichen Weg der Musse schliesslich in Kiel zum
Direktor der Universitätsklinik wurde.

Mag einer da am Sonntagmorgen nun lieber lesen oder schreiben, in die Kirche
gehen, eine Fernsehsendung sehen oder eine Matinee besuchen, ein Buch oder die
Zeitung zur Hand nehmen, sich mit politischen oder wirtschaftlichen Fragen,
Literatur oder Kunst, Naturwissenschaft oder Technologie beschäftigen, musizieren
oder zeichnen - dieses «Zu-sich-Kommen», dieses «Bei-sich-Sein» fordert
vielleicht einen Raum der Zurückgezogenheit, aber erfüllen lässt sich diese Innenwelt
doch nur durch eine zuverlässige Orientierung in der Aussenwelt und durch die
kritische Auseinandersetzung mit ihr: mit der Menschenwelt und der Naturwelt,
der Gegenwart und der Geschichte. Die Musse braucht Nahrung, ein gerütteltes
Mass, und der alte Satz Ex nihilo nihil, «Aus nichts wird nichts», gilt für die Musse
gleichermassen wie für die Unmusse. Auf die Mussezeit des Alters hat Seneca eine
raffinierte Sentenz gemünzt, eine von der Sorte, die erst viele Stunden später
wirken: «Es ist erfreulich, die längste Zeit mit sich selbst zusammen zu sein, wenn du
dich zu einem Menschen gebildet hast, der es wert ist, dass du seine Gesellschaft
geniesst.»
Wer seine Musse erfüllen und sie zu «seiner» Musse machen will, braucht über
alle spezialisierten Fachkompetenzen hinaus Sinn für vieles: Augen zu sehen und
Ohren zu hören für die verschiedensten Lebensbereiche, Empfänglichkeit und
Empfindlichkeit auf vielen Wellenlängen. Die Schule lehrt ja vieles gründlich, in ei-

103



niger Länge, einiger Breite und einiger Tiefe; sie lehrt, einen Gegenstand ernsthaft
zu durchdringen und geduldig bei ihm zu verweilen. Das ist unbestreitbar ihre
Hauptaufgabe, und ihr gilt die meiste, ja fast alle Schulzeit. Doch daneben steht
eine zweite Aufgabe, und eine wertvolle Chance, die zu nutzen vergleichsweise
wenig Zeit beansprucht: immer wieder im Vorübergehen gleichsam Fenster aufzu-
stossen, Perspektiven zu eröffnen, die kreuz und quer über die Schranken unseres
Fächerkanons hinweg Durchblicke erschliessen oder überhaupt über die Grenzen
unserer Schulweisheit hinaus Ausblicke bieten auf Dinge, die unter Umständen
vielleicht gerade nicht im Lehrplan, aber doch sonst irgendwo zwischen Himmel
und Erde ihr gutes Daseinsrecht haben. Nicht nur im Bereich des Sinnlichen, auch
in dem des Geistigen nehmen wir ja einzig das wahr, wofür wir - mit dem bezeichnenden

Wort: «Sinn haben.» Doch im Bereich der geistigen Wahrnehmung können

wir uns solchen «Sinn» und sollen wir uns viele solche «Sinne» erwerben,
gleichsam geistige Antennen, die uns für vieles empfänglich und empfindlich
machen und uns auf vieles Verschiedenes ansprechen lassen.

Doch über alles Persönliche hinaus kommt der Bildung zur Musse, durch die
Aristoteles den Menschen zu einem vielseitig informierten, orientierten und urteilsfähigen

Staatsbürger und zu einem wachen, geschichtsbewussten und gegenwartsnahen
Zeitgenossen bilden will, heutzutage eine besondere politische Dringlichkeit

zu. Sie werden das Verdikt kennen, das der Göttinger Physiker Georg Christoph
Lichtenberg vor 200 Jahren ganz im Sinne der Antike über eine beschränkte
Fachbildung ausgesprochen hat, die nichts als Fachbildung ist: «Wer nichts als Chemie
versteht, versteht auch die nicht recht.» Damals und noch lange seither mochte
man das noch als eine akademische Frage von Bildung oder Unbildung betrachten.

Doch in diesen letzten Jahrzehnten haben sich die Verhältnisse grundstürzend
gewandelt. Eine Chemie, die «nichts als Chemie» verstände, eine Atomphysik, die
«nichts als Atomphysik» verstände, eine Kernkrafttechnik, die «nichts als
Kernkrafttechnik» verstände, mittlerweile auch eine Genetik, die «nichts als Genetik»
verstände, alle diese Wissenschaften träfe heutzutage, wenn es sie denn gäbe, nicht
mehr lediglich der Vorwurf einer harmlosen Unbildung, sondern der schieren
Gemeingefährlichkeit. Nicht von ungefähr hat unsere Sprache den «Fachgelehrten»
über den «Fachspezialisten» hinaus in jüngster Zeit zum «Fachidioten» gesteigert.

Der rasante Fortschritt der Naturwissenschaften und der technischen
Wissenschaften hat zu einer immer engeren Verknüpfung und «Vernetzung» dieser
Wissenschaften untereinander, aber auch mit dem politischen und gesellschaftlichen
Leben geführt. Der Fortschritt der naturwissenschaftlichen und der medizinischen

Forschung und die Fortentwicklung der Technologien vom Mikrochip bis
zur Raumfahrt haben uns in der letzten Zeit immer wieder grundsätzliche politische

Entscheidungen abgefordert und werden dies auch weiterhin tun. Es muss
sich ja nicht immer gleich um Kernkraftwerke handeln; aber immer öfter sieht
sich nicht nur der Politiker, sondern auch der engagierte Staats- und Stimmbürger
gleich welcher Fachrichtung und Profession herausgefordert, auch zu ökologischen,

ökonomischen oder technologischen Fragen oder zu ethischen Problemen
der naturwissenschaftlichen Forschung und der Medizin seine Stimme abzugeben.

Auf der anderen Seite sehen wir uns in dieser zwischen Staunen und Schaudern
hin und her gerissenen Zeit, die den zweiten Prometheischen Feuerdiebstahl, die
Entfesselung der Kernkraft, eben hinter sich und den dritten, die Entzifferung der
Gene, eben vor sich hat, auf das Mythische verwiesen. Sollte nicht ein Kernphysiker

oder ein Genetiker dieses 20. Jahrhunderts, sollten nicht wir zeitgenössischen
Zauberlehrlinge alle miteinander jenen ersten Prometheischen Feuerdiebstahl,
und was er bedeutet, stets vor Augen und den Schrecken davon in den Gliedern

104



haben? Die Stichworte «Feuerdiebstahl» und «Zauberlehrling» stehen hier stellvertretend

für so manches Staunen und Schaudern, das der Homo sapiens, der
«vernunftbegabte Mensch», alias Homo rapiens, der «zerstörerische Mensch», im
Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende über sich selbst empfunden hat. Wie
können wir Heutigen uns denn für den Umgang mit der sogenannten «Umwelt»
im Geistigen orientieren, wenn wir nicht wissen, wie unsere Vorfahren mit der
«Natur», der physis, dem grossen «Werden» und «Wachsen», wie die Griechen sagten,

oder mit der «Schöpfung Gottes», wie die Christen sagen, und unserem
Verhältnis zu ihr geistig umgegangen sind? Der Mensch ist ein Wesen, das seine
Geschichte hat, aus dieser Geschichte heraus lebt und denkt und sich selbst aus dieser

Geschichte versteht; das gilt für die Kulturgeschichte im ganzen so gut wie für
die Lebensgeschichte des einzelnen. Ausgerechnet in einer Zeit, deren rasante
Entwicklung uns mächtig herausfordert und schier überfordert, droht uns nun die
geistesgeschichtliche Orientierung und mit ihr die Denkerfahrung dreier Jahrtausende

verlorenzugehen.
Auch Aristoteles hat in der Bildung zur Musse vorrangig eine politische Bildung
gesehen: die Bildung des Bürgers zur Verantwortung für sich selbst und seine
Mitbürger; und die Stoiker haben diese Verantwortung dann auf das ganze Menschengeschlecht

und sogar, man höre und staune, auf alle zukünftigen Generationen
ausgedehnt. Unter dieser aktuellen Perspektive weitgespannter politischer
Verantwortung erscheint gegenwärtig eine Bildung zur Musse, die in gleicher Gewichtung

hier Geistes- und Kulturgeschichte und dort Naturwissenschaft und Technologie

einschliesst und verbindet, nicht mehr nur als «schöne» Musse, sondern
schlechthin als «notwendig». Wir brauchen Physiker und Chemiker, Biologen und
Ingenieure, die nicht nur Physiker und Chemiker, Biologen und Ingenieure sind,
und dies nicht nur um des persönlichen Glückes dieser Wissenschaftler und um
der Fortentwicklung dieser Wissenschaften willen, sondern um der Erhaltung
unserer in Jahrtausenden gewachsenen Kultur und um der Überlebenschancen unser
aller willen. Und natürlich brauchen wir auch Philologen, die nicht immer gleich,
wenn einer «angenommen» sagt, «Agamemnon» verstehen und denen ein KKW
nicht Hekuba ist.

Darum dürfte sich die Schule gegenwärtig am allerwenigsten, so mächtig die
Strömung auch ist, auf eine frühzeitige und weitgehende Spezialisierung der
Lehrgänge und eine Entlastung der Lehrpläne von vermeintlich müssigem «Bildungsballast»

einlassen. Sie sollte vielmehr gegensteuern, das heisst, künftigen
Naturwissenschaftlern möglichst viel geisteswissenschaftlichen Hintergrund, künftigen
Geisteswissenschaftlern möglichst viel naturwissenschaftliche Orientierung auf den
Weg zu geben suchen.

Vierundzwanzig Jahrhunderte sind seit der Zeit des alten Aristoteles ins Land
gegangen. Die alten Griechen konnten sich die scholé im Hörsaal des Aristoteles
leisten, weil sie sich um ihren Lebensunterhalt nicht zu sorgen brauchten. Die jungen

Zürcherinnen und Zürcher gehen umgekehrt nicht zuletzt darum zur Schule,
um mit ihrer Schulbildung für ihren Lebensunterhalt vorzusorgen. Die neue
«Schule» führt immer noch die alte scholé im Namen und im Schilde; doch zu
einem guten und wohl zum grössten Teil ist sie heute notgedrungen und unabweis-
lich der ascholia, der Unmusse, verfallen; Aristoteles würde sagen: der Unmusse
versklavt.
Die Sprache ist verräterisch: So weit hat sich die Schule ihrem Namen und ihrem
Ursprung entfremdet, dass wir heute abschätzig von einer «Ver-schulung» der
Universität sprechen, wo wir richtiger von einer «Ver-un-schulung» auch schon
der Schule sprechen sollten - wir reden so, als sei die Schule im ganzen und fraglos

105



der Unmusse und deren «notwendigen» Mitteln und Zwecken hingegeben. Kürzlich

fragte mich der Vater eines Schülers, der vor der Wahl eines Maturitätstypus
stand, etwas skeptisch, wozu der denn sein Griechisch dann im «Leben», wie er
sagte, überhaupt noch brauchen könne. Er hatte das Erwerbsleben mit dem
Leben schlechthin verwechselt, und eben dagegen wäre ja eine kleine Dosis
Griechisch, einmal täglich und mit Musse eingenommen, keine schlechte Therapie.
Die Bildung zur Musse bedarf freilich selbst der Musse; sie ist nicht wohl denkbar
ohne die Erfahrung der Musse und ohne eine Umgebung der Musse. Sie braucht
nicht einfach Zeit, die sich in Minuten oder auch in Stunden bemessen und beziffern

liesse, sie braucht einen Freiraum, der nicht augenblicklich wieder dem
«Joch» dieses oder jenes «Programms» unterworfen ist, einen Freiraum, in den
weder Arbeitsdruck noch Freizeitdruck hineinwirkt. Sie braucht Zeit von der Art,
die einer «sich nehmen» kann, nicht solche, die einem zugemessen wird Ganz
besonders gilt das für die grundlegende Bildung, die wir eine Grundschule der
Musse - und gewiss zugleich auch der Unmusse - nennen könnten, eine Grundschule,

die von der Primarstufe bis zur Universität gleiche Verbindlichkeit behält.
Ich meine eine Schule des mitteilsamen Zueinander-Sprechens und des aufmerksamen

Aufeinander-Hörens, eine Schule des sachgerechten, verständlichen Schreibens

und des mitdenkenden, verstehenden Lesens; eine Schule des Engagements
in der Sache und zugleich der menschlichen Toleranz; eine Schule schliesslich der
Augen und Ohren, des empfänglichen Sehens und Hörens - so merkwürdig das
scheinen mag, dass uns in diesem Audio- und Video-Zeitalter das Hören und
Sehen vergangen sein sollte. Eine Schülerin schrieb mir einmal, sie habe vor den
byzantinischen Mosaiken in Ravenna zum ersten Mal so recht «sehen» gelernt.
Da läutete für einmal keine Schulglocke, da war «Musse», zu sehen und wieder zu
sehen.

Angesichts all dessen stimmt es doch bedenklich, wie sehr unsere Schülerinnen
und Schüler und doch auch wir, die Lehrerinnen und Lehrer, die Schule unter dem
Zeichen einer bedrängten, gehetzten Unmusse sehen. Und nicht minder bedenklich

stimmt das andere, wie sehr unsere Schülerinnen und Schüler und doch auch
wir, die Lehrerinnen und Lehrer, uns daran gewöhnt haben, die Schule unter
diesem Zeichen des lediglich «Notwendigen» zu sehen. Hausaufgaben und
Prüfungsvorbereitungen auf der einen Seite, Unterrichtsvorbereitungen und Korrekturen
auf der anderen lassen Lernende und Lehrende gleicherweise einen Stundenausfall

als willkommene Verschnaufpause begrüssen - die einen mit hellem Jubelgeschrei,

die anderen mit stillem Augurenlächeln. Ich schätze es seit langem als
einen sittlichen Akt ersten Ranges, wenn eine Klasse ihrem Lehrer anlässlich der
obligaten Jahresgrippe eine «Gute Besserung» bestellen lässt. Die Schule bietet -
und fordert - allzuoft allzuviel auch des Guten, selbst des Besten, und auch die
schönste Musse schlägt, wenn es des guten zuviel wird, unversehens in frustrierende

Unmusse um. Wenn nicht die vielzitierte «Hälfte», so wären da manchmal
vielleicht zwei Drittel oder doch drei Viertel «mehr als das Ganze».

Es geht hierbei gar nicht so sehr um die vieldiskutierte blosse «Überforderung»
unserer Schülerinnen und Schüler, eine Überbelastung ihres Leistungsvermögens. Es
geht vielmehr um die Überfütterung und Übersättigung der Schüler mit Dingen,
von denen sie - im Wortsinn - eigentlich gar nichts hatten wissen wollen. Wir
überfüttern unsere Schüler unablässig mit manchmal doch recht sättigenden Antworten,

ehe ihnen die neugierigen Fragen danach auch nur von fern in den Sinn
gekommen sind; und dann wundern wir uns, wenn sie schliesslich gar nicht mehr so
schrecklich gierig über all das Neue herfallen und, schlimmer noch, über all dem
vielen, das sie lernen, das Fragen und das Staunen verlernen. Das Staunen und

106



das Fragen aber ist der Schule bestes Teil: Wo das ursprüngliche, engagierte Interesse

an der Sache selbst übergangen oder überfahren wird, wo der kostbare Stoff,
aus dem die Musse leben könnte, einer unmüssigen «Erarbeitung» preisgegeben
wird, da geht nicht nur alle Neugier und Lernlust an eine lähmende Lustlosigkeit
verloren, sondern auch ein Stück Selbstbestimmung an eine fürsorgliche
Fremdbestimmung - Aristoteles würde wieder sagen: an eine unwürdige Versklavung.
Doch wie gesagt: Die Schule ist heute - und nicht erst seit jüngstem - wie alles
Menschliche zu einem guten und wohl dem grössten Teil notgedrungen und
unabweisbar auch der ascholia, der Unmusse verpflichtet; was wir uns billigerweise
wünschen können, ist nichts mehr - aber auch nicht weniger -, als dass die alte
griechische scholé in der Schule als ihr Genius loci weiterhin ihren hohen
sinngebenden und glückstiftenden Rang behaupte, und das nicht nur als ein noch so süsser

Sahneklacks im Freifächer-Reservat, sondern auch als der tägliche Sauerteig
in unserer Alltagsarbeit. Wo immer es gelingt, jenes ursprüngliche Staunen über
die Dinge, auch und gerade über das Natürlichste wie das schlichte Wachsen einer
Pflanze, zu erwecken und zu erhalten, da haben wir ein Stück Musse vor dem Verfall

an die Unmusse gerettet. Und neben das Erstaunen vor dem Natürlichen müssen

wir heute wohl das Erschrecken über die Zerstörung stellen. Wo immer es
gelingt, unseren Schülerinnen und Schülern den menschlichen Sinn einer vielfältigen,

eindringenden Beschäftigung mit der Natur auf der einen Seite und dem
Menschen selbst, seinem Denken und seinem Handeln, auf der anderen überzeugend
zu vermitteln, da ist für diese Schüler wieder ein Stück Musse bewahrt - und wieder

einmal ein artistisches Gesellenstückchen aus der hohen Schule der didaktischen

Motivationskunst gespart.

Das Zehn-Punkte-Leitbild zu dem «neuen Lehrplan der Volksschule des Kantons
Zürich» gipfelt nach neun auch durchaus nicht «unmüssigen» Leitbegriffen in
dem zehnten Leitbegriff der «Musse» und erklärt: «Musse ist die Kunst, Zeit für
zweckfreies, zwangloses Tun verfügbar zu halten. Musse heisst Zeit finden, um
auf sich selbst, auf andere, auf die Welt aufmerksam zu werden. Sie ist Nährboden
der Selbstbesinnung, der Einfühlung in andere Menschen, der Kontemplation. Im
Spielraum ungebundenen Tuns liegt die Quelle des schöpferischen Prozesses.
Die Schule sei daher ein Ort, an dem auch Musse möglich ist, ein Ort, an dem
Raum gegeben ist, Einfälle zu beachten, Beobachtungen nachzugehen, Stimmungen

einwirken zu lassen, den Blick nach aussen und innen zu weiten. Schüler und
Lehrer pflegen Musse, indem sie Zeit dafür finden, sich zu sammeln, zu lauschen,
zu schauen, zu betrachten, zu bedenken, zu staunen, still zu werden. Die «Zehn
Thesen» der «Kommission Gymnasium-Universität» zum Zweckartikel der Matu-
ritätsanerkennungsverordnung sind im ganzen getragen vom Geist der Aristotelischen

«Musse» und zitieren diese scholé exakt in ihrer Mitte unter dem Aristotelischen

Leitwort des «Schönen». Und erst eben gerade, vor wenigen Tagen, ist
unter dem Titel «Welche Schule heute für die Schweiz von morgen?» ein höchst
bemerkenswertes Manifest des Schweizer Musikrates erschienen, das unter der
Inspiration der griechischen Musen so dringlich wie eindringlich zu einer Bildung zur
Musse aufruft. Aristoteles hätte an all dem seine helle Freude.

Aber machen wir uns keine Illusionen: Alle diese wegweisenden Leitgedanken
und Manifeste sind wie das, was ich hier sage, zunächst nichts als Worte, nicht
weniger als das, aber auch nicht mehr. An uns, den Lehrerinnen und Lehrern, und an
uns ganz allein, liegt es, diesen Worten in unserem persönlichen Umkreis
Lebenswirklichkeit zu verleihen und von der lebensnotwendigen Unmusse, die unsere
Schulen erfüllt, so viel wir nur können, durch unser tägliches Bemühen in lebenserfüllende

Musse zu verwandeln. Das ist eine Art Alchemie, eine Art pädagogische

107



Goldmacherei, gewiss keine einfache Kunst, in der sogenannten «Schule» so
wenig wie im sogenannten «Leben», doch gewiss auch keine schwarze, sondern
eine goldene Kunst. Wenn sie uns hie und da gelingt, werden nicht nur wir selbst
uns - insoweit und zu dem Teil - in der schönen Rolle des weisen Narren finden,
der sich für sein Vergnügen paradoxer- und unerhörterweise obendrein noch
etwas in die Hand drücken lässt; dann werden auch unsere Schülerinnen und Schüler

ihre guten Zeugnisnoten - insoweit und zu dem Teil - einmal nicht zum Lohn
für ihre Mühe, sondern paradoxerweise zum Lohn für ihr Vergnügen davontragen
können, und das wäre doch vollends etwas ganz und gar Unerhörtes.

Klaus Bartels

108


	IV. Vortrag : Bildung zur Musse - ein müssiges Lehren?

