Zeitschrift: Bericht Uber die Verhandlungen der Zircherischen Schulsynode

Herausgeber: Zurcherische Schulsynode

Band: 158 (1991)

Artikel: IV. Vortrag : Bildung zur Musse - ein mussiges Lehren?
Autor: Bartels, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-743578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-743578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV. Vortrag

158. ordentliche Versammlung der Schulsynode des Kantons Ziirich,
Montag, 24. Juni 1991

Bildung zur Musse — ein miissiges Lehren?

Eine Ziircher Kollegin vertraute mir neulich an, ein Tessiner Kollege habe ihr
kiirzlich bedeutet, ein gewitzter Lehrer beginne spitestens drei Wochen vor den
Ferien, sich fiir die Ferien auszuruhen. Das Tessin ist ja drei Stunden weit weg,
aber der Drei-Wochen-Termin ist aktuell. Und darum Hand aufs Herz: Wovon
und wofiir ruhen wir uns eigentlich aus? Unterrichten wir eigentlich, um uns dann
wieder Ferien und Freizeit leisten zu konnen? Oder haben wir umgekehrt Freizeit
und Ferien, um dann wieder unsere Arbeit leisten zu kdnnen? Mit der alten For-
mel: Lehren wir, um zu leben, oder leben wir, um zu lehren? Das ist gar nicht so
leicht zu sagen; «Telils, teils» ist wohl noch die beste Antwort.

In den letzten Ferien sah ich in London Shakespears «Was ihr wollt». Da bittet
einmal der Herzog den Narren, thm ein Lied zu singen, und driickt thm dafiir ein
Stiick Geld 1n die Hand: «Da hast du was fiir deine Miihe.» Der Narr wehrt ab:
«Keine Miihe, Herr: Ich mache mir ein Vergniigen aus dem Singen.» «Auch gut»,
erwidert der Herzog, «dann will ich dich fiir dein Vergniigen bezahlen.» Noch ein-
mal Hand aufs Herz: Machen wir uns eigentlich, wie der Narr aus dem Singen, ein
Vergniigen aus dem Lehren? Und bezahlt uns die Erziehungsdirektion nun fiir un-
sere Miihe oder, wie jener grossziigige Herzog, fiir unser Vergniigen? Auch wieder
gar nicht so leicht zu sagen; die beste Antwort scheint auch hier: «Teils, teils.»

So verwirrend doppeldeutig sind derlei Fragen nach Sinn und Ziel, Lust und Frust
nicht etwa, weil wir selbst uns {iber alle diese Dinge so unschliissig wiren, sondern
weil unsere modernen Begriffe von sogenannter «Arbeitszeit» und sogenannter
«Freizeit» den ganzen runden Kuchen unseres Tages, unserer Woche, unseres Jah-
res so kiinstlich, so wider alle Menschennatur entzweischneiden und geradezu ver-
hackstiicken. Ein nun bald zweieinhalb Jahrtausende altes, immer noch prige-
frisch wirkendes Begriffspaar aus der Werkstétte des Aristoteles wird uns helfen,
die Verhiltnisse zu kldren: die sogenannte «Musse» und ihr Gegenstiick, die «Un-
musse».

«Musse»: das heisst im Griechischen scholé, und diese scholé st heute der Genius
des Tages: Aus ihr ist ja tiber die lateinische schola in den vier Landessprachen die
ratoromanische scola, die italienische scuola, die franzosische école, unsere deut-
sche «Schule» und entsprechend im Englischen school geworden, und so ist denn
auch diese «Schulsynode» eine wirkliche und wahrhafte «Musse-Synode». Die alt-
ehrwiirdige «Musse» ist neuerdings freilich tief herabgekommen. Schon der

98



«Musse» selbst hdangt heute ein tibles Riichlein von Zeitstehlerei und Nichtstuerei
an, und ein «miissiges» Unternchmen ist ein «fruchtloses» Unterfangen, der «Miis-
siggang» vollends «aller Laster Anfang». Da hat fiir einmal der alte Wein der grie-
chischen scholé in den neuen Schlduchen unserer «Musse» Schaden genommen.
Halten wir uns also lieber an den unverfilschten Aristotelischen Begriff:

Wihrend wir heute der «Arbeitszeit» die von Arbeit freie «Freizeit» gegeniiberstel-
len, stellten die Griechen umgekehrt der scholé, der «Musse», die der Musse be-
raubte a-scholia, die «Unmusse», gegeniiber. Das moderne Begriffspaar geht von
der Arbeit aus, die uns gliicklicherweise einiges an Freizeit iibriglidsst; das antike
geht von der Musse aus, die ungliicklicherweise zu einem Teil der Unmusse ver-
fallt — eine sympathische Perspektive. Entsprechend erkennt Aristoteles der
Musse den Vorrang vor der Unmusse zu. Die Musse, diese von jeglicher dusseren
Verpflichtung verschonte Zeit, die der Mensch «fiir sich selbst» hat, ist fiir Aristo-
teles die Zeit und das Tun, worin einer den eigentlichen Sinn und das Gliick seines
Lebens finden kann. In der Unmusse, dieser von vielerlei dusseren Verpflichtun-
gen belegten Zeit, sieht er lediglich die notwendige Voraussetzung dazu: die Condi-
cio sine qua non, die «Bedingung, ohne die es nicht geht». Mehrfach fasst er dieses
grundlegende Rangverhiltnis in die einprigsame Formel: «Wir leisten die Un-
musse, um uns die Musse leisten zu kénnen.»

In seinen «Politischen Schriften» fiihrt Aristoteles die Musse und die Unmusse fol-
gendermassen ein: «Das gesamte Leben des Menschen teilt sich in diese einander
entgegengesetzten Bereiche: in die Unmusse und die Musse und entsprechend in
den Krieg und den Frieden, und so sind von unseren Handlungen die einen ledig-
lich notwendige Voraussetzung und zweckdienlich, die anderen schon. ... Zwi-
schen diesen beiden Bereichen besteht das Verhiltnis, dass der Krieg um des Frie-
dens willen gefiihrt, die Unmusse um der Musse willen bewiltigt und iiberhaupt
das Lebensnotwendige und Zweckdienliche um des Schénen willen getan wird.»

Ein strenges Geflige: Der «Musse» und der «Unmusse» im Leben des einzelnen
werden der «Frieden» und der «Krieg» im Leben des Staates an die Seite gestellt;
die «Musse» und der «Frieden» sind dem Bereich des «Schonen» zugeordnet, das
seinen Wert unmittelbar in sich selbst hat, die «Unmusse» und der «Krieg» dem
des lediglich «Notwendigen», das seinen Wert ausser sich in jenem «Schénen» fin-
det. Zwischen diesen Reihen besteht das klare Rangverhiltnis des Zieles, der spezi-
fisch menschlichen Lebenserfiillung, und des Mittels, des lediglich «notwendigen»
Lebensunterhalts. Das «Schone», das Lebenserfiillende, hat hier zwar den hohe-
ren Rang inne; doch ohne das «Lebensnotwendige» kann auch das «Schone»
nicht verwirklicht werden.

Die griechische Zweiteilung der Lebensbereiche in Musse und Unmusse und die
moderne Zweiteilung in Arbeitszeit und Freizeit folgen verschiedenen Prinzipien.
Sie verlaufen iiberkreuz zueinander. Unsere Arbeitszeit und unsere Freizeit sind
durch ein dusserliches Merkmal unterschieden: Die Arbeitszeit wird bezahlt, die
Freizeit nicht. (Daher kommt es, dass man ohne den Anstand zu verletzen, unter
Minnern fragen kann: «Arbeitet Thre Frau?» Die Frage zielt ja nicht darauf, ob
sie fleissig oder faul ist, sondern darauf, ob sie fiir das, was immer sie tut, bezahlt
wird. Unter Frauen ist die Frage «Arbeitet IThr Mann?» nicht ganz so unverfing-
lich — offenbar weil Mianner in der Regel fiir das, was immer sie tun, bezahlt wer-
den.)

Die Aristotelische Musse und ihr Gegenstiick, die Unmusse, sind dagegen durch
ein menschlicheres Merkmal unterschieden: Die Musse gibt dem Leben Sinn, die
Unmusse nicht.- Nicht von ungefahr spielt hier eine andere Begriffsprigung des
Aristoteles herein; die vielberedete «Selbstverwirklichung». Einen guten Teil unse-

99



res Lebens, eben die Unmusse, miissen wir notgedrungen an das Lebensnotwen-
dige wenden: an Téatigkeiten, die wir lieber bleiben liessen, wenn wir sie nicht lei-
sten miissten. Aber diese Unmusse ldsst uns doch einige Mussezeit iibrig, und
diese wenige Mussezeit ist sozusagen der Reingewinn, den wir aus dem Handel
und Wandel unseres Tuns und Treibens erwirtschaften. In dieser Musse ist dem
Menschen die Chance gegeben, «sich selbst zu verwirklichen», das heisst fiir Ari-
stoteles: dem Leben iiber das blosse Uberleben hinaus einen menschlichen Sinn zu
geben.

Die Musse und die Unmusse ziehen sich quer durch unsere Arbeitszeit und unsere
Freizeit hindurch. Zur verlisslichen Ermittlung des Musse-Anteils an unserer Ar-
beitszeit sei dieses Gedankenexperiment empfohlen: Man stelle sich das Uner-
horte vor, eine von der Idee der Musse enthusiastisch hingerissene Erziehungsdi-
rektion teilte uns hier und heute mit, sie entbinde uns bei ungeschmilerter Lohn-
fortzahlung und unverkiirztem Pensionsanspruch fortan von jeglicher Lehrver-
pflichtung, und bitte nur um Riickantwort, wieviel von unserem Unterricht wir
dessenungeachtet schlicht um unserer Lebenserfiillung und Selbstverwirklichung
willen nichtsdestoweniger fortfiihren mochten: Das wire dann zuverldssig der
Musse-Anteil unserer Arbeitszeit.

Aber der Schnitt zwischen der Musse und der Unmusse geht auch mitten durch
unsere sogenannte Freizeit hindurch. Alle blosse Entspannung und Erholung in
Spiel und Unterhaltung weist Aristoteles noch ganz der Unmusse zu. Nach der
Anstrengung und Anspannung der Unmusse bediirfe der Mensch zunichst der Er-
holung, um seine erschépften korperlichen und seelischen Krifte wiederherzustel-
len; dazu leisteten das auflockernde Spiel und die zerstreuende Unterhaltung ihre
«therapeutischen» guten Dienste. Erst nach einer solchen entspannenden Aus-
gleichs-Therapie biete sich dem Menschen die Chance der Musse. (Karl Marx
konnte seinen Aristoteles noch auf griechisch lesen; wiren die Gewerkschaftsfunk-
tionidre von heute noch so gute Humanisten wie er, siec konnten in diesen Texten
noch interessante Entdeckungen machen.) Ein Leben, das Tag fiir Tag, Woche fiir
Woche, Jahr fiir Jahr immer nur wechselte zwischen anstrengender Unmusse und
entspannender Erholung davon und zugleich schon wieder dafiir, ein Leben, das
niemals herausfinde aus diesem Circulus vitiosus einer sinnleeren Unmusse zwi-
schen Anstrengung und Entspannung, wire aus dieser Sicht kein Menschenleben;
Aristoteles sagt: ein «Sklavenleben».

«Sklaven haben keine Musse», sagt ein griechisches Sprichwort, und das nicht
nur, weil sie keine Zeit zur Musse haben: IThnen fehlt auch die Bildung dazu. Bil-
dung zur Musse: das ist der Kerngedanke der Bildungspolitik des Aristoteles.
Wihrend sich die erholsame Lust der Entspannung jedem Angespannten unmittel-
bar mitteilt, stellt die Musse geradeso wie die Unmusse — und noch dringender als
diese — ithre hohen Anforderungen an den Menschen. Aristoteles versteht seine
Musse ja nicht als eine verfithrerische Einladung zu einer schonbemintelten
Nichtstuerei , sondern als eine ernste Herausforderung zu tidtiger menschlicher Le-
benserfiillung. Im Anschluss an das eingangs angefiihrte Zitat sagt er:

«Auf beide Lebensbereiche, sowohl auf die Unmusse als auch auf die Musse, muss
der Politiker sein Augenmerk richten, ... vornehmlich aber auf das Schone und
das Ziel des Lebens. ... Denn es ist zwar wichtig, die Unmusse bewiltigen und
einen Krieg fithren zu konnen, wichtiger aber noch, den Frieden fithren und die
Musse erfiillen zu konnen; und tiberhaupt ist es wichtig, das zum Leben Notwen-
dige und Zweckdienliche zu tun, noch wichtiger aber, das Schone zu tun. Daraus
ergibt sich die dringliche Forderung, auch die Kinder schon auf diese vorrangigen
Lebensziele hin zu erzichen und zu bilden, und so auch die iibrigen Altersstufen,

100



soweit sie solch einer Bildung noch bediirfen. ... Denn wenn es schon {iberhaupt
beschdmend ist, die zu Gebote stehenden Gliicksgiiter nicht richtig gebrauchen zu
konnen, so ist es noch viel beschimender, sie im Wohlstand und im Frieden nicht
richtig gebrauchen zu konnen, sondern in der Unmusse und im Krieg sich als tiich-
tige Biirger zu zeigen, im Frieden und in der Musse dagegen als Sklavenseelen.»
Und nun die Schlusspointe, gerichtet an eine durchaus zeitlose Zeitgenossenschaft
des 4.Jahrhunderts v. Chr.: «Uberall und immerzu nach dem handgreiflichen
Nutzwert zu fragen, passt am allerwenigsten zu einem gross gesinnten frei denken-
den Menschen.»

Wir haben zwei, drei Jahrtausende Distanz genommen und unsere moderne Ar-
beits- und Freizeitwelt sozusagen im Rontgenlicht der «Musse» und der «Un-
musse» durchleuchtet. Das so menschengemiss orientierte griechische Denken,
das wir da gefunden haben, mag uns zumindest zu einem verhelfen: zur Entspan-
nung der Verkrampfung, mit der wir gewohnlich Arbeitswelt und Freizeitwelt ein-
ander gegeniiberstellen. In beiden ist ja mehr oder weniger Musse, in beiden mehr
oder weniger Unmusse enthalten, und fiir beide gilt die gleiche Herausforderung:
der Aufruf, die Chancen der Musse, wo immer sie geboten sind, mit wachem Sinn
aufzuspiiren und mit fester Hand zu ergreifen, und die so gefundene Musse mit
personlichem Engagement und schopferischer Phantasie sinnvoll auszufiillen.

Diese Herausforderung ist nun nicht etwa nur eine ehrwiirdige Antiquitét fiir Syn-
odalreferate; sic hat Zukunft. Automatisierung und Computerisierung werden die
Arbeitszeit in den kommenden Jahrzehnten fiir die meisten Arbeitnehmer dra-
stisch weiter reduzieren. Die 35-Stunden-Woche hat sich jenseits der Grenzen —
und jenseits der Schule — innerhalb weniger Jahre durchgesetzt; schon ist von
einer 30-Stunden-Woche die Rede. Wer weiss, wie herrlich weit wir’s auf dieser Zu-
kunfts-Traumstrasse zur Freizeitgesellschaft noch bringen werden, bis unsere heu-
tigen Primarschiilerinnen und -schiiler in dreissig Jahren voll im Arbeitsleben ste-
hen?

Wie dem auch sei — die Seelennéte einer zur Abwechslung einmal nicht allzu kérg-
lich, sondern allzu reichlich bemessenen Freizeit sind uns heute schon geldufig. Da
sind zunichst die Schwierigkeiten, die manch einer mit der Ruhe seines Ruhestan-
des hat. Nicht anders als das voraufgehende Arbeitsleben will auch das darauffol-
gende Musseleben gelernt und geiibt sein, und ein Musse-«Leben» ist es nachge-
rade wirklich, seitdem ein vorgezogenes Ruhestandsalter und die gesteigerte Le-
benserwartung ithm eher Jahrzehnte als Jahre einrdumen. Ein erfiilltes Mussele-
ben, das Sinn und Bestand haben soll, muss organisch aus dem Arbeitsleben her-
vorgehen oder neben diesem heranwachsen, und vieles spricht dafiir, dass der
Boden fiir eine gliickliche Musse der Senioren bereits in der sinnvollen Bildung
der Junioren bereitet wird.

In den engen Freizeitrdiumen eines Feierabends oder eines Wochenendes ist der
seit jiingster Zeit beriichtigte «Freizeitstress» angesiedelt, den eine treffliche Wort-
schopfung dem schon seit alters beriichtigten «Leistungsstress» zur Seite gestellt
hat. Die kunstgerechte Programmierung und Terminierung und dann die termin-
gerechte Programmabwicklung eines modernen Freizeitlebens vom Jogging am
frithen Morgen bis zur Disco am spidten Abend kann offenbar auch psychisch eini-
germassen nervenaufreibend sein. Auch im Freizeitkostiim ist die neue Freizeitge-
sellschaft immer noch die gleiche wie die alte Leistungsgesellschaft, und manch ei-
ner, der sich gliicklich dem Gedridnge und Geschiebe seiner «notwendigen» Werk-
tagsgeschiifte und -termine entriickt wihnte, sieht sich unversehens dem gar nicht

101



so anderen Gedrdnge und Geschiebe seiner obligaten Wochenendgeschéfte und
-termine ausgeliefert. (Ruhen sich unsere Schiilerinnen und Schiiler eigentlich am
Wochenende von der Schule oder in der Schule vom Wochenende aus?)

Die Bildung zur Musse, wie Aristoteles sie versteht, betrifft nicht das Drum und
Dran des Menschen, sondern den Menschen selbst in seinem Kern. Sie vermittelt
keine sogenannten Kompetenzen, schon gar keine Fachkompetenzen, und sie
macht niemanden zu einem Experten, erst recht nicht zu einem Fachexperten. Der
Sinn fiir diese Musse ldsst sich nicht unmittelbar lehren und lernen, geschweige
denn priifen, und wer sich etwa gar eine Art «Musse-Kompetenz» irgendwie «erar-
beiten» wollte, wiirde 1hr vollends den Garaus machen. Die Bildung zur Musse
hat fiirs sogenannte «Leben» keinen unmittelbar handgreiflichen, statistisch bezif-
ferbaren Nutzwert, und alle Versuche, sie in ein mehr oder weniger gesalzenes
Saldr umzumiinzen, wiren ausgesprochen miissig. Aber trotz alledem ist sie doch
in dem vielfdltigen Bildungsmenti, das unsere Schulen fiir jeden Magen und jeden
Geschmack anzubieten haben, sozusagen das Salz in der Suppe.

Diese Bildung zur Musse betrifft vielmehr das eigentliche Selbst des Menschen, in
dem der Mensch, wie wir sagen, «zu sich», «zu sich selbst kommt». Von einem,
der in Ohnmacht fillt, kdnnen wir sagen, er sei nicht «bei sich», er komme allméh-
lich wieder «zu sich»; zu einem, der in Jihzorn ausbricht, konnen wir sagen, er sei
«ausser sich», er solle doch wieder «zu sich» kommen. Im gleichen Sinn kann
auch einer, der im Gedriange der Geschifte, in der Hetze der Termine seine Zeit an
sinnleere Unmusse verloren hat, etwa sagen, er set all die Zeit nicht «zu sich» ge-
kommen — als ob er all die Zeit tatsidchlich nicht «bei1 sich», nicht «bei sich selbst»,
sondern irgendwo sonst zwischen New York und Tokio, oder auch zwischen dem
einen Stapel Korrekturen und dem anderen gewesen sei.

Es ist dieser so kurze und doch so lange Weg «zu uns selbst», den die Musse uns
fithren will: sie will uns 1im schlichten Wortsinn «zu uns selbst» kommen lassen.
Aristoteles sieht diesen Weg «zu sich selbst» unter dem Begriff der «Selbstverwirk-
lichung»: in dem Sinne, dass der Mensch die spezifischen in ihm angelegten Fihig-
keiten eben dadurch, dass er sie werken und wirken ldsst, zu ihrer «Verwirkli-
chung» gelangen lidsst. Spdtere Autoren sagen im gleichen Sinn schlicht und ein-
fach: «fiir sich selbst leben». Im 1. Jahrhundert nach Christus stellt der Romer Se-
neca diesen Aufruf zu einem Leben «fiir sich selbst» an den Anfang seiner Alters-
briefe an Lucilius:

«So mache es, mein Lucilius: Erhebe Anspruch auf dich selbst fiir dich selbst, und
die Zeit, die dir bisher entweder weggetragen oder unterschlagen wurde oder aus
der Hand fiel, die Zeit sammle und bewahre! ... Manche Stunden werden uns ent-
rissen, manche entwendet, manche zerrinnen uns unter den Hinden. Am besché-
mendsten aber ist der Verlust, der durch Nachléssigkeit entsteht.»

Das ist nicht etwa ein Aufruf, durch sorgfiltige Zeiteinteilung an den Arbeitsta-
gen noch mehr Spielraum zu schaffen fiir noch mehr Geschiftstermine, an den
Wochenenden noch mehr Freiraum zu sichern fiir noch mehr Freizeittermine; das
ist vielmehr eine Warnung vor dem Zeitverlust an die Unmusse, der ein Selbstver-
lust 1st.

Ein solches «fiir sich» gelebtes, mit Sinn erfiilltes Leben fordert ein betrichtliches
Mass von Unabhingigkeit und Eigenstidndigkeit. Es bedarf da einer zwiefach ge-
richteten Widerstandskraft: auf der einen Seite, in der Welt der Arbeit, gegen die
angstvolle Arbeitssucht der work-oholics, die ja eben aus der Angst vor den Her-
ausforderungen der «Musse» entspringt, aber doch auch gegen die hilfreiche,
allzu hilfreiche Routine des Professionellen, gegen den bequemen Riickzug auf
das Alterprobte und Altgewohnte, gegen alle engstirnig-verbohrte, scheuklappen-

102



bewehrte Fachidiotie, liberhaupt gegen alles, was uns unserer tdglichen Tatigkeit
entfremdet und dazu fiihrt, dass wir in 1hr nicht «zu uns» kommen, nicht «fiir
uns» leben. Wir wissen ja alle, wie unermiidlich gerade wir, die Lehrerinnen und
Lehrer, darum bemiiht sein miissen, in diesem Widerstand nicht trige zu werden,
wenn wir uns jenes eingangs zitierte nirrische Vergniigen an unserem Unterricht
im Karussell des Stundenplans von Woche zu Woche, von Jahr zu Jahr ungetriibt
erhalten wollen.

Auch auf der anderen Seite, in der Welt der Freizeit, bedarf es heutzutage einer
nicht geringen Widerstandskraft gegen die verfiihrerischen Verlockungen einer
prosperierenden Freizeitindustrie, die uns nur allzu gern eine konfektionierte und
perfektionierte Freizeitkultur von der Stange anhidngen mochte. Mit Freizeithut
und Freizeitschuhen, Freizeithemd und Freizeithosen von Kopf bis Fuss auf Frei-
zeit eingestellt, stiirzt sich der brave Freizeitmensch, der das Joch der Arbeit eben
abgeschiittelt hat, frohgemut erneut ins «Joch des Programms», wie Erich A. Kégi
das einmal treffend genannt hat. Und was fiir die Arbeitsmuffel die Motivatoren,
das sind fiir die Freizeitmuffel die Animateure. Von den modischen, giingigen Frei-
zeitvergniigungen «zu sich selbst» und zu seiner Musse zu kommen, ist wohl
schon immer nicht einfach gewesen. Ein reizvolles Zitat mag uns das illustrieren:

«Es ist heute Sonntag, ein Tag, der mir nicht mehr langweilig ist wie friiher, seit-
dem ich es mir abgewohnt habe, mich an diesem Tage durchaus amiisieren zu wol-
len und solche Leute aufzusuchen, die mit derselben iiblen Gewohnheit behaftet
sind. Ich suche mir sonntags einigermassen die Werkeltagsgeschifte vom Leibe zu
halten, suche mir ein bisschen selber zu gehoren, wasche mich morgens tiber die ge-
wohnlichen Grenzen hinaus mit Seife, fasse, was fiir den Geist etwa dasselbe be-
deutet, einige gute Vorsitze, bessere in meiner Héauslichkeit oder in meinem Wis-
sen, wo mir ein Loch aufgefallen ist, bezahle Schulden, wenn ich Geld habe, und.
schreibe schliesslich an diesem Tage meine meisten Briefe. Seitdem ist mir der Tag
nicht mehr langweilig; ich sehe ihm vielmehr mit einigem Vergniigen entgegen.»

Der Text stammt nicht von Seneca; ich fand ihn in einem Freundesbrief meines Ur-
grossvaters Carl, der in jungen Jahren hinter Pflug und Egge sein Latein zu lernen
anfing und auf diesem ungewohnlichen Weg der Musse schliesslich in Kiel zum Di-
rektor der Universitdtsklinik wurde.

Mag einer da am Sonntagmorgen nun lieber lesen oder schreiben, in die Kirche ge-
hen, eine Fernsehsendung sehen oder eine Matinee besuchen, ein Buch oder die
Zeitung zur Hand nehmen, sich mit politischen oder wirtschaftlichen Fragen, Lite-
ratur oder Kunst, Naturwissenschaft oder Technologie beschéftigen, musizieren
oder zeichnen — dieses «Zu-sich-Kommen», dieses «Bei-sich-Sein» fordert viel-
leicht einen Raum der Zuriickgezogenheit, aber erfiillen ldsst sich diese Innenwelt
doch nur durch eine zuverldssige Orientierung in der Aussenwelt und durch die
kritische Auseinandersetzung mit ihr: mit der Menschenwelt und der Naturwelt,
der Gegenwart und der Geschichte. Die Musse braucht Nahrung, ein geriitteltes
Mass, und der alte Satz Ex nihilo nihil, «Aus nichts wird nichts», gilt fiir die Musse
gleichermassen wie fiir die Unmusse. Auf die Mussezeit des Alters hat Seneca eine
raffinierte Sentenz gemiinzt, eine von der Sorte, die erst viele Stunden spiter wir-
ken: «Es ist erfreulich, die lingste Zeit mit sich selbst zusammen zu sein, wenn du
dich zu einem Menschen gebildet hast, der es wert ist, dass du seine Gesellschaft
geniesst.»

Wer seine Musse erfiillen und sie zu «seiner» Musse machen will, braucht iiber
alle spezialisierten Fachkompetenzen hinaus Sinn fiir vieles: Augen zu sehen und
Ohren zu horen fir die verschiedensten Lebensbereiche, Empfinglichkeit und
Empfindlichkeit auf vielen Wellenldngen. Die Schule lehrt ja vieles griindlich, in ei-

103



niger Lidnge, einiger Breite und einiger Tiefe; sie lehrt, einen Gegenstand ernsthaft
zu durchdringen und geduldig bei ihm zu verweilen. Das ist unbestreitbar ihre
Hauptaufgabe, und ihr gilt die meiste, ja fast alle Schulzeit. Doch daneben steht
eine zweite Aufgabe, und eine wertvolle Chance, die zu nutzen vergleichsweise
wenig Zeit beansprucht: immer wieder im Voriibergehen gleichsam Fenster aufzu-
stossen, Perspektiven zu eroffnen, die kreuz und quer iiber die Schranken unseres
Ficherkanons hinweg Durchblicke erschliessen oder iiberhaupt {iber die Grenzen
unserer Schulweisheit hinaus Ausblicke bieten auf Dinge, die unter Umstidnden
vielleicht gerade nicht im Lehrplan, aber doch sonst irgendwo zwischen Himmel
und Erde ihr gutes Daseinsrecht haben. Nicht nur im Bereich des Sinnlichen, auch
in dem des Geistigen nehmen wir ja einzig das wahr, wofiir wir — mit dem bezeich-
nenden Wort: «Sinn haben.» Doch im Bereich der geistigen Wahrnehmung koén-
nen wir uns solchen «Sinn» und sollen wir uns viele solche «Sinne» erwerben,
gleichsam geistige Antennen, die uns fiir vieles empfianglich und empfindlich ma-
chen und uns auf vieles Verschiedenes ansprechen lassen.

Doch iiber alles Personliche hinaus kommt der Bildung zur Musse, durch die Ari-
stoteles den Menschen zu einem vielseitig informierten, orientierten und urteilsfi-
higen Staatsbiirger und zu einem wachen, geschichtsbewussten und gegenwartsna-
hen Zeitgenossen bilden will, heutzutage eine besondere politische Dringlichkeit
zu. Sie werden das Verdikt kennen, das der Gottinger Physiker Georg Christoph
Lichtenberg vor 200 Jahren ganz im Sinne der Antike iiber eine beschrinkte Fach-
bildung ausgesprochen hat, die nichts als Fachbildung ist: «Wer nichts als Chemie
versteht, versteht auch die nicht recht.» Damals und noch lange seither mochte
man das noch als eine akademische Frage von Bildung oder Unbildung betrach-
ten. Doch in diesen letzten Jahrzehnten haben sich die Verhéltnisse grundstiirzend
gewandelt. Eine Chemie, die «nichts als Chemie» verstinde, eine Atomphysik, die
«nichts als Atomphysik» verstinde, eine Kernkrafttechnik, die «nichts als Kern-
krafttechnik» verstinde, mittlerweile auch eine Genetik, die «nichts als Genetik»
verstinde, alle diese Wissenschaften triafe heutzutage, wenn es sie denn gébe, nicht
mehr lediglich der Vorwurf einer harmlosen Unbildung, sondern der schieren Ge-
meingefdhrlichkeit. Nicht von ungefihr hat unsere Sprache den «Fachgelehrten»
iiber den «Fachspezialisten» hinaus in jlingster Zeit zum «Fachidioten» gesteigert.

Der rasante Fortschritt der Naturwissenschaften und der technischen Wissen-
schaften hat zu einer immer engeren Verkniipfung und «Vernetzung» dieser Wis-
senschaften untereinander, aber auch mit dem politischen und gesellschaftlichen
Leben gefiihrt. Der Fortschritt der naturwissenschaftlichen und der medizini-
schen Forschung und die Fortentwicklung der Technologien vom Mikrochip bis
zur Raumfahrt haben uns in der letzten Zeit immer wieder grundsitzliche politi-
sche Entscheidungen abgefordert und werden dies auch weiterhin tun. Es muss
sich ja nicht immer gleich um Kernkraftwerke handeln; aber immer o6fter sieht
sich nicht nur der Politiker, sondern auch der engagierte Staats- und Stimmbiirger
gleich welcher Fachrichtung und Profession herausgefordert, auch zu 6kologi-
schen, 6konomischen oder technologischen Fragen oder zu ethischen Problemen
der naturwissenschaftlichen Forschung und der Medizin seine Stimme abzugeben.

Auf der anderen Seite sehen wir uns in dieser zwischen Staunen und Schaudern
hin und her gerissenen Zeit, die den zweiten Prometheischen Feuerdiebstahl, die
Entfesselung der Kernkraft, eben hinter sich und den dritten, die Entzifferung der
Gene, eben vor sich hat, auf das Mythische verwiesen. Sollte nicht ein Kernphysi-
ker oder ein Genetiker dieses 20. Jahrhunderts, sollten nicht wir zeitgendssischen
Zauberlehrlinge alle miteinander jenen ersten Prometheischen Feuerdiebstahl,
und was er bedeutet, stets vor Augen und den Schrecken davon in den Gliedern

104



haben? Die Stichworte «Feuerdiebstahl» und «Zauberlehrling» stehen hier stellver-
tretend fiir so manches Staunen und Schaudern, das der Homo sapiens, der «ver-
nunftbegabte Mensch», alias Homo rapiens, der «zerstorerische Mensch», im
Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende iiber sich selbst empfunden hat. Wie
konnen wir Heutigen uns denn fiir den Umgang mit der sogenannten «Umwelt»
im Geistigen orientieren, wenn wir nicht wissen, wie unsere Vorfahren mit der
«Natur», der physis, dem grossen « Werden» und «Wachsen», wie die Griechen sag-
ten, oder mit der «Schopfung Gottes», wie die Christen sagen, und unserem Ver-
hiltnis zu ihr geistig umgegangen sind? Der Mensch ist ein Wesen, das seine Ge-
schichte hat, aus dieser Geschichte heraus lebt und denkt und sich selbst aus die-
ser Geschichte versteht; das gilt fiir die Kulturgeschichte im ganzen so gut wie fiir
die Lebensgeschichte des einzelnen. Ausgerechnet in einer Zeit, deren rasante Ent-
wicklung uns michtig herausfordert und schier {iberfordert, droht uns nun die gei-
stesgeschichtliche Orientierung und mit ihr die Denkerfahrung dreier Jahrtau-
sende verlorenzugehen.

Auch Aristoteles hat in der Bildung zur Musse vorrangig eine politische Bildung
gesehen: die Bildung des Biirgers zur Verantwortung fiir sich selbst und seine Mit-
biirger; und die Stoiker haben diese Verantwortung dann auf das ganze Menschen-
geschlecht und sogar, man hore und staune, auf alle zukiinftigen Generationen
ausgedehnt. Unter dieser aktuellen Perspektive weitgespannter politischer Verant-
wortung erscheint gegenwirtig eine Bildung zur Musse, die in gleicher Gewich-
tung hier Geistes- und Kulturgeschichte und dort Naturwissenschaft und Techno-
logie einschliesst und verbindet, nicht mehr nur als «schéne» Musse, sondern
schlechthin als «notwendig». Wir brauchen Physiker und Chemiker, Biologen und
Ingenieure, die nicht nur Physiker und Chemiker, Biologen und Ingenieure sind,
und dies nicht nur um des personlichen Gliickes dieser Wissenschaftler und um
der Fortentwicklung dieser Wissenschaften willen, sondern um der Erhaltung un-
serer in Jahrtausenden gewachsenen Kultur und um der Uberlebenschancen unser
aller willen. Und natiirlich brauchen wir auch Philologen, die nicht immer gleich,
wenn einer «angenommen» sagt, «Agamemnon» verstehen und denen ein KKW
nicht Hekuba ist.

Darum diirfte sich die Schule gegenwiirtig am allerwenigsten, so méchtig die Stro-
mung auch ist, auf eine frithzeitige und weitgehende Spezialisierung der Lehr-
ginge und eine Entlastung der Lehrplidne von vermeintlich miissigem «Bildungs-
ballast» einlassen. Sie sollte vielmehr gegensteuern, das heisst, kiinftigen Naturwis-
senschaftlern moglichst viel geisteswissenschaftlichen Hintergrund, kiinftigen Geli-
steswissenschaftlern moglichst viel naturwissenschaftliche Orientierung auf den
Weg zu geben suchen.

Vierundzwanzig Jahrhunderte sind seit der Zeit des alten Aristoteles ins Land ge-
gangen. Die alten Griechen konnten sich die scholé im Horsaal des Aristoteles lei-
sten, weil sie sich um ihren Lebensunterhalt nicht zu sorgen brauchten. Die jun-
gen Ziircherinnen und Ziircher gehen umgekehrt nicht zuletzt darum zur Schule,
um mit ihrer Schulbildung fiir ithren Lebensunterhalt vorzusorgen. Die neue
«Schule» fiithrt immer noch die alte scholé im Namen und im Schilde; doch zu
einem guten und wohl zum grossten Teil ist sie heute notgedrungen und unabweis-
lich der ascholia, der Unmusse, verfallen; Aristoteles wiirde sagen: der Unmusse
versklavt.

Die Sprache ist verriterisch: So weit hat sich die Schule threm Namen und ithrem
Ursprung entfremdet, dass wir heute abschitzig von einer «Ver-schulung» der
Universitidt sprechen, wo wir richtiger von einer «Ver-un-schulung» auch schon
der Schule sprechen sollten — wir reden so, als sei die Schule im ganzen und fraglos

105



der Unmusse und deren «notwendigen» Mitteln und Zwecken hingegeben. Kiirz-
lich fragte mich der Vater eines Schiilers, der vor der Wahl eines Maturitétstypus
stand, etwas skeptisch, wozu der denn sein Griechisch dann im «Leben», wie er
sagte, uberhaupt noch brauchen koénne. Er hatte das Erwerbsleben mit dem
Leben schlechthin verwechselt, und eben dagegen wire ja eine kleine Dosis Grie-
chisch, einmal tdglich und mit Musse eingenommen, keine schlechte Therapie.

Die Bildung zur Musse bedarf freilich selbst der Musse; sie ist nicht wohl denkbar
ohne die Erfahrung der Musse und ohne eine Umgebung der Musse. Sie braucht
nicht einfach Zeit, die sich in Minuten oder auch in Stunden bemessen und bezif-
fern liesse, sie braucht einen Freiraum, der nicht augenblicklich wieder dem
«Joch» dieses oder jenes «Programms» unterworfen ist, einen Freiraum, in den
weder Arbeitsdruck noch Freizeitdruck hineinwirkt. Sie braucht Zeit von der Art,
die einer «sich nehmen» kann, nicht solche, die einem zugemessen wird Ganz be-
sonders gilt das fiir die grundlegende Bildung, die wir eine Grundschule der
Musse — und gewiss zugleich auch der Unmusse — nennen kdénnten, eine Grund-
schule, die von der Primarstufe bis zur Universitit gleiche Verbindlichkeit behilt.
Ich meine eine Schule des mitteilsamen Zueinander-Sprechens und des aufmerksa-
men Aufeinander-Horens, eine Schule des sachgerechten, verstindlichen Schrei-
bens und des mitdenkenden, verstehenden Lesens; eine Schule des Engagements
in der Sache und zugleich der menschlichen Toleranz; eine Schule schliesslich der
Augen und Ohren, des empfinglichen Sehens und Horens — so merkwiirdig das
scheinen mag, dass uns in diesem Audio- und Video-Zeitalter das Hoéren und
Sehen vergangen sein sollte. Eine Schiilerin schrieb mir einmal, sie habe vor den
byzantinischen Mosaiken in Ravenna zum ersten Mal so recht «sehen» gelernt.,
Da ldutete fiir einmal keine Schulglocke, da war «Musse», zu sehen und wieder zu
sehen.

Angesichts all dessen stimmt es doch bedenklich, wie sehr unsere Schiilerinnen
und Schiiler und doch auch wir, die Lehrerinnen und Lehrer, die Schule unter dem
Zeichen einer bedriangten, gehetzten Unmusse sehen. Und nicht minder bedenk-
lich stimmt das andere, wie sehr unsere Schiilerinnen und Schiiler und doch auch
wir, die Lehrerinnen und Lehrer, uns daran gewohnt haben, die Schule unter die-
sem Zeichen des lediglich «Notwendigen» zu sehen. Hausaufgaben und Priifungs-
vorbereitungen auf der einen Seite, Unterrichtsvorbereitungen und Korrekturen
auf der anderen lassen Lernende und Lehrende gleicherweise einen Stundenaus-
fall als willkommene Verschnaufpause begriissen — die einen mit hellem Jubelge-
schrei, die anderen mit stillem Augurenlicheln. Ich schiitze es seit langem als
einen sittlichen Akt ersten Ranges, wenn eine Klasse threm Lehrer anlédsslich der
obligaten Jahresgrippe eine «Gute Besserung» bestellen ldsst. Die Schule bietet —
und fordert — allzuoft allzuviel auch des Guten, selbst des Besten, und auch die
schonste Musse schlidgt, wenn es des guten zuviel wird, unversehens in frustrie-
rende Unmusse um. Wenn nicht die vielzitierte «Hilfte», so wiren da manchmal
vielleicht zwei Drittel oder doch drei Viertel «mehr als das Ganze».

Es geht hierbei gar nicht so sehr um die vieldiskutierte blosse «Uberforderung» un-
serer Schiilerinnen und Schiiler, eine Uberbelastung ihres Leistungsvermogens. Es
geht vielmehr um die Uberfiitterung und Ubersittigung der Schiiler mit Dingen,
von denen sie — im Wortsinn — eigentlich gar nichts hatten wissen wollen. Wir tiiber-
flittern unsere Schiiler unablissig mit manchmal doch recht sédttigenden Antwor-
ten, ehe ithnen die neugierigen Fragen danach auch nur von fern in den Sinn ge-
kommen sind; und dann wundern wir uns, wenn sie schliesslich gar nicht mehr so
schrecklich gierig tiber all das Neue herfallen und, schlimmer noch, tiber all dem
vielen, das sie lernen, das Fragen und das Staunen verlernen. Das Staunen und

106



das Fragen aber ist der Schule bestes Teil: Wo das urspriingliche, engagierte Inter-
esse an der Sache selbst libergangen oder {iberfahren wird, wo der kostbare Stoff,
aus dem die Musse leben konnte, einer unmiissigen «Erarbeitung» preisgegeben
wird, da geht nicht nur alle Neugier und Lernlust an eine lihmende Lustlosigkeit
verloren, sondern auch ein Stiick Selbstbestimmung an eine fiirsorgliche Fremdbe-
stimmung — Aristoteles wiirde wieder sagen: an eine unwiirdige Versklavung.

Doch wie gesagt: Die Schule ist heute — und nicht erst seit jiingstem — wie alles
Menschliche zu einem guten und wohl dem gréssten Teil notgedrungen und unab-
weisbar auch der ascholia, der Unmusse verpflichtet; was wir uns billigerweise
wiinschen konnen, ist nichts mehr — aber auch nicht weniger —, als dass die alte
griechische scholé in der Schule als thr Genius loci weiterhin ihren hohen sinnge-
benden und gliickstiftenden Rang behaupte, und das nicht nur als ein noch so siis-
ser Sahneklacks im Freificher-Reservat, sondern auch als der tdgliche Sauerteig
in unserer Alltagsarbeit. Wo immer es gelingt, jenes urspriingliche Staunen iiber
die Dinge, auch und gerade iiber das Natiirlichste wie das schlichte Wachsen einer
Pflanze, zu erwecken und zu erhalten, da haben wir ein Stiick Musse vor dem Ver-
fall an die Unmusse gerettet. Und neben das Erstaunen vor dem Natiirlichen miis-
sen wir heute wohl das Erschrecken iiber die Zerstorung stellen. Wo immer es ge-
lingt, unseren Schiilerinnen und Schiilern den menschlichen Sinn einer vielfélti-
gen, eindringenden Beschiftigung mit der Natur auf der einen Seite und dem Men-
schen selbst, seinem Denken und seinem Handeln, auf der anderen iiberzeugend
zu vermitteln, da ist fiir diese Schiiler wieder ein Stiick Musse bewahrt — und wie-
der einmal ein artistisches Gesellenstiickchen aus der hohen Schule der didakti-
schen Motivationskunst gespart.

Das Zehn-Punkte-Leitbild zu dem «neuen Lehrplan der Volksschule des Kantons
Ziirich» gipfelt nach neun auch durchaus nicht «unmiissigen» Leitbegriffen in
dem zehnten Leitbegriff der «Musse» und erklirt: «Musse ist die Kunst, Zeit fiir
zweckfreies, zwangloses Tun verfiigbar zu halten. Musse heisst Zeit finden, um
auf sich selbst, auf andere, auf die Welt aufmerksam zu werden. Sie ist Nihrboden
der Selbstbesinnung, der Einfiihlung in andere Menschen, der Kontemplation. Im
Spielraum ungebundenen Tuns liegt die Quelle des schopferischen Prozesses. ...
Die Schule sei daher ein Ort, an dem auch Musse mdglich ist, ein Ort, an dem
Raum gegeben ist, Einfélle zu beachten, Beobachtungen nachzugehen, Stimmun-
gen einwirken zu lassen, den Blick nach aussen und innen zu weiten. Schiiler und
Lehrer pflegen Musse, indem sie Zeit dafiir finden, sich zu sammeln, zu lauschen,
zu schauen, zu betrachten, zu bedenken, zu staunen, still zu werden. Die «Zehn
Thesen» der «k Kommission Gymnasium—Universitdt» zum Zweckartikel der Matu-
ritdtsanerkennungsverordnung sind im ganzen getragen vom Geist der Aristoteli-
schen «Musse» und zitieren diese scholé exakt in ihrer Mitte unter dem Aristoteli-
schen Leitwort des «Schonen». Und erst eben gerade, vor wenigen Tagen, ist
unter dem Titel «Welche Schule heute fiir die Schweiz von morgen?» ein hochst be-
merkenswertes Manifest des Schweizer Musikrates erschienen, das unter der Inspi-
ration der griechischen Musen so dringlich wie eindringlich zu einer Bildung zur
Musse aufruft. Aristoteles hitte an all dem seine helle Freude.

Aber machen wir uns keine Illusionen: Alle diese wegweisenden Leitgedanken
und Manifeste sind wie das, was ich hier sage, zundchst nichts als Worte, nicht we-
niger als das, aber auch nicht mehr. An uns, den Lehrerinnen und Lehrern, und an
uns ganz allein, liegt es, diesen Worten in unserem personlichen Umkreis Lebens-
wirklichkeit zu verlethen und von der lebensnotwendigen Unmusse, die unsere
Schulen erfiillt, so viel wir nur kénnen, durch unser tagliches Bemiihen in lebenser-
fiilllende Musse zu verwandeln. Das ist eine Art Alchemie, eine Art pddagogische

107



Goldmacherei, gewiss keine einfache Kunst, in der sogenannten «Schule» so
wenig wie im sogenannten «Leben», doch gewiss auch keine schwarze, sondern
eine goldene Kunst. Wenn sie uns hie und da gelingt, werden nicht nur wir selbst
uns — insoweit und zu dem Teil — in der schonen Rolle des weisen Narren finden,
der sich fiir sein Vergniigen paradoxer- und unerhorterweise obendrein noch
etwas in die Hand driicken ldsst; dann werden auch unsere Schiilerinnen und Schii-
ler ihre guten Zeugnisnoten — insoweit und zu dem Teil — einmal nicht zum Lohn
fiir ihre Miihe, sondern paradoxerweise zum Lohn fiir ihr Vergniigen davontragen
konnen, und das wire doch vollends etwas ganz und gar Unerhortes.

Klaus Bartels

108



	IV. Vortrag : Bildung zur Musse - ein müssiges Lehren?

