Zeitschrift: Bericht Uber die Verhandlungen der Zircherischen Schulsynode

Herausgeber: Zurcherische Schulsynode

Band: 149 (1982)

Artikel: IV. Vortrag : Pestalozzi und die Sachzwange
Autor: Hasler, Alfred A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-743663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-743663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV. Vortrag

Pestalozzi und die Sachzwiinge

Von Alfred A. Hisler, Publizist und Redaktor der «Weltwoche», gehalten an der
149. ordentlichen Versammlung der Schulsynode des Kantons Ziirich am 20. Sep-
tember 1982 in Kloten

Am 20. Juni 1809 schrieb Johann Heinrich Pestalozzi dem damaligen Landam-
mann der Schweiz, Monsieur d’Affry, es mochten kompetente Minner priifen,
was es mit seiner Erziechungsanstalt in Yverdon (Iferten) auf sich habe. Am 22.
Juni 1809, also schon zwei Tage spéter, beschloss die Tagsatzung in ihrer Sitzung,
den Landammann der Schweiz zu ersuchen, «die Erziehungsanstalt des Herrn
Pestalozzi zu Yverdon und die dort eingefiihrte Methode sowohl in Hinsicht auf
die Entwicklung der Geistesfdhigkeit der Kinder, als auch unter dem Gesichts-
punkt der sittlichen und religiésen Bildung derselben, durch sachkundige Méanner
an Ort und Stelle untersuchen zu lassen, deren Bericht seiner Zeit den hohen Stén-
den mitgeteilt werden soll».

Die Wabhl fiel auf «den Hochgeachteten Herrn Abel Merian, Mitglied des Kleinen
Raths des Cantons Basel; den Ehrwiirdigen Pater Gregor Girard, aus dem Fran-
ziskaner-Kloster zu Freyburg», und «den Hochgelehrten Herrn Friedrich Trech-
sel, Professor der Mathematik in Bern». Diese Minner besassen griindliche
«Erfahrung der Theorieen des Unterrichts, reinen Sinn fiir Menschen-Bestim-
mung und fiir Religion und Moral als nothwendigen Bedingnissen der wahren
Aufkldarung».

Der Auftrag hiess: 1. Darstellung der Erziehungsanstalt; 2. Unterschiede der
Methode Pestalozzis von andern Erziehungsmethoden; 3. Beurteilung des Wertes
des Instituts; 4. Brauchbarkeit der Methode Pestalozzis fiir die Primarschulen der
Landschaft und der Stéddte, der Sekundarschule und der Vorbereitung fiir die
hohere wissenschaftliche Ausbildung. Am 18. November 1809 wurde der Auftrag
den drei Herren, versehen mit dem schweizerischen Bundessiegel und eigenhéndig
unterzeichnet vom Landammann und dem «Canzler der Eidgenossenschaft»
bestétigt.

Die Schnelligkeit, mit der dieses Anliegen erledigt worden ist, mag heute erstau-
nen. Sie ist wohl nur mit der véllig ungeniigenden administrativen Infrastruktur
der damaligen Eidgenossenschaft zu erkliren.

Am 12, Mai 1810 lieferten die drei Experten ihren Bericht ab. Er wurde in deut-
scher und franzdsischer Sprache gedruckt. Der deutschsprachige Bericht umfasst
218 Seiten.

Ziel und Methode Pestalozzis wird im Bericht so umschrieben: «Koérper, Geist,
Gemiith, Kunsttalent, finden Beriicksichtigung, keine Anlage geht leer aus. Die
Anstalt will insofern universal, einen Universitiit fiir die Kindheit seyn ... Zollen
wir ... dieser Universitét fiir die Kindheit den Dank, den sie verdient! Ihre Absicht
ist auf allgemeine Menschenbildung gerichtet, sie will, dass bey dem Zoiglinge

65



nicht geschieden werde, was sein Schopfer vereiniget hat. Nur diese oder jene
Anlage pflegen, und andere vernachldssigen oder gar ersticken, das heisst das
Meisterwerk der Schépfung verderben, die schdne Harmonie der Natur stéren,
den Zogling selbst im héchsten Grade elend machen, und zugleich Unruhe allen
denen bereiten, welche das Ungliick haben, mit einem so unvollendeten herabge-
wiirdigten Wesen in Verbindung zu kommen. Es versteht sich, dass die Erziechung
vor allem aus die grossen ewigen Ziige und Charaktere der menschlichen Natur,
womit uns Gott als sein Ebenbild auf Erden bezeichnete, hervorheben soll. Diess
ist die Hauptsache, das Eine, das Nothwendige, dann folgt das Niitzliche, und
nach ihm das Angenehme.»
Wie Pestalozzi diese Menschenbildung erreichen will, schildern die Experten aus-
fithrlich. Es geht um ein «ununterbrochenes Fortschreiten», das jedoch nur
«abgemessen und /angsam geschehen» muss. Das Institut ldsst «den Z&gling nicht
iibereilte Fortschritte machen ... Im Gegentheil, es will, dass er lange und anhal-
tend bey einerley Ubungen ausharre, oft auf den ndmlichen Gegenstand zuriick-
kehre, und lieber gut und griindlich lerne, als aber vieles und diess nur ober-
flachlich ... Allmihlig und Zwanglos kann sich dabey das Kind entwickeln, denn
es folgt seiner Neigung, seiner Natur, und findet Vergniigen und Befriedigung in
diesem Naturgemissen Gang ... Noch mehr. - Die Unterrichtsweise des Institutes
.. giebt dem Kinde Antheil an der Erschaffung seiner Kenntnisse, und macht es
zum Genossen bey der Bildung seiner Krifte. Es selbst sucht und findet, - Nie-
mand verrichtet in seinem Namen diess Geschifte ... Der ehemalige Gebrauch ist
abgeschafft, nath welchem die Schiiler fast maschinenméssig, und wie aus einem
Munde das Vorgesprochene wiederholten. So giebt man der Selbstthitigkeit und
Selbstbildung Gelegenheit und Raum.
Andererseits sucht man dafiir Lust und Liebe zu erwecken. ... Aug, Ohr, Hand
und Mund, werden wechselsweise in Anspruch genommen, um die innere Thétig-
keit des Geistes in Bewegung zu setzen. Diese bestdndige Abwechslung verbreitet
iiber alle Unterrichtsstunden den Reitz der Neuheit, erhélt den Geist munter und
riistig und erfrischer seine Kraft. So wird der Unterricht anziehend ein wahres
Spiel ...
Noch ein Mittel, - ein michtiges Mittel, wendet die Anstalt an. Sie sucht die Liebe
der Zoglinge zu erwerben, um durch dieselbe ihre Aufmerksamkeit, ihre Thatig--
keit und Ausdauerung lenken zu kénnen ... es ist diess auch der Central-Punkt
der Erziehung. In der That, ist einmal das Herz gewonnen, so kommt der Zégling
dem Lehrer auf halbem Wege entgegen, und thut von sich aus und wﬂhg, was Nie-
mand auf der Welt fiir ihn thun kann. Er ist Herr seiner Organe, seines Geistes,
seiner Talente, er ist Herr iiber sich selbst, und der verstidndige Erzieher, der die-
sen méchtigen Hebel zu seinem Zwecke zu gebrauchen versteht, leitet seinen Zog-
ling, ihm selbst unbemerkt, um einen Menschen im erhabenen Sinne des Wortes
aus ihm zu bilden.»
Pestalozzi selbst erhebt, wie die drei Experten bezeugen, «keinen Anspruch auf
die Ehre der Erfindung», er strebt nur danach, «das in der Anwendung zu ver-
wirklichen, was der bon sens die Menschen seit Jahrtausenden lehrte».
Sie bezweifeln denn im Prinzip auch nicht diese «Grundsitze der Erziehungs-
kunst», «die unseres Beweises nicht bedarf: wir versuchen nur ein Licht zu ehren,
das der gesammten Menschheit zu leuchten bestimmt ist, und ihm eine Genugthu-
ung zu leisten, die hier von unsrer Seite Pflicht seyn m&chte».
Mit dem zu ehrenden Licht ist Pestalozzi gemeint: «Einen Ruhm hat er sich
erworben, den ihm selbst seine Feinde ... nicht rauben kénnen». Pestalozzi hat
«die Aufmerksamkeit des grossten Theiles von Europa auf ... die wichtige Ange-
legenheit der Erziehung gezogen. Die heilsame Erschiitterung ist bis zu den Thro-

66



nen gedrungen, um von da aus in die untersten Dorfschulen zuriickzuwirken ...
Selbst der Streit zwischen den Wiedersachern und Schutzrednern, obschon nicht
immer in den Schranken der Anstidndigkeit gefiihrt, weckte neue Ideen, gab
Anlass zu neuen Versuchen. Die Erziehung gewann viel, und ihr Geschichtsschrei-
ber verheisst ihr noch grissere Vortheile fiir die Zukunft.»

Die drei Fachleute verweisen dann nicht ohne Stolz darauf, dass von der Schweiz
nicht zum erstenmal erzieherische Impulse ausgegangen sind. Sie nennen Rous-
seau und seinen Roman «Emile». «Indess Rousseau nur einen Emil, nur einen
eingebildeten Zogling gehabt, und nur einen Roman geschrieben haben wird;
wird Pestalozzi, der fleissige und wirksame Mann, seine Tage im Kreise zahlrei-
cher Jugend verlebt haben, fiir deren Bildung er Alles, sein Vermdgen, sein Genie,
sein Herz, sich selbst hingab.»

So viel Lob auf 200 Seiten - knapp zwanzig Seiten geniigen den Herren, nachzu-
weisen, dass man von der Erziehungsanstalt Pestalozzis «wohl diess und jenes in
andern Lehranstalten aufnehmen, aber keinesfalls sie nachbilden» kann. Viel-
mehr sei es «wohl gethan, wenn wir uns der Kenntnisse und der Erweiterungen
enthalten, deren Bediirfnisse der Landmann nicht fiihlt ... Reden, Lesen, Schrei-
ben, Rechnen werden immer und in der Regel die Kiinste bleiben, welche das
eigentliche Quadrat fiir Landschulen bilden». Die Schiiler «sollen die Mutterspra-
che lernen, um sie zu verstehen, besonders um die Lehren des Evangeliums und
der Kirche richtig fassen und benutzen zu kénnen ... Von der Rechenkunst (sollen
sie) so viel erlernen, als sie zum Behuf ihrer Landwirthschaft, der Ausmessung
ihrer Felder ihrer Bauten bediirfen ... Schreiben sollen sie kénnen, um ihrem
Gedichtnisse zu Hilfe zu kommen ...» Denn: «Es ist ja eine Haupt-Regel fiir jede
Erziehung, das zu lehren, was es als Mann einst zu thun haben wird.»

Zeichnen ja, aber nur «geometrisch ... und mit dem Rechnen verbunden ...,
damit die Schiiler doch diesen und jenen Gegenstand, der im Kreise des Landle-
bens vorkommt, zeichnen lernten». Gesang ja, aber nur, «wenn reiner, einfacher
Gesang allmé#hlig jene albernen, gemeinen, oft frechen Lieder in Vergessenheit
brichte, da diese sonst von Generation zu Generation sich fortpflanzen, und ihr
roher Wiederhall immerfort unsre Berge und Thiler entehrt.»

Sachlich stellen die drei Fachleute fest: «Immer wird die grossere Anzahl von
Schiilern genothiget seyn, bey den Anfangsgriinden stehen zu bleiben; einige, um
zur bestimmten Zeit in die wissenschaftlichen Schulen iiberzugehen, die Mehrern,
um ein Handwerk zu lernen, oder sich einem friih eintrdglichen Gewerbe zu wid-
men.» Deshalb «miisste man, statt auf eine Verschmelzung, eher ... auf eine
Scheidung und genauere Bestimmung des Elementar-Unterrichtes bedacht seyn.»
«Die Privat-Anstalten finden reiche Erndte, auf einem Felde das der Eifer und die
Einsichten schon lange anbauten. Aber unsere Schulen kénnen dort nur wenige
Ahren lesen.»

Und, vorwurfsvoll: «Das Institut (Pestalozzis) hat es iiberhaupt nicht darauf
angelegt, mit unsern 6ffentlichen Schulen in Harmonie zu kommen. Entschieden
um jeden Preis, alle Anlagen der Kindheit anzusprechen, um ihre Entwicklung
nach ihren Grundsitzen zu leiten, hat es nur seine eigenen Ansichten zu Rathe
gezogen, und verrdth durchgehends die unwiderstehliche Begierde sich neue Bah-
nen zu 6ffnen, sollte es auch nie diejenigen betreten, welche der Gebrauch nun
einmal eingefithrt hat. (Die Autoren des Berichts zitieren hier Pestalozzis
Wochenzeitschrift fiir Menschenbildung: «Das Wort Jesu: (Niemand flickt ein
altes Kleid mit einem Lappen von neuem Tuche, denn der Lappen reisset doch
wieder vom Kleide, und der Riss wird drger. Man fasset auch nicht neuen Wein in
alte Schlduche, oder die Schlduche zerreissen, und der neue Wein wird verschiit-
tet>, gilt von nichts mehr, als von den Grundséitzen und dem Thun der wahren

67



Menschenbildung.»). Diess war vielleicht das rechte Mittel, zu niitzlichen Entdek-
kungen zu gelangen; aber auch ein Vorsatz, der die Ubereinstimmung unméglich
machte. Das Institut schreitet auf seinem Wege fort, 6ffentlichen Anstalten ver-
folgen den ihrigen, und es ist keine Wahrscheinlichkeit vorhanden, dass beyde so
bald zusammentreffen werden.»

Die Herren Merian, Girard und Trechsel kommen zum Schluss:

«Vielleicht ist nur die Nation im Stande, das grosse Problem der allgemeinen Ele-
mentarerziechung zu lésen. Einzelne mogen ihrem Eifer und ihren Absichten
Raum geben; aber fiir alle zu sprechen kommt keinem zu: Die Nation allein kennt
und fiihlt ihre Krifte und Bediirfnisse unmittelbar und gewiss.»

Soweit der Bericht der Experten. Damit waren die Weichen fiir die Volksschule
gestellt; die Utopie Pestalozzis einer Menschenbildung auch durch die Schule kam
nicht in Betracht. Utopie ist fiir uns rationalistisch denkende Biirger das Uner-
reichbare, Unmogliche, demy nur Traumer und Schwiarmer anhidngen. Hans Alb-
recht Moser hat in seinem Buch «Vineta - Ein Gegenwartsroman aus zukiinftiger
Sicht» die feine Unterscheidung zwischen Utopist und Utopier gemacht. Der Uto-
pist strebt sein Ideal fanatisch, wenn nétig auch mit Gewalt an. Der Utopier
glaubt an die Vernunft, die Einsicht und die Fahigkeit des Menschen, das Bessere
Schritt fiir Schritt anzugehen und zu erreichen. Utopie ist die Vision dessen, was
der Mensch auch kann, was in ihm an Schoépferischem angelegt ist.

Ziel der Volksschule sollte es demnach nicht sein, die «allgemeine Menschenbil-
dung» anzustreben, die «will, dass beim Z6gling nicht geschieden werde, was seyn
Schopfer vereiniget hat», sondern «das Kind zu lehren, was es als Mann einst zu
thun haben wird».

Die «Sachzwinge» waren, wie wir gesehen haben, stirker als die durchaus vor-
handene Einsicht, den Menschen auf dem Wege der Erziehung und Bildung zum
Menschen zu machen, indem er seine ihm mitgegebenen Anlagen und Begabun-
gen kennen, iiben und erfahren lernt. Daran hat sich bis heute nichts wesentlich
gedndert.

Und es hat sich ausgezahlt. Wir verdanken es gewiss weitgehend unseren Schulen
aller Stufen, dass wir in den Bereichen der Berufsausbildung, der Natur- und
Geisteswissenschaften, der Wirtschaft, des Verkehrs, der Verwaltung usw. einen
so guten Ruf geniessen, dass wir ein demokratisches Staatswesen sind, das im gan-
zen gut funktioniert. Ich sage das ohne ironischen Unterton. Ich meine nicht, dass
wir diese Leistungen, dass wir Tugenden wie Fleiss, Zuverlissigkeit, Konnen,
Tiichtigkeit gering achten oder ldcherlich machen sollen. Ich halte sie fiir absolut
notwendig und als zu einem erfiillten und sinnvollen Leben gehérend. Aber ich
halte sie nicht fiir den Sinn des Lebens allein und an sich. Ich glaube nicht, dass
diese Tugenden und Leistungen auch schon das bedeuten, was wir Gliick nennen.
Vielleicht haben wir jetzt einen Punkt erreicht, bei dem wir einsehen miissten,
dass Pestalozzi mit seiner Forderung nach Menschenbildung recht gehabt und
nach wie vor recht hat.

Denn obwohl er und seine Ziele und Methoden vor 170 Jahren aus Abschied und
Traktanden gefallen sind, ldsst dieser eigenwillige und eigensinnige Mann uns
doch nicht in Ruhe. Er ldsst uns nicht in Ruhe, obwohl die Herren Merian, Girard
und Trechsel versicherten, dass »der guten Absicht, den edlen Anstrengungen,
der unerschiitterlichen Beharrlichkeit ... stets Gerechtigkeit wiederfahren» werde,
aber gleichzeitig bedauerten, «dass ein widerwirtiges Verhingniss iiber einem
Manne schweben muss, der durch die Gewalt der Umsténde stets gehindert wird,
gerade das zu thun, was er eigentlich will»; denn seine «Primar-Schule, das Vor-
bild aller iibrigen», werde eben doch «nur eine Idee seines mithsamen sorgenvol-
len Lebens gewesen seyn!»

68



Ehre haben auch wir Nachfahren ihm erwiesen, indem wir ihn respektive sein Bild
an den Winden der Schulstuben aufgehdngt und ihm granitene oder eherne Denk-
maéler errichtet haben. Grosse Tote zu ehren ist allemal leichter als Ideen und
Erfahrungen Lebender, die nur unsere Ruhe stéren, zu priifen und vielleicht sogar
anzunehmen. Wir haben auch nichts dagegen, Pestalozzi als unser geistiges Eigen-
tum zu exportieren und andern Landern zur Verfiigung zu stellen; auch wenn es in
der Exportbilanz nicht zu Buche schlégt, Ansehen bringt es jedenfalls. _

Gewiss konnen radikale Ideologen Pestalozzi missbrauchen. Aber beunruhigen
tut er uns nicht iiber politische Revolutionire, sondern durch beharrliche Refor-
mer, die in ihrer Erziehungs- und Bildungsarbeit eben vom Menschen, vom Indi-
viduum ausgehen und nicht in erster Linie von den materiellen Bediirfnissen - so
berechtigt sie auch immer sein mégen -, die von aussen an die Schule herangetra-
gen oder ihr vorgeschrieben werden.

Ich weiss, dass Lehrerinnen und Lehrer aller Stufen, ganz besonders aber in den
Primarschulen, ihren Auftrag so verstehen und so auszuiiben versuchen, auch
wenn wir - Eltern und Behérden - es ihnen gewiss nicht immer leicht machen.

Ich selber habe eine so verstandene Schule durchlaufen in dem kleinen Berner
Oberlidnder Bergdorf, in dem ich neun Jahre Primarschule absolvierte. Es waren
geradezu ideale Umsténde, die wichtigen Vorstellungen Pestalozzis entgegenka-
men: wenige Schiiler - einmal in fiinf Klassen zwolf -, kein falscher Ehrgeiz der
Eltern, keine Priifungséngste, Zeit fiir die Entdeckung und Ubung der in uns
angelegten Begabungen. Wir Knaben gingen in die Koch- und Handarbeitsschule
- in den dreissiger Jahren - und haben das, wie mir scheint, ohne seelischen Scha-
den iiberstanden. Wir schreinerten, machten Reliefs, spielten Theater, zeichne-
ten, musizierten und brachten trotzdem die vorgeschriebenen Fécher Lesen,
Schreiben, Rechnen, Naturkunde, Geographie, Geschichte, ein wenig Chemie
und Physik, Turnen usw. ohne Hektik hinter uns. Da wurden, glaube ich, die
Voraussetzungen geschaffen, sich selbst, seine Moglichkeiten und seine Grenzen
kennenzulernen; da wurden Tiiren aufgetan in die vielen Rdume der Aussen- und
Innenwelt mit vielen Fenstern, die zugleich Geborgenheit vermittelten und neue
Ausblicke gewihrten; wir erhielten ein gutes Riistzeug auf den Weg durch dieses
Leben; wir wollten unser Wissen erweitern, nicht als Selbstzweck, sondern als
eine Hilfe, zu verstehen, was in uns und um uns vorgeht. Ich glaube, man kann
andere Menschen nur dann verstehen, sie mégen und in ihrem Andersein anneh-
men, wenn man ein wenig iiber sich selbst weiss, die Widerspriiche in sich selbst
erfahrt und mit ihnen umzugehen und zu leben und dariiber hinaus sich selber
mdgen lernt.

Die Frage, der wir nicht ausweichen sollten, heisst hier: Sind das, was wir «Sach-
zwinge» nennen, objektive, sozusagen naturgesetzliche Gegebenheiten, denen
wir ausgeliefert sind, oder haben wir Menschen sie geschaffen? Und weiter wére
zu fragen: Hingen Sachzwinge vielleicht mit den Sachwerten zusammen? Und
noch weiter: Sind die Sachwerte die zentralen Werte in unserem Dasein?

Man spricht von der Flucht in die Sachwerte. Das sind die Werte, die berechenbar
sind, die uns Sicherheit gewdhren. Wer sein Geld in Sachwerten anlegt, legt es gut
an. Es tridgt Zinsen und steigt im Wert - meistens.

Unsere Wertewelt, die weitestgehend materiell bestimmt ist, hingt eng zusammen
mit der Schul-, Erziehungs- und Bildungskonzeption der Herren Merian, Girard
und Trechsel: Reden, Lesen Schreiben, Rechnen, um nachher das zu tun, was uns
Nutzen bringt, wobei anzumerken wire, dass wir Reden wohl nicht so lernen, wie
Konrad Zeller, der frithere und verstorbene Direktor des Evangelischen Lehrerse-
minars in Ziirich, es verstanden hat, ndmlich als ein Teil dessen, was Bildung sei:
Redenk6énnen und Hoérenkdnnen. - Unter Nutzen verstehen wir wiederum in

69



erster Linie Reichtum, Macht, Ansehen, Prestige. Der Erfolg ist, wie ich schon
angetdnt habe, nicht ausgeblieben.

Aber jetzt werden auch die Schattenseiten dieser Sachzwang-Philosophie deut-
lich: Zerstérung unserer Umwelt; Riistungswahnsinn; Verlust tragender Werte;
geistige Orientierungslosigkeit; Gewaltklima; Terrorismus; enormes Ansteigen
der schweren Kriminalitat, der Drogensucht, der Depressionen, der Selbstmorde,
Jugendunruhen usw. Wir werden jetzt die Opfer eines Tiichtigkeits- und Lei-
stungswahns, an dem wir zu ersticken drohen, weil das, was wir eben unter Tiich-
tigkeit und Leistung verstehen, so engbriistig geworden ist, dass wir kaum noch
richtig ein- und ausatmen kénnen.

Wir fragen ja immer noch nicht als erstes: Was braucht der Mensch? Sondern:
Was brauchten die Wirtschaft, der Staat, die Wissenschaft. Wie vor 170 Jahren
teilen wir die Menschen ein in Wenig-, Mittel- und Hochbegabte. Der Massstab ist
der messbare Intellekt. Musische, soziale und Begabungen mit der Hand sind
Begabungen zweiten und dritten Ranges. Deshalb die frithe Selektion nach diesem
Massstab.

Noch einmal: Ich will keineswegs die materielle Leistung und Tiichtigkeit verteu-
feln. Es ist auch wenig hilfreich, etwa die Technik zu verdammen. Sie ist dem
menschlichen Hirn entsprungen und hat uns in allen Bereichen unerhérte Erleich-
terungen gebracht, auf die wir kaum mehr verzichten wollen und kénnen. Es ist
eine Frage des Masses. Denn die Technisierung unseres Lebens hat uns gleichzei-
tig eine noch nie dagewesene Spezialisierung unserer Tétigkeiten gebracht.

Als man bei uns 1936 mit der Erfassung der reglementierten Berufe begann, wur-
den-12, 1940 rund 100, 1980 rund 400 gezihlt. Das sind Berufe in Gewerbe, Han-
del, Industrie und Dienstleistung, also nicht inbegriffen die Berufe in den Berei-
chen der Wissenschaft, der Schulen, der Landwirtschaft, des Sozialen und der
Krankenpflege. Friiher gab es den Beruf des Girtners, jetzt gibt es vier spezifizier-
te Girtnerberufe mit je eigenem Fahigkeitsausweis. Auf dem Tisch des Amtes fiir
Berufsausbildung in Ziirich liegen zurzeit unter anderen Gesuche fiir die Aner-
kennung der folgenden zwei neuen Berufe: Asphalteur-Abdichter - das ist eine
Spezifizierung innerhalb des Dachdeckerberufes - und Handarbeitsberaterin,
eine Tétigkeit, die bis jetzt die Verkduferin im Textilwarengeschéft ausgeiibt hat.
In absehbarer Zeit werden wir den Beruf des eidgenéssisch diplomierten Sterbe-
helfers mit selbstverstidndlich gesamtarbeitsvertraglich geregeltem Lohn, geregel-
ter Freizeit, geregelten Ferien und mit Pensionsberechtigung haben. Natiirlich
kann man die Notwendigkeit der immer differenzierteren Spezialisierung mit
Sachzwingen begriinden. Aber immer mehr Spezialisierung bedeutet auch immer
mehr Abhingigkeiten, bedeutet immer mehr von immer weniger wissen, bis wir
schliesslich von nichts alles und von allem nichts mehr wissen.

Ich will den «gesunden Menschenverstand» nicht idealisieren, weil er sich allzuoft
ja auch als ungesunder Menschenverstand erwiesen hat und erweist. Aber es ist
doch eigentlich bedriickend, wie oft man heute bei irgendeinem Gesprachsthema
hort: «Da bin ich nicht zusténdig, da bin ich nicht kompetent, dazu kann ich mich
nicht dussern.» Was ist das denn fiir ein Gewinn, wenn iiber dem Spezialwissen
die Vernunft verdorrt und abhanden kommt? Wo bleibt da die Menschenwiirde,
wenn wir nur noch das Teilchen dessen kennen, woran wir arbeiten, aber nicht
mehr das Ganze? Wenn wir den Uberblick und den Sinn fiir das Wesentliche ver-
lieren?

Es ist eines der grossen und verhingnisvollen Missverstdndnisse, wenn wir mei-
nen, Menschenbildung im Sinne Pestalozzis heisse oberflachliches Herumschnup-
pern und nichts richtig kénnen. Es ist meine aus Erfahrung gesammelte und an
unzidhligen Beispielen zu beweisende Uberzeugung, dass menschliche Menschen

70



bessere Spezialisten sind als einseitig geziichtete Spezialisten. Unsere Zeit krankt
nicht an zuwenig Spezialisten, sondern an zuwenig Menschen. Wenn wir genug
menschliche Menschen haben, wird es uns nie an den nétigen Spezialisten fehlen.
Unsere Politik, unsere Wirtschaft, unser gesellschaftliches Leben werden besser
funktionieren als heute.

Diese sich an der Natur im allgemeinen und an der Natur des Menschen im beson-
dern orientierende Menschenbildung braucht Zeit. Das ist keine Erfindung Pesta-
lozzis. Das Wort Schule kommt ja, wie Sie wissen, aus dem griechischen «scholé»
und heisst Musse. Musse meint nicht Faulheit, sondern Zeit fiir das natiirliche
Reifen. Man kann zwar jetzt Tiere und Pflanzen mit kiinstlichen Mitteln schneller
wachsen und reifen lassen, als das frither der Fall war. Vielleicht wird man eines
Tages auch die Mittel haben, nicht nur das kérperliche, sondern auch das intellek-
tuelle Wachstum des Menschen zu beschleunigen. Ob dann auch das humane
Potential zunimmt, ist eine andere Frage. Aber ich meine, nachdem wir in diesem
Jahrhundert unsere durchschnittliche Lebenserwartung um 20 bis 25 Jahre ver-
ldngert haben, diirften wir doch wohl vorne in den entscheidenden ersten 20
Lebensjahren etwas mehr Zeit fiir die Menschenbildung investieren und die Her-
anwachsenden eben mehr als bisher mit allen ihren Anlagen vertraut machen,
damit sie dann aus diesem reichen Angebot auch richtig wiahlen kénnen.

Da kommen nun die Sachzwiénge erneut zum Zug: Zeit ist Geld, und Geld ist
knapp. Wer soll das bezahlen? Statt Lehreriiberfluss kleinere Klassen. Schén und
gut, aber wiederum: Wer soll das bezahlen? Wir haben in den letzten 30 Jahren
vermutlich Milliarden in moderne Schulhiuser investiert und die dussern Bedin-
gungen gewaltig verbessert. Auch das soll anerkannt sein. Aber die materiellen
und vor allem die geistigen Investitionen in eine schulische Erziehungs- und Bil-
dungsarbeit, in deren Mittelpunkt der Mensch als Person steht, haben mit den
dusseren Verbesserungen nicht Schritt gehalten. Im Gegenteil: Mir scheint, die
Kluft zwischen dem Immobilien- uind dem humanen Wert der Schulen ist grosser
geworden, das Defizit an geistig-seelischem Inhalt und das damit zusammenhén-
gende Unbehagen vieler Lehrerinnen und Lehrer ist angewachsen.

Ich meine, es sei, wie ich schon erwidhnt habe, die Zeit nicht der Revolution, wohl
aber der Reformation auch im Bereich der Schule gekommen. Neben gewiss niitz-
lichen Reformversuchen miisste eine grundsétzliche Besinnung Platz greifen.

In den Kirchen und den Naturwissenschaften beginnt man zu erkennen, dass die
seinerzeit - vornehmlich durch die Starrheit der Kirche - erfolgte Trennung der
Religion von der freien Forschung, die dann zu einer grenzenlos optimistischen,
aber nur noch rationalistisch-materialistisch verstandenen Naturwissenschaft
gefithrt hat, verhidngnisvolle Folgen zeitigte. Wo der Mensch sich selbst an die
Stelle Gottes setzt und meint, er diirfe alles machen, was er machen kénne, wird
am Ende Chaos und Zerstorung, Vernichtung seiner selbst sein. Es gibt Anzei-
chen fiir eine solch verhidngnisvolle Entwicklung. Aber es gibt auch Zeichen der
Hoffnung. Grosse Wissenschafter - Einstein, Heisenberg, Weizsidcker, Heitler,
Portmann - und bedeutende Theologen beider Konfessionen haben erkannt, dass
sie aufeinander zugehen miissen im Wissen, dass Glaube und wissenschaftliche
Forschung keine Gegensitze sein miissen. Forschen, verstanden als ein Sich-
niahern dem Wunder der Schépfung, und Glauben als ein Wissen um die Grenzen
und die Verantwortung, die die Freiheit dem Menschen um seiner selbst willen
auferlegt.

Nicht anders kann es im Bereiche der menschlichen Erziehung und Bildung sein.
Wenn die dussere - notwendige - Tiichtigkeit nicht eine Frucht der inneren Rei-
fung und Entwicklung von Stufe zu Stufe, von Erkenntnis zu Erkenntnis, von
Liebe zu Liebe des Menschen ist, um wieder mit Pestalozzi zu sprechen, wenn im

71



Gegenteil die dussere Tiichtigkeit die Entwicklung zum Menschen hemmt, blok--
kiert, unterdriickt, dann wird das Ergebnis immer brutalere Inhumanitét, immer
mehr Egoismus, immer mehr Vereinsamung und Verzweiflung sein.

Ich bin nicht Pessimist, trotz allem. Auch kein heiterer Optimist. Beide sind,
scheint mir, auf einem Auge blind. Man soll sehen, was ist, um das in Angriff zu
nehmen, was getan werden muss. Wir haben die Sklaverei iiberwunden, die abso-
luten Monarchien, den Feudalismus hinter uns gelassen. Es ist nicht einzusehen,
warum wir nicht auch die Diktatur der Sachzwinge abschiitteln und zu einer men-
schenfreundlicheren Freiheit vorstossen sollten. Damit ist auch die grossere Frei-
heit der Lehrer gemeint, auf den einzelnen Schiiler einzugehen.

Wir sind unterwegs. Pestalozzi ist nicht umzubringen. Er ist am Werk in vielen
Schulstuben, vielleicht ohne dass die Lehrerinnen und Lehrer es selbst genau wis-
sen, weil Pestalozzi nicht ein abstrakter Theoretiker, sondern ein schépferischer
Realisator der immer dagewesenen menschlichen Bestimmung ist. Letztlich
machen ja nicht Theorien und dussere Reformen den Geist der Schule aus, son-
dern die Frauen und Minner, denen die Erziehung und Bildung der Kinder anver-
traut ist. Trotzdem sind Reformen notwendig und dann gut, wenn sie von eben
diesem Geist des Humanen erfiillt sind.

Die Volksschule als Volksbefreiung. Das hat sie geleistet, und dafiir wollen wir
dankbar sein. Nun muss die Befreiung der schulischen Erziehung und Bildung
von den Sachzwingen folgen. Schritt fiir Schritt, von Stufe zu Stufe, im Hin- und
Riickfluss auch gegen den Strom, um zur Quelle zu gelangen. Keine Revolution
des Hasses, sondern eine Bewegung der Liebe in ihrem umfassenden Sinn der
Zuwendung zum lebendigen Menschen als eine einmalige Chance, dem Leben
Sinn zu geben. Eine Bewegung, die von den Eltern und Lehrern zu den Kindern
geht, um dann die Politiker in den Parlamenten zu erreichen, zu ergreifen, und
schliesslich die Erziehungsdirektoren zu befliigeln, das zu tun, was sie schon lange
tun moéchten - auch wenn sie es noch nicht zugeben mogen: Pestalozzi als den
Berater und Sachverstdndigen an ihren Tisch zu laden, der jetzt noch mit allzuviel
iiberfliissigem Papier, allzuviel unnétigen Verordnungen und Vorschriften bela-
stet ist.

Besinnung auf Pestalozzi - so der Titel eines wichtigen Buches des aargauischen
Seminarlehrers Otto Miiller - heisst den Menschen in den Mittelpunkt stellen.
Wenn wir das tun, werden alle andern Probleme - Stundenplangestaltung, Leh-
rerausbildung, Stoffauswahl, Gewichtung der Stoffe usw. - leicht zu I6sen sein.
Ich méchte Thnen danken fiir das, was Sie in diesem Sinne heute schon tun und
morgen erst recht tun werden.

72



	IV. Vortrag : Pestalozzi und die Sachzwänge

