
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 149 (1982)

Artikel: IV. Vortrag : Pestalozzi und die Sachzwänge

Autor: Häsler, Alfred A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Vortrag

Pestalozzi und die Sachzwänge

Von Alfred A. Häsler, Publizist und Redaktor der «Weltwoche», gehalten an der
149. ordentlichen Versammlung der Schulsynode des Kantons Zürich am 20.
September 1982 in Kloten

Am 20. Juni 1809 schrieb Johann Heinrich Pestalozzi dem damaligen Landammann

der Schweiz, Monsieur d'Affry, es möchten kompetente Männer prüfen,
was es mit seiner Erziehungsanstalt in Yverdon (Iferten) auf sich habe. Am 22.
Juni 1809, also schon zwei Tage später, beschloss die Tagsatzung in ihrer Sitzung,
den Landammann der Schweiz zu ersuchen, «die Erziehungsanstalt des Herrn
Pestalozzi zu Yverdon und die dort eingeführte Methode sowohl in Hinsicht auf
die Entwicklung der Geistesfähigkeit der Kinder, als auch unter dem Gesichtspunkt

der sittlichen und religiösen Bildung derselben, durch sachkundige Männer
an Ort und Stelle untersuchen zu lassen, deren Bericht seiner Zeit den hohen Ständen

mitgeteilt werden soll».
Die Wahl fiel auf «den Hochgeachteten Herrn Abel Merian, Mitglied des Kleinen
Raths des Cantons Basel; den Ehrwürdigen Pater Gregor Girard, aus dem
Franziskaner-Kloster zu Freyburg», und «den Hochgelehrten Herrn Friedrich Trech-
sel, Professor der Mathematik in Bern». Diese Männer besassen gründliche
«Erfahrung der Theorieen des Unterrichts, reinen Sinn für Menschen-Bestimmung

und für Religion und Moral als nothwendigen Bedingnissen der wahren
Aufklärung».
Der Auftrag hiess: 1. Darstellung der Erziehungsanstalt; 2. Unterschiede der
Methode Pestalozzis von andern Erziehungsmethoden; 3. Beurteilung des Wertes
des Instituts; 4. Brauchbarkeit der Methode Pestalozzis für die Primarschulen der
Landschaft und der Städte, der Sekundärschule und der Vorbereitung für die
höhere wissenschaftliche Ausbildung. Am 18. November 1809 wurde der Auftrag
den drei Herren, versehen mit dem schweizerischen Bundessiegel und eigenhändig
unterzeichnet vom Landammann und dem «Canzler der Eidgenossenschaft»
bestätigt.
Die Schnelligkeit, mit der dieses Anliegen erledigt worden ist, mag heute erstaunen.

Sie ist wohl nur mit der völlig ungenügenden administrativen Infrastruktur
der damaligen Eidgenossenschaft zu erklären.
Am 12. Mai 1810 lieferten die drei Experten ihren Bericht ab. Er wurde in deutscher

und französischer Sprache gedruckt. Der deutschsprachige Bericht umfasst
218 Seiten.
Ziel und Methode Pestalozzis wird im Bericht so umschrieben: «Körper, Geist,
Gemüth, Kunsttalent, finden Berücksichtigung, keine Anlage geht leer aus. Die
Anstalt will insofern universal, einen Universität für die Kindheit seyn Zollen
wir... dieser Universität für die Kindheit den Dank, den sie verdient! Ihre Absicht
ist auf allgemeine Menschenbildung gerichtet, sie will, dass bey dem Zöglinge

65



nicht geschieden werde, was sein Schöpfer vereiniget hat. Nur diese oder jene
Anlage pflegen, und andere vernachlässigen oder gar ersticken, das heisst das
Meisterwerk der Schöpfung verderben, die schöne Harmonie der Natur stören,
den Zögling selbst im höchsten Grade elend machen, und zugleich Unruhe allen
denen bereiten, welche das Unglück haben, mit einem so unvollendeten
herabgewürdigten Wesen in Verbindung zu kommen. Es versteht sich, dass die Erziehung
vor allem aus die grossen ewigen Züge und Charaktere der menschlichen Natur,
womit uns Gott als sein Ebenbild auf Erden bezeichnete, hervorheben soll. Diess
ist die Hauptsache, das Eine, das Nothwendige, dann folgt das Nützliche, und
nach ihm das Angenehme.»
Wie Pestalozzi diese Menschenbildung erreichen will, schildern die Experten
ausführlich. Es geht um ein «ununterbrochenes Fortschreiten», das jedoch nur
«abgemessen und langsam geschehen» muss. Pas Institut lässt «den Zögling nicht
übereilte Fortschritte machen Im Gegentheil, es will, dass er lange und anhaltend

bey einerley Übungen ausharre, oft auf den nämlichen Gegenstand zurückkehre,

und lieber gut und gründlich lerne, als aber vieles und diess nur
oberflächlich Allmählig und Zwanglos kann sich dabey das Kind entwickeln, denn
es folgt seiner Neigung, seiner Natur, und findet Vergnügen und Befriedigung in
diesem Naturgemässen Gang Noch mehr. - Die Unterrichtsweise des Institutes

giebt dem Kinde Antheil an der Erschaffung seiner Kenntnisse, und macht es

zum Genossen bey der Bildung seiner Kräfte. Es selbst sucht und findet, -
Niemand verrichtet in seinem Namen diess Geschäfte Der ehemalige Gebrauch ist
abgeschafft, nach welchem die Schüler fast maschinenmässig, und wie aus einem
Munde das Vorgesprochene wiederholten. So giebt man der Selbstthätigkeit und
Selbstbildung Gelegenheit und Raum.
Andererseits sucht man dafür Lust und Liebe zu erwecken. Aug, Ohr, Hand
und Mund, werden wechselsweise in Anspruch genommen, um die innere Thätig-
keit des Geistes in Bewegung zu setzen. Diese beständige Abwechslung verbreitet
über alle Unterrichtsstunden den Reitz der Neuheit, erhält den Geist munter und
rüstig und erfrischer seine Kraft. So wird der Unterricht anziehend ein wahres
Spiel...
Noch ein Mittel, - ein mächtiges Mittel, wendet die Anstalt an. Sie sucht die Liebe
der Zöglinge zu erwerben, um durch dieselbe ihre Aufmerksamkeit, ihre Thätig-
keit und Ausdauerung lenken zu können es ist diess auch der Centrai-Punkt
der Erziehung. In der That, ist einmal das Herz gewonnen, so kommt der Zögling
dem Lehrer auf halbem Wege entgegen, und thut von sich aus und willig, was
Niemand auf der Welt für ihn thun kann. Er ist Herr seiner Organe, seines Geistes,
seiner Talente, er ist Herr über sich selbst, und der verständige Erzieher, der diesen

mächtigen Hebel zu seinem Zwecke zu gebrauchen versteht, leitet seinen Zögling,

ihm selbst unbemerkt, um einen Menschen im erhabenen Sinne des Wortes
aus ihm zu bilden.»
Pestalozzi selbst erhebt, wie die drei Experten bezeugen, «keinen Anspruch auf
die Ehre der Erfindung», er strebt nur danach, «das in der Anwendung zu
verwirklichen, was der bon sens die Menschen seit Jahrtausenden lehrte».
Sie bezweifeln denn im Prinzip auch nicht diese «Grundsätze der Erziehungskunst»,

«die unseres Beweises nicht bedarf: wir versuchen nur ein Licht zu ehren,
das der gesammten Menschheit zu leuchten bestimmt ist, und ihm eine Genugtuung

zu leisten, die hier von unsrer Seite Pflicht seyn möchte».
Mit dem zu ehrenden Licht ist Pestalozzi gemeint: «Einen Ruhm hat er sich
erworben, den ihm selbst seine Feinde nicht rauben können». Pestalozzi hat
«die Aufmerksamkeit des grössten Theiles von Europa auf die wichtige
Angelegenheit der Erziehung gezogen. Die heilsame Erschütterung ist bis zu den Thro-
66



nen gedrungen, um von da aus in die untersten Dorfschulen zurückzuwirken
Selbst der Streit zwischen den Wiedersachern und Schutzrednern, obschon nicht
immer in den Schranken der Anständigkeit geführt, weckte neue Ideen, gab
Anlass zu neuen Versuchen. Die Erziehung gewann viel, und ihr Geschichtsschreiber

verheisst ihr noch grössere Vortheile für die Zukunft.»
Die drei Fachleute verweisen dann nicht ohne Stolz darauf, dass von der Schweiz
nicht zum erstenmal erzieherische Impulse ausgegangen sind. Sie nennen Rousseau

und seinen Roman «Emile». «Indess Rousseau nur einen Emil, nur einen
eingebildeten Zögling gehabt, und nur einen Roman geschrieben haben wird;
wird Pestalozzi, der fleissige und wirksame Mann, seine Tage im Kreise zahlreicher

Jugend verlebt haben, für deren Bildung er Alles, sein Vermögen, sein Genie,
sein Herz, sich selbst hingab.»
So viel Lob auf 200 Seiten - knapp zwanzig Seiten genügen den Herren, nachzuweisen,

dass man von der Erziehungsanstalt Pestalozzis «wohl diess und jenes in
andern Lehranstalten aufnehmen, aber keinesfalls sie nachbilden» kann.
Vielmehr sei es «wohl gethan, wenn wir uns der Kenntnisse und der Erweiterungen
enthalten, deren Bedürfnisse der Landmann nicht fühlt... Reden, Lesen, Schreiben,

Rechnen werden immer und in der Regel die Künste bleiben, welche das
eigentliche Quadrat für Landschulen bilden». Die Schüler «sollen die Muttersprache

lernen, um sie zu verstehen, besonders um die Lehren des Evangeliums und
der Kirche richtig fassen und benutzen zu können Von der Rechenkunst (sollen
sie) so viel erlernen, als sie zum Behuf ihrer Landwirthschaft, der Ausmessung
ihrer Felder ihrer Bauten bedürfen Schreiben sollen sie können, um ihrem
Gedächtnisse zu Hilfe zu kommen ...» Denn: «Es ist ja eine Haupt-Regel für jede
Erziehung, das zu lehren, was es als Mann einst zu thun haben wird.»
Zeichnen ja, aber nur «geometrisch und mit dem Rechnen verbunden
damit die Schüler doch diesen und jenen Gegenstand, der im Kreise des Landlebens

vorkommt, zeichnen lernten». Gesang ja, aber nur, «wenn reiner, einfacher
Gesang allmählig jene albernen, gemeinen, oft frechen Lieder in Vergessenheit
brächte, da diese sonst von Generation zu Generation sich fortpflanzen, und ihr
roher Wiederhall immerfort unsre Berge und Thäler entehrt.»
Sachlich stellen die drei Fachleute fest: «Immer wird die grössere Anzahl von
Schülern genöthiget seyn, bey den Anfangsgründen stehen zu bleiben; einige, um
zur bestimmten Zeit in die wissenschaftlichen Schulen überzugehen, die Mehrern,
um ein Handwerk zu lernen, oder sich einem früh einträglichen Gewerbe zu
widmen.» Deshalb «müsste man, statt auf eine Verschmelzung, eher auf eine
Scheidung und genauere Bestimmung des Elementar-Unterrichtes bedacht seyn.»
«Die Privat-Anstalten finden reiche Erndte, auf einem Felde das der Eifer und die
Einsichten schon lange anbauten. Aber unsere Schulen können dort nur wenige
Ähren lesen.»
Und, vorwurfsvoll: «Das Institut (Pestalozzis) hat es überhaupt nicht darauf
angelegt, mit unsern öffentlichen Schulen in Harmonie zu kommen. Entschieden
um jeden Preis, alle Anlagen der Kindheit anzusprechen, um ihre Entwicklung
nach ihren Grundsätzen zu leiten, hat es nur seine eigenen Ansichten zu Rathe
gezogen, und verräth durchgehends die unwiderstehliche Begierde sich neue Bahnen

zu öffnen, sollte es auch nie diejenigen betreten, welche der Gebrauch nun
einmal eingeführt hat. (Die Autoren des Berichts zitieren hier Pestalozzis
Wochenzeitschrift für Menschenbildung: «Das Wort Jesu: <Niemand flickt ein
altes Kleid mit einem Lappen von neuem Tuche, denn der Lappen reisset doch
wieder vom Kleide, und der Riss wird ärger. Man fasset auch nicht neuen Wein in
alte Schläuche, oder die Schläuche zerreissen, und der neue Wein wird verschüttet),

gilt von nichts mehr, als von den Grundsätzen und dem Thun der wahren

67



Menschenbildung.»). Diess war vielleicht das rechte Mittel, zu nützlichen Entdeckungen

zu gelangen; aber auch ein Vorsatz, der die Übereinstimmung unmöglich
machte. Das Institut schreitet auf seinem Wege fort, öffentlichen Anstalten
verfolgen den ihrigen, und es ist keine Wahrscheinlichkeit vorhanden, dass beyde so.
bald zusammentreffen werden.»
Die Herren Merian, Girard und Trechsel kommen zum Schluss:
«Vielleicht ist nur die Nation im Stande, das grosse Problem der allgemeinen
Elementarerziehung zu lösen. Einzelne mögen ihrem Eifer und ihren Absichten
Raum geben; aber für alle zu sprechen kommt keinem zu: Die Nation allein kennt
und fühlt ihre Kräfte und Bedürfnisse unmittelbar und gewiss.»
Soweit der Bericht der Experten. Damit waren die Weichen für die Volksschule
gestellt; die Utopie Pestalozzis einer Menschenbildung auch durch die Schule kam
nicht in Betracht. Utopie ist für uns rationalistisch denkende Bürger das
Unerreichbare, Unmögliche, dem-nur Träumer und Schwärmer anhängen. Hans
Albrecht Moser hat in seinem Buch «Vineta - Ein Gegenwartsroman aus zukünftiger
Sicht» die feine Unterscheidung zwischen Utopist und Utopier gemacht. Der Utopist

strebt sein Ideal fanatisch, wenn nötig auch mit Gewalt an. Der Utopier
glaubt an die Vernunft, die Einsicht und die Fähigkeit des Menschen, das Bessere
Schritt für Schritt anzugehen und zu erreichen. Utopie ist die Vision dessen, was
der Mensch auch kann, was in ihm an Schöpferischem angelegt ist.
Ziel der Volksschule sollte es demnach nicht sein, die «allgemeine Menschenbildung»

anzustreben, die «will, dass beim Zögling nicht geschieden werde, was seyn
Schöpfer vereiniget hat», sondern «das Kind zu lehren, was es als Mann einst zu
thun haben wird».
Die «Sachzwänge» waren, wie wir gesehen haben, stärker als die durchaus
vorhandene Einsicht, den Menschen auf dem Wege der Erziehung und Bildung zum
Menschen zu machen, indem er seine ihm mitgegebenen Anlagen und Begabungen

kennen, üben und erfahren lernt. Daran hat sich bis heute nichts wesentlich
geändert.
Und es hat sich ausgezahlt. Wir verdanken es gewiss weitgehend unseren Schulen
aller Stufen, dass wir in den Bereichen der Berufsausbildung, der Natur- und
Geisteswissenschaften, der Wirtschaft, des Verkehrs, der Verwaltung usw. einen
so guten Ruf geniessen, dass wir ein demokratisches Staatswesen sind, das im ganzen

gut funktioniert. Ich sage das ohne ironischen Unterton. Ich meine nicht, dass
wir diese Leistungen, dass wir Tugenden wie Fleiss, Zuverlässigkeit, Können,
Tüchtigkeit gering achten oder lächerlich machen sollen. Ich halte sie für absolut
notwendig und als zu einem erfüllten und sinnvollen Leben gehörend. Aber ich
halte sie nicht für den Sinn des Lebens allein und an sich. Ich glaube nicht, dass
diese Tugenden und Leistungen auch schon das bedeuten, was wir Glück nennen.
Vielleicht haben wir jetzt einen Punkt erreicht, bei dem wir einsehen müssten,
dass Pestalozzi mit seiner Forderung nach Menschenfiildung recht gehabt und
nach wie vor recht hat.
Denn obwohl er und seine Ziele und Methoden vor 170 Jahren aus Abschied und
Traktanden gefallen sind, lässt dieser eigenwillige und eigensinnige Mann uns
doch nicht in Ruhe. Er lässt uns nicht in Ruhe, obwohl die Herren Merian, Girard
und Trechsel versicherten, dass »der guten Absicht, den edlen Anstrengungen,
der unerschütterlichen Beharrlichkeit... stets Gerechtigkeit wiederfahren» werde,
aber gleichzeitig bedauerten, «dass ein widerwärtiges Verhängniss über einem
Manne schweben muss, der durch die Gewalt der Umstände stets gehindert wird,
gerade das zu thun, was er eigentlich will»; denn seine «Primar-Schule, das Vorbild

aller übrigen», werde eben doch «nur eine Idee seines mühsamen sorgenvollen
Lebens gewesen seyn!»

68



Ehre haben auch wir Nachfahren ihm erwiesen, indem wir ihn respektive sein Bild
an den Wänden der Schulstuben aufgehängt und ihm granitene oder eherne Denkmäler

errichtet haben. Grosse Tote zu ehren ist allemal leichter als Ideen und
Erfahrungen Lebender, die nur unsere Ruhe stören, zu prüfen und vielleicht sogar
anzunehmen. Wir haben auch nichts dagegen, Pestalozzi als unser geistiges Eigentum

zu exportieren und andern Ländern zur Verfügung zu stellen; auch wenn es in
der Exportbilanz nicht zu Buche schlägt, Ansehen bringt es jedenfalls.
Gewiss können radikale Ideologen Pestalozzi missbrauchen. Aber beunruhigen
tut er uns nicht über politische Revolutionäre, sondern durch beharrliche Reformer,

die in ihrer Erziehungs- und Bildungsarbeit eben vom Menschen, vom
Individuum ausgehen und nicht in erster Linie von den materiellen Bedürfnissen - so
berechtigt sie auch immer sein mögen -, die von aussen an die Schule herangetragen

oder ihr vorgeschrieben werden.
Ich weiss, dass Lehrerinnen und Lehrer aller Stufen, ganz besonders aber in den
Primarschulen, ihren Auftrag so verstehen und so auszuüben versuchen, auch
wenn wir - Eltern und Behörden - es ihnen gewiss nicht immer leicht machen.
Ich selber habe eine so verstandene Schule durchlaufen in dem kleinen Berner
Oberländer Bergdorf, in dem ich neun Jahre Primarschule absolvierte. Es waren
geradezu ideale Umstände, die wichtigen Vorstellungen Pestalozzis entgegenkamen:

wenige Schüler - einmal in fünf Klassen zwölf -, kein falscher Ehrgeiz der
Eltern, keine Prüfungsängste, Zeit für die Entdeckung und Übung der in uns
angelegten Begabungen. Wir Knaben gingen in die Koch- und Handarbeitsschule
- in den dreissiger Jahren - und haben das, wie mir scheint, ohne seelischen Schaden

überstanden. Wir schreinerten, machten Reliefs, spielten Theater, zeichneten,

musizierten und brachten trotzdem die vorgeschriebenen Fächer Lesen,
Schreiben, Rechnen, Naturkunde, Geographie, Geschichte, ein wenig Chemie
und Physik, Turnen usw. ohne Hektik hinter uns. Da wurden, glaube ich, die
Voraussetzungen geschaffen, sich selbst, seine Möglichkeiten und seine Grenzen
kennenzulernen; da wurden Türen aufgetan in die vielen Räume der Aussen- und
Innenwelt mit vielen Fenstern, die zugleich Geborgenheit vermittelten und neue
Ausblicke gewährten; wir erhielten ein gutes Rüstzeug auf den Weg durch dieses
Leben; wir wollten unser Wissen erweitern, nicht als Selbstzweck, sondern als
eine Hilfe, zu verstehen, was in uns und um uns vorgeht. Ich glaube, man kann
andere Menschen nur dann verstehen, sie mögen und in ihrem Andersein annehmen,

wenn man ein wenig über sich selbst weiss, die Widersprüche in sich selbst
erfährt und mit ihnen umzugehen und zu leben und darüber hinaus sich selber
mögen lernt.
Die Frage, der wir nicht ausweichen sollten, heisst hier: Sind das, was wir «Sach-
zwänge» nennen, objektive, sozusagen naturgesetzliche Gegebenheiten, denen
wir ausgeliefert sind, oder haben wir Menschen sie geschaffen? Und weiter wäre
zu fragen: Hängen Sachzwänge vielleicht mit den Sachwerten zusammen? Und
noch weiter: Sind die Sachwerte die zentralen Werte in unserem Dasein?
Man spricht von der Flucht in die Sachwerte. Das sind die Werte, die berechenbar
sind, die uns Sicherheit gewähren. Wer sein Geld in Sachwerten anlegt, legt es gut
an. Es trägt Zinsen und steigt im Wert - meistens.
Unsere Wertewelt, die weitestgehend materiell bestimmt ist, hängt eng zusammen
mit der Schul-, Erziehungs- und Bildungskonzeption der Herren Merian, Girard
und Trechsel: Reden, Lesen Schreiben, Rechnen, um nachher das zu tun, was uns
Nutzen bringt, wobei anzumerken wäre, dass wir Reden wohl nicht so lernen, wie
Konrad Zeller, der frühere und verstorbene Direktor des Evangelischen Lehrerseminars

in Zürich, es verstanden hat, nämlich als ein Teil dessen, was Bildung sei:
Redenkönnen und Hörenkönnen. - Unter Nutzen verstehen wir wiederum in

69



erster Linie Reichtum, Macht, Ansehen, Prestige. Der Erfolg ist, wie ich schon
angetönt habe, nicht ausgeblieben.
Aber jetzt werden auch die Schattenseiten dieser Sachzwang-Philosophie deutlich:

Zerstörung unserer Umwelt; Rüstungswahnsinn; Verlust tragender Werte;
geistige Orientierungslosigkeit; Gewaltklima; Terrorismus; enormes Ansteigen
der schweren Kriminalität, der Drogensucht, der Depressionen, der Selbstmorde,
Jugendunruhen usw. Wir werden jetzt die Opfer eines Tüchtigkeits- und
Leistungswahns, an dem wir zu ersticken drohen, weil das, was wir eben unter
Tüchtigkeit und Leistung verstehen, so engbrüstig geworden ist, dass wir kaum noch
richtig ein- und ausatmen können.
Wir fragen ja immer noch nicht als erstes: Was braucht der Mensch? Sondern:
Was brauchten die Wirtschaft, der Staat, die Wissenschaft. Wie vor 170 Jahren
teilen wir die Menschen ein in Wenig-, Mittel- und Hochbegabte. Der Massstab ist
der messbare Intellekt. Musische, soziale und Begabungen mit der Hand sind
Begabungen zweiten und dritten Ranges. Deshalb die frühe Selektion nach diesem
Massstab.
Noch einmal: Ich will keineswegs die materielle Leistung und Tüchtigkeit verteufeln.

Es ist auch wenig hilfreich, etwa die Technik zu verdammen. Sie ist dem
menschlichen Hirn entsprungen und hat uns in allen Bereichen unerhörte
Erleichterungen gebracht, auf die wir kaum mehr verzichten wollen und können. Es ist
eine Frage des Masses. Denn die Technisierung unseres Lebens hat uns gleichzeitig

eine noch nie dagewesene Spezialisierung unserer Tätigkeiten gebracht.
Als man bei uns ,1936 mit der Erfassung der reglementierten Berufe begann, wurden

12, 1940 rund 100, 1980 rund 400 gezählt. Das sind Berufe in Gewerbe, Handel,

Industrie und Dienstleistung, also nicht inbegriffen die Berufe in den Bereichen

der Wissenschaft, der Schulen, der Landwirtschaft, des Sozialen und der
Krankenpflege. Früher gab es den Beruf des Gärtners, jetzt gibt es vier spezifizierte

Gärtnerberufe mit je eigenem Fähigkeitsausweis. Auf dem Tisch des Amtes für
Berufsausbildung in Zürich liegen zurzeit unter anderen Gesuche für die
Anerkennung der folgenden zwei neuen Berufe: Asphalteur-Abdichter - das ist eine
Spezifizierung innerhalb des Dachdeckerberufes - und Handarbeitsberaterin,
eine Tätigkeit, die bis jetzt die Verkäuferin im Textilwarengeschäft ausgeübt hat.
In absehbarer Zeit werden wir den Beruf des eidgenössisch diplomierten Sterbehelfers

mit selbstverständlich gesamtarbeitsvertraglich geregeltem Lohn, geregelter

Freizeit, geregelten Ferien und mit Pensionsberechtigung haben. Natürlich
kann man die Notwendigkeit der immer differenzierteren Spezialisierung mit
Sachzwängen begründen. Aber immer mehr Spezialisierung bedeutet auch immer
mehr Abhängigkeiten, bedeutet immer mehr von immer weniger wissen, bis wir
schliesslich von nichts alles und von allem nichts mehr wissen.
Ich will den «gesunden Menschenverstand» nicht idealisieren, weil er sich allzuoft
ja auch als ungesunder Menschenverstand erwiesen hat und erweist. Aber es ist
doch eigentlich bedrückend, wie oft man heute bei irgendeinem Gesprächsthema
hört: «Da bin ich nicht zuständig, da bin ich nicht kompetent, dazu kann ich mich
nicht äussern.» Was ist das denn für ein Gewinn, wenn über dem Spezialwissen
die Vernunft verdorrt und abhanden kommt? Wo bleibt da die Menschenwürde,
wenn wir nur noch das Teilchen dessen kennen, woran wir arbeiten, aber nicht
mehr das Ganze? Wenn wir den Überblick und den Sinn für das Wesentliche
verlieren?

Es ist eines der grossen und verhängnisvollen Missverständnisse, wenn wir meinen,

Menschenbildung im Sinne Pestalozzis heisse oberflächliches Herumschnuppern
und nichts richtig können. Es ist meine aus Erfahrung gesammelte und an

unzähligen Beispielen zu beweisende Überzeugung, dass menschliche Menschen

70



bessere Spezialisten sind als einseitig gezüchtete Spezialisten. Unsere Zeit krankt
nicht an zuwenig Spezialisten, sondern an zuwenig Menschen. Wenn wir genug
menschliche Menschen haben, wird es uns nie an den nötigen Spezialisten fehlen.
Unsere Politik, unsere Wirtschaft, unser gesellschaftliches Leben werden besser
funktionieren als heute.
Diese sich an der Natur im allgemeinen und an der Natur des Menschen im besondern

orientierende Menschenbildung braucht Zeit. Das ist keine Erfindung
Pestalozzis. Das Wort Schule kommt ja, wie Sie wissen, aus dem griechischen «scholé»
und heisst Musse. Musse meint nicht Faulheit, sondern Zeit für das natürliche
Reifen. Man kann zwar jetzt Tiere und Pflanzen mit künstlichen Mitteln schneller
wachsen und reifen lassen, als das früher der Fall war. Vielleicht wird man eines

Tages auch die Mittel haben, nicht nur das körperliche, sondern auch das intellektuelle

Wachstum des Menschen zu beschleunigen. Ob dann auch das humane
Potential zunimmt, ist eine andere Frage. Aber ich meine, nachdem wir in diesem
Jahrhundert unsere durchschnittliche Lebenserwartung um 20 bis 25 Jahre
verlängert haben, dürften wir doch wohl vorne in den entscheidenden ersten 20
Lebensjahren etwas mehr Zeit für die Menschenbildung investieren und die
Heranwachsenden eben mehr als bisher mit allen ihren Anlagen vertraut machen,
damit sie dann aus diesem reichen Angebot auch richtig wählen können.
Da kommen nun die Sachzwänge erneut zum Zug: Zeit ist Geld, und Geld ist
knapp. Wer soll das bezahlen? Statt Lehrerüberfluss kleinere Klassen. Schön und
gut, aber wiederum: Wer soll das bezahlen? Wir haben in den letzten 30 Jahren
vermutlich Milliarden in moderne Schulhäuser investiert und die äussern
Bedingungen gewaltig verbessert. Auch das soll anerkannt sein. Aber die materiellen
und vor allem die geistigen Investitionen in eine schulische Erziehungs- und
Bildungsarbeit, in deren Mittelpunkt der Mensch als Person steht, haben mit den
äusseren Verbesserungen nicht Schritt gehalten. Im Gegenteil: Mir scheint, die
Kluft zwischen dem Immobilien- und dem humanen Wert der Schulen ist grösser
geworden, das Defizit an geistig-seelischem Inhalt und das damit zusammenhängende

Unbehagen vieler Lehrerinnen und Lehrer ist angewachsen.
Ich meine, es sei, wie ich schon erwähnt habe, die Zeit nicht der Revolution, wohl
aber der Reformation auch im Bereich der Schule gekommen. Neben gewiss
nützlichen Reformversuchen müsste eine grundsätzliche Besinnung Platz greifen.
In den Kirchen und den Naturwissenschaften beginnt man zu erkennen, dass die
seinerzeit - vornehmlich durch die Starrheit der Kirche - erfolgte Trennung der
Religion von der freien Forschung, die dann zu einer grenzenlos optimistischen,
aber nur noch rationalistisch-materialistisch verstandenen Naturwissenschaft
geführt hat, verhängnisvolle Folgen zeitigte. Wo der Mensch sich selbst an die
Stelle Gottes setzt und meint, er dürfe alles machen, was er machen könne, wird
am Ende Chaos und Zerstörung, Vernichtung seiner selbst sein. Es gibt Anzeichen

für eine solch verhängnisvolle Entwicklung. Aber es gibt auch Zeichen der
Hoffnung. Grosse Wissenschafter - Einstein, Heisenberg, Weizsäcker, Heitier,
Portmann - und bedeutende Theologen beider Konfessionen haben erkannt, dass
sie aufeinander zugehen müssen im Wissen, dass Glaube und wissenschaftliche
Forschung keine Gegensätze sein müssen. Forschen, verstanden als ein
Sichnähern dem Wunder der Schöpfung, und Glauben als ein Wissen um die Grenzen
und die Verantwortung, die die Freiheit dem Menschen um seiner selbst willen
auferlegt.
Nicht anders kann es im Bereiche der menschlichen Erziehung und Bildung sein.
Wenn die äussere - notwendige - Tüchtigkeit nicht eine Frucht der inneren
Reifung und Entwicklung von Stufe zu Stufe, von Erkenntnis zu Erkenntnis, von
Liebe zu Liebe des Menschen ist, um wieder mit Pestalozzi zu sprechen, wenn im

71



Gegenteil die äussere Tüchtigkeit die Entwicklung zum Menschen hemmt, blok-
kiert, unterdrückt, dann wird das Ergebnis immer brutalere Inhumanität, immer
mehr Egoismus, immer mehr Vereinsamung und Verzweiflung sein.
Ich bin nicht Pessimist, trotz allem. Auch kein heiterer Optimist. Beide sind,
scheint mir, auf einem Auge blind. Man soll sehen, was ist, um das in Angriff zu
nehmen, was getan werden muss. Wir haben die Sklaverei überwunden, die absoluten

Monarchien, den Feudalismus hinter uns gelassen. Es ist nicht einzusehen,
warum wir nicht auch die Diktatur der Sachzwänge abschütteln und zu einer
menschenfreundlicheren Freiheit vorstossen sollten. Damit ist auch die grössere Freiheit

der Lehrer gemeint, auf den einzelnen Schüler einzugehen.
Wir sind unterwegs. Pestalozzi ist nicht umzubringen. Er ist am Werk in vielen
Schulstuben, vielleicht ohne dass die Lehrerinnen und Lehrer es selbst genau
wissen, weil Pestalozzi nicht ein abstrakter Theoretiker, sondern ein schöpferischer
Realisator der immer dagewesenen menschlichen Bestimmung ist. Letztlich
machen ja nicht Theorien und äussere Reformen den Geist der Schule aus,
sondern die Frauen und Männer, denen die Erziehung und Bildung der Kinder anvertraut

ist. Trotzdem sind Reformen notwendig und dann gut, wenn sie von eben
diesem Geist des Humanen erfüllt sind.
Die Volksschule als Volksbefreiung. Das hat sie geleistet, und dafür wollen wir
dankbar sein. Nun muss die Befreiung der schulischen Erziehung und Bildung
von den Sachzwängen folgen. Schritt für Schritt, von Stufe zu Stufe, im Hin- und
Rückfluss auch gegen den Strom, um zur Quelle zu gelangen. Keine Revolution
des Hasses, sondern eine Bewegung der Liebe in ihrem umfassenden Sinn der
Zuwendung zum lebendigen Menschen als eine einmalige Chance, dem Leben
Sinn zu geben. Eine Bewegung, die von den Eltern und Lehrern zu den Kindern
geht, um dann die Politiker in den Parlamenten zu erreichen, zu ergreifen, und
schliesslich die Erziehungsdirektoren zu beflügeln, das zu tun, was sie schon lange
tun möchten - auch wenn sie es noch nicht zugeben mögen: Pestalozzi als den
Berater und Sachverständigen an ihren Tisch zu laden, der jetzt noch mit allzuviel
überflüssigem Papier, allzuviel unnötigen Verordnungen und Vorschriften belastet

ist.
Besinnung auf Pestalozzi - so der Titel eines wichtigen Buches des aargauischen
Seminarlehrers Otto Müller - heisst den Menschen in den Mittelpunkt stellen.
Wenn wir das tun, werden alle andern Probleme - Stundenplangestaltung,
Lehrerausbildung, Stoffauswahl, Gewichtung der Stoffe usw. - leicht zu lösen sein.
Ich möchte Ihnen danken für das, was Sie in diesem Sinne heute schon tun und
morgen erst recht tun werden.

72


	IV. Vortrag : Pestalozzi und die Sachzwänge

