Zeitschrift: Bericht Uber die Verhandlungen der Zircherischen Schulsynode

Herausgeber: Zurcherische Schulsynode

Band: 143 (1976)

Artikel: IV. Vortrag : Lehrerbildung - Motor oder Spiegel des gesellschaftlichen
Wandels

Autor: Aebli, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-743961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV. Vortrag

Lehrerbildung — Motor oder Spiegel
des gesellschaftlichen Wandels

Vortrag von Prof. Dr. Hans Aebli, M. A., Universitit Bern,
gehalten vor der 143. Schulsynode des Kantons Ziirich am 20. September 1976

Herr Synodalprisident, Herr Erzichungsdirektor,
meine sehr verehrten Synodalen, liebe Kolleginnen und Kollegen,

Bevor ich zur Sache spreche, mochte ich fiir die Einladung, heute zu lhnen zu
sprechen, und die herzlichen Begriissungsworte des Herrn Synodalprisidenten, oder,
wie ich lieber sage: von Dir, lieber Werner Baumgartner, danken. Ich bin gerne zu
Ihnen gekommen, und es bedeutet mir sehr viel, zur ehrwiirdigen Ziircher Schul-
synode, der ich selbst fiinfzehn Jahre lang angehort habe, sprechen zu diirfen.

Und nun zur Sache.

Die schweizerische Lehrerbildung schickt sich an, einen grossen Schritt nach vorn
zu tun. Vor dem Ziircher Volk, das schon in der Volksabstimmung von 1938 die
seminaristische Lésung seiner Primarlehrerbildung aufgegeben und fiir ein gemischtes
System optiert hat, liegt der Entwurf zu einem neuen Lehrerbildungsgesetz, das
einen quantitativcn und qualitativen Ausbau seiner Lehrerbildung vorsicht. Im
Kanton Aargau ist diesen Sommer eine zwei Jahre dauernde «Hohere Padagogische
Lehranstalt» eroffnet worden, und im Kanton Bern ist der Ubergang von einer vier-
jahrigen zu einer fiinfjihrigen seminaristischen Ausbildung der Primarlehrer prak-
tisch beschlossene Sache. Die Einfithrung cines sechsten Jahres der «rekurrenten
Bildung» wird diskutiert. Ahnliches kénnte man von mehreren anderen Kantonen
der deutschen, welschen und der italienischsprachigen Schweiz sagen.

Diese Verinderungen sind wesentlich durch den Bericht der cidgendssischen Kom-
mission «Lehrerbildung von morgen», der im letzten Herbst erschienen ist, angeregt
worden. In den konkreten Losungen, welche gegenwirtig in der Lehrerbildung ge-
sucht werden, spielt er eine wichtige Rolle. In dieser Lage ist es wohl sinnvoll,
wenn wir uns heute vornehmen, die Ideen und die Krifte, welche den gegenwirtg
sich vollziechenden Verinderungen der Lehrerbildung zugrunde liegen, etwas ge-
nauer zu betrachten. Langfristig werden sie unsere Schulen, die jungen Menschen,
die sie durchlaufen, und damit unsere Gesellschaft beeinflussen. In welcher Richtung
dies geschieht, kann uns nicht gleichgiiltig sein, nicht nur als direkt betroffene Leh-
rer, sondern auch als Glieder der Gesellschaft und als Biirger unseres Staates.
Woher aber gewinnen wir die Gesichtspunkte unserer Beurteilung? Dariiber konnte
man streiten. Ich schlage Thnen vor, dass wir den Ausgangspunkt im Verhiltnis
der Schule und mithin der Lehrerbildung zu der sie umgebenden und tragenden

121



Gesellschaft suchen. Denn dass sie beide, die staatliche Volksschule als 6ffentliche
Bildungsinstitution und die Gesellschaft, in einem Verhiltnis der wechselseitigen
Beeinflussung stehen und gegenseitig voneinander abhingen, wird niemand bestrei-
ten. Auch der Kommentar zum Entwurf fiir das neue ziircherische Lehrerbildungs-
gesetz sagt es im ersten Satz klar und einfach.

Nun aber befinden sich unsere westlichen Gesellschaften, auch die schweizerische,
in einem raschen Wandel. Wer sich also anschickt, iber die Schule und ithr Verhilt-
nis zur Gesellschaft nachzudenken, wird gut daran tun, diese letztere nicht statisch
zu sehen, sondern der Tatsache Rechnung zu tragen, dass die entscheidenden Krifte,
die dieses Verhiltnis bestimmen, gerade aus dem dynamischen Geschehen, aus dem
gesellschaftlichen Wandel sich ergeben. Damit wollen wir nicht ausschliessen, dass
es auch unverinderliche Grossen in diesem Wandel gibt, mit denen die Schule und
die Lehrerbildung ihrerseits rechnen miissen. Sicher aber ist: Wenn es sie gibt, so
sind es Invarianten im Wandel, in der Verinderung.

Aber all das ist ein wenig abstrakt, liebe Synodalen. Indem wir unsere Fragestel-
lung nunmehr prizisieren, mochte ich zugleich zeigen, dass es sich hier nicht um
akademische Gedankenspielereien handelt. Ich meine, dass die Frage des Verhalt-
nisses von Schule und Gesellschaft uns alle, uns Lehrer natiirlich insbesonders, sehr
direkt betreffen und uns «ans Lebendige gehen».

Wenn wir als Lehrer von Zeit zu Zeit den Blick zwischen der Welt «da draussen»,
dem sozialen, politischen, dem kulturellen und dem wirtschaftlichen Geschehen und
unserem eigenen Tun und Erleben hin und her wandern lassen, so stellen sich not-
wendig Fragen wie die folgenden ein:

Welches ist meine Rolle in diesem Geschehen? Was bin ich: ein Handelnder oder
ein Erleidender? Subjekt oder Objekt dieses Geschehens?

Was sind wir Lehrer? Figuren auf dem Schachbrett des sozialen Geschehens oder,
nach dem stolzen Wort Pestalozzis, «unser Staat selber», also die Herren unseres
gesellschaftlichen und unseres erzieherischen Schicksals?

Wir sehen: Es geht hier um Fragen des Selbstverstindnisses des Lehrers. Zugleich
sind es aber Fragen des Verstindnisses von seiner Aufgabe. Und weil schliesslich
die Lehrerbildung nichts anderes tut, als werdende Lehrer auf die Erfillung ihrer
Aufgabe vorzubereiten, so geht es hier zugleich um die Deutung der Aufgabe der
Lebrerbildung. Von dieser, genauer: von den Reformprojekten zur Lehrerbildung
wollen wir im folgenden ausgehen und schrittweise zu ithrem ideellen Gehalt und
ihrer grundsitzlichen Entwicklungsrichtung vorzustossen suchen. Zum Schluss wer-
den wir die in der Einleitung behandelten Grundsatzfragen noch einmal stellen,
und zu sehen versuchen, in welchem Verhiltnis die fiir die Schule und die Lehrer-
bildung vorgeschlagenen Neuerungen zu den gesellschaftlichen Entwicklungen
stehen.

Als erstes sticht die Forderung nach einer Verlingerung der Ausbildung der Primar-
lehrer und — von der Kommission «Lehrerbildung von morgen» nur am Rande
behandelt — der Lehrer der Oberstufe in die Augen. Der Bericht sagt es lapidar:
Die Berufsbildung des Primarlehrers erfordert eine zweijahrige Ausbildungszeit.
Das bedeutet ein sechsjihriges Seminar, wo man den seminaristischen Weg zu be-
schreiten gedenkt, und es bedeutet eine zweijahrige Nachmaturititsschule, wo man
dem werdenden Lehrer die Allgemeinbildung an einer Maturititsschule anbietet.
Entsprechend ist es heute eine international aufgestellte Forderung, dass die Berufs-
bildung des Gymnasiallehrers der Arbeit eines akademischen Jahres entsprechen
miisse. Fiir die Berufsbildung des Primarlehrers haben wir im Bericht «Lehrerbil-
dung von morgen» nachgewiesen, was in den zwei Jahren im einzelnen geschehen
miisste und konnte: Die Verlingerung wird vor allem aus den Bediirfnissen der
erziehungswissenschaftlichen und der berufspraktischen Ausbildung abgeleitet. In

122



Deutschland ist das anders: an der drei- bis vierjihrigen pidagogischen Hochschule
steht das Fachstudium im Vordergrund. Der deutsche Primarlehrer erhilt eine be-
scheidenere erziehungswissenschaftliche und vor allem berufspraktische Ausbildung
als der Ziircher Lehrer der Zukunft. Dabei ist es deutlich, dass die deutsche pad-
agogische Hochschule das Fachstudium einfach darum so stark gewichtet, weil sie
bei ihrer hoffnungslosen Uberfiillung ausserstande ist, die berufspraktische und er-
zichungswissenschaftliche Ausbildung, die man nicht in Massenveranstaltungen
durchfiihren kann, intensiver zu pflegen.

Die Hauptstossrichtung der Reform der schweizerischen Lehrerbildung betrifft also
die Erziehungswissenschaften (Pidagogik, pidagogische Psychologie, pidagogische
Soziologie, Didaktik und Schultheorie) auf der einen Seite, und die berufsprak-
tische Ausbildung auf der anderen Seite.

Hier stossen wir nun auf eine Tendenz grundlegender Art. Um sie in ihrer Bedeu-
tung ganz zu erfassen, muss man die Dinge mit etwas Distanz betrachten. Erzichen
kann man ja auch ohne Erziehungswissenschaften: Das haben die zahllosen Gene-
rationen von Eltern bewiesen, die ihre Kinder in der Vergangenheit erfolgreich
erzogen haben und sie noch erziechen. Wenn Erziechung von erziehungswissenschaft-
licher Theorie abhinge, so wire die Menschheit lingst zugrunde gegangen, bevor
der erste Pidagoge zur Feder gegriffen hat. Desgleichen kann man sehr wohl kom-
plexe Techniken ohne jede pidagogische Theorie vermitteln: Alle jene Handwerks-
meister, die ihre Lehrlinge in der Vergangenheit und in der Gegenwart erfolgreich
ausgebildet haben, beweisen es.

Wie und wo ist ein solches unreflektiertes Lehren moglich? Es ist es iberall dort,
wo junge Menschen durch Einordnung in die Arbeitsgruppen der Erwachsenen und
durch die Teilnahme an ihren Aktivititen lernen kénnen. In der Tat: Warum lernt
ein kleines Kind das unendlich komplexe Regelsystem seiner Muttersprache so friih
und so sicher? Weil es in das soziale Gefiige der Familie eingeordnet ist und an
ihren Titigkeiten teilnechmen kann. In ihnlicher Weise lernt der Lehrling: Er ist
einbezogen in die arbeitenden Gruppen des Betriebs, lernt durch Beobachtung und
Nachahmung und erhilt schrittweise komplexere Aufgaben zur eigenen Bewilti-
gung zugeteilt. Dabei haben die Arbeitsginge in diesen Gruppen immer Ernst-
charakter. Die Motivation ist daher bei allen Beteiligten hoch, insbesondere natiir-
lich beim Lehrling selbst.

Die Dinge wandeln sich entscheidend vom Moment an, wo man zwanzig oder
dreissig junge Menschen aus dem Leben herausholt und in ein Schulzimmer steckt,
und wo man sie von den Mitmenschen, die selber arbeiten, erleben und erleiden,
wegnimmt und einen Lehrer vor sie hinstellt, dessen alleinige Aufgabe ist, sie lernen
zu lassen. Das Entscheidende ist der Wegfall der realen, lebendigen und arbeitenden
Gruppe, also die Kiinstlichkeit der schulischen Lernsituation. Hier gewinnen nun
die Worte jenes Ubergewicht, das wir nur mit grosster Anstrengung um eine ge-
wisse Anschaulichkeit und einige praktische, jedoch kaum je Ernstcharakter tra-
gende Tatigkeiten bereichern kdnnen.

In der Rolle des Lehrers sechen wir die besten Viter und die begabtesten Hand-
werksmeister zum Teil in iberraschender Weise versagen. Was sie in der Praxis
richtig tun, vermdgen sie nicht in Worte zu kleiden und in die kiinstlichen Prozesse
des schulischen Lernens umzusetzen. Es ist, wie wenn man den Weg der Kiinst-
lichkeit ganz zu Ende gehen miisste. Schule erfordert Erzichungswissenschaft, schu-
lischer Unterricht Didakrtik, schulische Erziehung Pidagogik und pidagogische
Psychologie.

Was aber ist das: Erzichungswissenschaft? Was bedeutet didaktische, psycholo-
gische und pidagogische Besinnung? In grosser Vereinfachung ausgedriickt: Diese
Wissenschaften besinnen sich auf den inneren Aufbau der Ideen und Werte, die

123



dem menschlichen Leben zugrundeliegen, der Bildungsgiiter und der Kulturtech-
niken und auf die Weise, wie sie sich im Prozesse des Lernens im Geiste und im
Verhalten des jungen Menschen zum Leben erwachen, sich aufbauen und kon-
solidieren. Sie suchen Mittel und Wege, diesen Aufbau bewusst anzuregen und an-
zuleiten, so dass der junge Mensch ein Repertoire von Weisen des Verhaltens und
Erlebens erwirbt, die es ihm ermoglichen, sein Leben zu bewiltigen und es in er-
fiillter Weise zu leben. Sachkenntnis und Kenntnis des menschlichen Verhaltens,
Erlebens, Lernens und Wachsens: Das sind also die Kernstiicke der Erziehungswis-
senschaften. Und zwar muss es begriffliche Kenntnis sein, nicht bloss intuitive oder
«enaktive» (J.S. Brunner), nicht nur jene Kenntnis, welche im konkreten Tun
steckt. Uber sie verfiigt auch der Praktiker, der Vater, die Mutter, der Hand-
werker, der Kiinstler. Indem die Schule die Lernvorginge auf weite Strecken ver-
bal, also mit Worten, auslosen und steuern muss und indem sie die Lernsituationen
kiinstlich herstellt, statt dass sie sich aus der praktischen Titigkeit ergeben, sind
sic noch einmal auf Begrifflichkeit, das heisst auf Bewusstheit, angewiesen. Nur
den Ablauf, den ich bewusst vollziehen kann, kann ich

1. kiinstlich auslosen

2. mit Worten erklaren und

3. durch Lernhilfen, wie zum Beispiel Anschauungsmittel, geeignet unterstiitzen.

In diesem Sinne bedeutet das Studium der Verhaltens-, der Human- und der Er-
zichungswissenschaften nichts anderes als die Bewwusstmachung dessen, was die
Menschheit lingst tut, erlebt und erleidet. Philosophie und Psychologie beschrei-
ben diese Dinge, die Pidagogik und die Didaktik stellt diese Erkenntnisse in den
Dienst des erzieherischen Handelns.

Warum aber brauchen wir von all dem heute so viel mehr als vor fiinfzig oder
hundert Jahren? Warum geniigt, mit anderen Worten, das vierjihrige Seminar-
oder das einjihrige Oberseminarstudium, warum geniigen die wenigen padago-
gischen und didaktischen Vorlesungen und Ubungen, die man in der Vergangenheit
fiir die werdenden Gymnasiallehrer veranstaltet hat, nicht mehr? Dies ist aus zwei
Griinden der Fall: Einmal darum, weil der Unterricht immer anspruchsvollere Auf-
gaben der Ausbildung zu iibernehmen hat. Hinter dieser Tatsache stehen Entwick-
lungen in der ausserschulischen Gesellschaft und Wirtschaft: In der Arbeitswelt ist
ein Prozess im Gang, der auf eine Weise jene Entwicklung wiederholt, ja ihr tie-
ferer Anlass und Grund ist, den wir unter dem Stichwort der Abldsung des han-
delnden durch das schulische, verbale Lernen gekennzeichnet haben: Auch bei den
ausserschulischen Arbeits- und Produktionsmethoden ist in den letzten Jahrzehnten
der Anteil der unmittelbaren, praktischen Erfahrung und ihrer Weitergabe im Rah-
men des praktischen Tuns stindig zurlickgegangen zugunsten ihrer gedanklichen
Analyse, ihrer kiinstlichen Gestaltung und Optimierung und ihrer sprachlichen Be-
schreibung, einer Beschreibung, die den Erfahrungsaustausch iiber die Grenzen und
tiber die Zeitriume hinweg ermdglicht. So hat frither der Firber seine Farbeffekte
durch Probieren entdeckt, er hat sie sozusagen «mit der Hand gewusst», und er hat
sie seinem Lehrling in einem langsamen Prozess der nachahmenden und handelnden
Ubermittlung weitergegeben. Heute kennen wir die Physiologie der Farbwahrneh-
mung, die Physik und Chemie der Lichtwirkungen und der Farbstoffe. Die Ergeb-
nisse der entsprechenden Analyse sind sprachlich und begrifflich in Zeitschriften-
artikeln und in Biichern festgehalten, und wenn der Chemiker eine Information
braucht, so holt er sie mit Hilfe spezieller Suchprogramme aus dem Computer her-
aus, in dem sie gespeichert ist.

Damit aber muss mehr menschliche Erfahrung in theoretischer, begrifflicher und
sprachlicher Form zur Verfiigung stehen: Es fillt der Schule zu, sie zu vermitteln,
beziehungsweise die allgemeinen Methoden und die begrifflichen Voraussetzungen

124



zu lehren. So gentigen die einfachen Techniken und die elementaren, beschreiben-
den Begriffe nicht mehr, welche unsere Vorfahren in der Schule vermittelt erhiel-
ten. Sie muss mehr lehren, und sie muss die Dinge tiefer durchdringen. Die Didaktik
sagt dem werdenden Lehrer, wie dies geschehen kann.

Was wir hier vom Sachwissen gesagt haben, gilt sinngemiss auch vom Wissen iiber
menschliche Dinge und iiber zwischenmenschliche Vorginge. Auch die menschliche
und die zwischenmenschliche Realitit haben wir in unserer Kultur bewusst zu
gestalten begonnen, nicht nur am Arbeitsplatz, sondern auch in unserer Freizeit und
in unserem privaten Leben. Man denke nur an die Art und Weise, wie sich Men-
schen Unterhaltung, Zeitvertreib und Lust verschaffen, an die «Spiele, welche
Menschen treiben». Nicht zufillig ist das entsprechende Buch («The games people
play» von Eric Berne) zum Bestseller gewordcn Von daher hat dle Psychologie
zuerst einmal ausserhalb der Schule eine immense Bedeutung gewonnen. Ist es da
ein Wunder, dass auch die Schule daran denken muss, die komplex gewordenen
menschlichen und zwischenmenschlichen, insbesondere auch die erzieherischen Pro-
zesse selbst, genauer kennenzulernen, damit sie ihren Auftrag erfiillen kann?

Schliesslich stellt sich in einer derart vom Menschen bewusst gestalteten Welt auch
die Sinnfrage in akuter Weise: ‘Es ist ja nicht mehr der fraglose Sinn einer heilen,
gewachsenen und naiv gelebten Welt. So miissen wir uns auch um den Sinn, die
grundlegenden Werte und die Bestimmung unseres Daseins bemiihen, und sie be-
wusster zu realisieren versuchen, als dies in der Vergangenheit geschehen ist: Dar-
um gewinnt die Pidagogik und die Philosophie ein so grosses Gewicht innerhalb
der Erziehungswissenschaften, miisste sie wenigstens gewinnen.

Wir schen: Es sind nicht ein paar vom Denken und der Theorie besessene Er-
ziehungswissenschafter, welche der Lehrerbildung ihre Wissenschaft aufzudringen
suchen. Es ist die gesamte geistige Situation unserer Welt, einer nicht mehr heilen
Welt, welche nach rationaler Bewiltigung ruft, einer Bewiltigung, die sozusagen
den Weg der Reflexion, der gedanklichen Durchdringung und Gestaltung zu Ende
geht, den die Menschheit angetreten hat, lingst bevor es Erzichungswissenschaften
gab. Indem wir den Weg der rationalen Bewiltigung gehen, tun wir einfach ganz
und konsequent, was wir begonnen haben, aus der Einsicht heraus, dass nichts
gefihrlicher ist, als ein bisschen Vernunft, eine balbe Bildung und Psexdorationalitit,
und auch aus der Einsicht, dass diese Welt mit einer Flucht in die Irrationalitit
nicht geheilt werden kann.

So wenigstens schen die Dinge aus, wenn wir sie mit grosser Distanz und ganz
grundsitzlich betrachten. Aber die Realitit ist leider komplizierter. Die ersten
Komplikationen ergeben sich, wenn wir bedenken, dass die Erziehungswissenschaf-
ten und die Didaktik einenteils, weil noch vieles unerforscht und unverstanden ist,
und anderenteils, weil ihre Fachvertreter in der Lehrerbildung auch nur Menschen
von begrenztem Wissen und Ko6nnen sind, dem werdenden Lehrer nicht alles be-
grifflich vermitteln kénnen, was er braucht. Umgekehrt vermag auch der werdende
Lehrer sein Handwerk (!) nicht ohne weiteres aus begrifflich-abstrakter Belehrung
zu erlernen. Daher sehen wir in den modernen Bemithungen um die Reform der
Schule und der Lehrerbildung zwei verschiedene Versuche, den Gefahren einer
bloss rationalen, theoretischen und daher notwendig beschrinkten Losung der Er-
ziehungsprobleme entgegenzuwirken und sie zu korrigieren: Einmal die Betonung
ciner mit der Theorie eng verbundenen Praxis und sodann der Versuch, die nicht-
rationalen Krifte der menschlichen, insbesondere auch der kindlichen Seele zu
ihrem Recht kommen zu lassen. In der Lehrerbildung wird man diese Betrach-
tungsweise auch auf den werdenden Lehrer selbst iibertragen und sich fragen, was
getan werden muss, um auch ihn die Wirklichkeit nicht bloss denkend erfassen und
verarbeiten zu lassen.

125



Zum Theorie-Praxis-Problem mochte ich hier nicht viel sagen. Das Oberseminar
des Kantons Ziirich hat in Hans Gehrig einen Leiter, der sich im Bericht «Lehrer-
bildung von morgen» dariiber kompetent geiussert hat.

Ich mochte jedoch etwas zu den Versuchen sagen, die nicht-rationalen Bereiche der
menschlichen Erfahrung, des kindlichen Verhaltens und Erlebens zu ihrem Recht
kommen zu lassen. Die grosse Frage lautet: Was ist das, das «Nicht-Rationale»?
Ist es das Irrationale? Das Gefiih]? Das Gemiit? Das Musische? Das Soziale? Das
Ethische? Das Religiose? Oder ist es das Ganzheitliche, das Echte, das Spontane,
das Kreative, das Unbewusste? Schon die Vielfalt der Begriffe, die sich hier an-
bieten, zeigt, dass es hier ausserordentlich viel schwieriger ist, Ubersicht und Ord-
nung zu schaffen und zu einer praktikablen, allseitig Zustimmung findenden pid-
agogischen Leitlinie zu gelangen. Das ist weiter nicht verwunderlich, denn Ordnung
und Konsens erfordern wieder jene Rationalitit, die man hier gerade zu iiberwin-
den oder zu iiberschreiten sucht. Wir brauchen eine rationale Theorie und Praxis
tiber ein nichtrationales Tun und Erleben: Sie zu entwickeln, scheint keine leichte
Sache zu sein.

Unter den hier nun angesprochenen Stromungen spielt in der gegenwirtigen Leh-
rerbildung ein Komplex von Ideen ecine wichtige Rolle, dessen zwei Kernbegriffe
derjenige der Gruppe und derjenige des Unbewussten sind. Man kann es im Be-
richt «Lehrerbildung von morgen» nachlesen. Auch in fast jeder Diskussion iiber
den Psychologieunterricht in der Lehrerbildung stésst man auf das Problem. Es geht
um die Gruppendynamik. Ein schillernder, schwer eingrenzbarer und im raschen
Wandel begriffener, zum Teil krisenschwangerer Problembereich. Auch im Bericht
sind Sorge und Mahnung zur Vorsicht uniiberhérbar. Worum geht es? Einenteils
um die Erfassung der zwischenmenschlichen Vorginge in der Gruppe, und zwar
nicht so sehr um die dem offiziellen Gruppenzweck entsprechenden, als um jene
Vorginge, die sich sozusagen «unter der Oberfliche» abspielen. Sie werden vom
aussenstechenden Beobachter nicht bemerkt, sind fiir die Beteiligten jedoch sehr
wichtig. Sie betreffen die Gruppenatmosphire. Sie findet ihren Ausdruck in der
Art, wie Gruppenglieder zusammen oder gegeneinander arbeiten, aufeinander
Riicksicht nehmen oder sich an die Wand driicken, Hilfsbereitschaft oder Rivalitit,
Wirme oder Kilte, Offenheit oder Egoismus und Aggressivitat zeigen. Die Grup-
penleistung ist von diesen emotionalen Faktoren abhingig. Soweit haben die Sozial-
psychologen die Analyse getrieben. Bald einmal stromten jedoch neue Betrachtungs-
weisen in sie ein. Sie stammten aus der Tiefenpsychologie, vor allem aus dem
[deengut Freuds und der von ihm vertretenen Richtung der Psychoanalyse, in
beschrinkterem Masse aus Adlers Individualpsychologie. Der neue Gesichtspunkt
ist derjenige der Unbewusstheit vieler affektiver Reaktionen in der Gruppe und die
Erkenntnis, dass die ihnen zugrunde liegenden Triebkrifte den elementaren Men-
schen, nach Freuds Meinung die Sexualitit, nach Adlers Meinung das Geltungs-
streben und den Machtwillen, betreffen. So stellt das gruppendynamische Ideengut
heute ein Geflecht von sozial- und tiefenpsychologischen Ideen dar, das zum Teil
noch undurchsichtig und widerspriichlich ist. Begreiflich, dass in diesen relativ un-
durchsichtigen Wassern auch alle méglichen Fischer am Werke sind!

Die Botschaft der Gruppendynamik wird in Veranstaltungen vermiteelt, die unter
den verschiedensten Namen zirkulieren: Selbsterfahrungsgruppen, T-Gruppen, sen-
sitivity-Training, Balint-Gruppen. Sie reduziert sich meistens auf gewisse grund-
legende Thesen Freuds: Dass sich der Mensch der eigenen, elementaren Triebkrifte
bewusst werden miisse, dass er sie annehmen und sie in der Folge rational kontrol-
lieren und der Gemeinschaft und dem eigenen Gliick dienstbar machen miisse und
konne. Von Adler kommen einige deutlicher integrative Gedanken dazu, und Carl
Rogers’ Leitgedanken sind sogar wesentlich von Gedanken der christlichen Ethik

126



und Anthropologie geleitet: Den anderen Menschen verstehen, ihn annebmen.
Potentiell konnten diese Gruppen ihren Gliedern auch Halt, Sicherbeit und Angst-
freiheit vermitteln. Sie tun es jedoch nur in beschrinktem Masse. Einmal weil sie in
der Regel keinen Bestand haben und haben wollen — Dauerhaftigkeit setzte
einen Grad der Bindung voraus, den die meisten Mitglieder nicht eingehen wollen —
und weil sie sich extrem egalitir geben, daher keine Fiihrer haben, die diese
Rolle bewusst und auf Dauer zu iibernehmen gewillt und fihig sind. Um so deut-
licher ist das Bestreben nach Echtheit, Unmittelbarkeit, Spontaneitit. Da diese
Gruppen jedoch in der Regel keine Aufgabe und kein substantielles Thema haben
— auch wenn sie sich «themenzentriert» geben — so hat auch ihre Echtheit einen
hohlen Ton: Echtheit ohne Inhalt, was ist das? Viele versprechen dem Gruppen-
mitglied Heilung von seinen Angsten und seinen Zwingen, einige versprechen sogar
das Heil, aber von diesem Heil ist dhnliches wie von der angestrebten Echtheit,
Spontaneitit und Kreativitdt zu sagen: Es hat wenig Inhalt.

Wir wollen hier nun nicht von den gesellschaftskritischen und sozialen Ideen spre-
chen, die sich mit den Ideen der Gruppendynamik teilweise verbinden. Wir ahnen
hier alle jene Zusammenhinge, die man lingst zwischen der Psychoanalyse Freuds
und dem Marxismus festgestellt hat. Sie spielen in den offiziellen Veranstaltungen
der Lehrerbildung der deutschen Schweiz bisher eine geringe Rolle.

Auch wollen wir hier nicht weiter auf das komplizierte Verhiltnis dieser Theorien
zur Vernunft eingehen, nur andeuten, dass es darauf beruht, dass man die irratio-
nalen Krifte zu pflegen auszieht, in der Folge aber nichts Besseres zu tun weiss,
als diese bewusstzumachen und sie der «rationalen Kontrolle und Steuerung» zu-
zufiihren, jenem Bereich, aus dessen engen Grenzen man urspriinglich auszubrechen
gehofft hat.

Aber wir wollen uns die Aufgabe nicht zu leicht machen und einfach die Schwiche
der tastenden Versuche der Erfassung und Pflege gruppendynamischer Prozesse
ans Licht ziehen. Eines ist klar: diese Bemithungen hitten kein so grosses Echo
innerhalb und ausserhalb der Lehrerschaft gefunden, wenn sie nicht ein Grund-
“problem des Menschen des 20. Jahrhunderts ansprichen. Und die Institutionen
der Lehrerbildung wiren nicht so bereitwillig in diese Problematik eingestiegen,
wenn sich hier nicht neue Aspekte des Verhiltnisses von Erzicher und Zégling und
wichtige Vorginge, die sich in jeder Schulklasse und in jeder Erzicherscele abspie-
len, eréffnet hitten, Aspekte und Vorginge, die von der herkémmlichen Erzie-
hungswissenschaft und der Didaktik nicht erfasst worden sind.

Es geht letztlich darum, dass sich der Lehrer und Erzieher in Erinnerung ruft,
dass Erzichung und Lernen nicht in abstrakten Intellekten stattfinden, sozusagen
in der grauen Rinde allein, sondern dass sic in Menschen von Fleisch und Blut und
in Menschen, denen sich entscheidende Probleme und Erfahrungen im zwischen-
menschlichen Kontakt stellen und erschliessen. Die Frage scheint mir zu sein, in
welchem Verhiltnis man die Sachfragen, mit denen sich die traditionellen Human-
und Erziehungswissenschaften und die Didaktik beschiftigen, die sozialen Fragen
und die Fragen der Personlichkeitsbildung sicht. Sie auseinanderzureissen, ist sicher
falsch. Ebenso, ob dem einen Anliegen das andere zu vergessen, etwa im Unterricht
die Inhalte und die Sachfragen nicht mehr ernst zu nehmen, weil man die ganze
Aufmerksamkeit den zwischenmenschlichen Beziehungen und den unbewussten
Prozessen schenkt. Oder ihn umgekehrt so ausschliesslich auf die Sache auszurich-
ten, dass die letzteren vernachlissigt werden oder degenerieren. Erziehung und
Unterricht haben eine sachliche #nd eine menschliche Aufgabe zu erfiillen.

Sodann stellt sich uns die Aufgabe, unvoreingenommen und sorgfiltig zu priifen,
wie tragfibig die Losungen sind, die man uns fiir die gruppendynamischen und
zwischenmenschlichen Probleme anbietet. Sie halten hiufig nicht, was sie ver-

127



sprechen. Meine personliche Uberzeugung wire, dass sie letztlich weder in sozial-
noch in tiefenpsychologischen, sondern in Kategorien der Ethik und einer umfas-
senden Weltanschanung gefasst werden miissen. Das tiefste Wort ist wohl dasjenige
von Carl Rogers, der uns sagt, dass der Mensch lernen miisse, sich selbst anzuneh-
men und dass ithm dies dann gelinge, wenn er sich angenommen wisse. Hier findet
die Personlichkeits- und die Sozialpsychologie Anschluss an eines jener christlichen
Grundaxiome, auf denen das westliche Denken beruht, ob es sich dessen bewusst
sei oder nicht.

Konkret ausgedriickt: Wir werden im Unterricht nicht einen neuen Stoff «Grup-
pendynamik» einfiihren und im iibrigen die Sachficher unverindert nebenherlaufen
lassen, so wie einige Betriebe heute ihre hdheren Kader zeitweise zu einem grup-
pendynamischen Seminar aufbieten, es an einem Wochenende absolvieren und am
Montag wieder im alten Tramp weiterfahren. Vielmehr werden wir im sachlichen
Unterricht unsere Aufmerksamkeit auch auf das menschliche und zwischenmensch-
liche Geschehen richten und dafiir sorgen, dass die sachliche Arbeit auch mensch-
lich in einer Atmosphire der emotionalen Wirme, der Riicksicht und des gegen-
seitigen Verstehens vor sich geht. Ubrigens: das haben gute Lehrer seit jeher getan!

Meine Damen und Herren, liebe Synodalen! Die Frage, die wir in diesem Vortrag
bisher zu beantworten suchten, lautete in unserer ersten, vorliufigen Formulie-
rung: Lehrerbildung — Motor oder Spiegel des gesellschaftlichen Wandels? Dabei
haben wir lingst gesehen: Es geht nicht nur um die Lehrerbildung. Es geht viel all-
gemeiner um die Schule. Ja, es geht letztlich um uns Lehrer selbst, unsere Rolle und
unsere Aufgabe. Sind wir, sollen wir sein: Beweger oder Bewegte des gesellschaft-
lichen Wandels? Schon in der Einleitung konnten wir diese Frage prizisieren.
Grundlegender betrachtet, ist sie diejenige nach unserer Abhingigkeit vom gesell-
schaftlichen Geschehen. Das Spiegelbild ist abhingig vom Vorgang, den es wieder-
gibt. Die Abhingigkeit kann aber auch die schmerzlichere Form des Erleidens
haben: Dann miisste man fragen: Ist die Schule, sind wir die Opfer des ausser-
schulischen, des gesellschaftlichen Geschehens? Oder ist es umgekehrt: Bestimmen
wir als Erzieher — langfristig geschen — das Geschehen in der Gesellschaft? Sind
wir ihre Ernecuerer, ihre Innovatoren? Sollen wir es sein? Ist das unsere Aufgabe?
Und: gehen wir in dieser Rolle der Gesellschaft voraus, und sind wir daher frei,
wo die anderen von den gegebenen Verhiltnissen, ja vielleicht sogar von unserem
Willen abhidngen?

Wir haben im Vorangehenden nun zwei Schwerpunkte des Inhalts des gesellschaft-
lichen und schulischen Wandels kennengelernt: den Versuch der begrifflichen
Objektivierung gegenstandsbezogener Prozesse in den Sach-, den Human- und den
Erziehungswissenschaften auf der einen Seite — man konnte in einem neuen, wei-
ten Sinne von «Rationalismus» sprechen — und auf der anderen Seite die Ten-
denzen, die sich das Ziel setzen, den Menschen und die Menschlichkeit zu ihrem
Rechte kommen zu lassen — man konnte von einem neuen, nimlich sozialen und
tiefenpsychologischen «Humanismus» sprechen. So konnen wir uns nun konkret
und spezifisch fragen: Sind wir Spiegel, Opfer oder Initiatoren dieser Tendenzen?
Oder, weitergchend: sollten wir uns diese Rolle als Auftrag zuschreiben?

Hier stellen wir als erstes fest: Vielleicht vermogen unsere pidagogischen Bemii-
hungen einiges in der Gesellschaft zu bewegen. Sicher aber werden wir als ihre
Triger selbst von Kriften bewegt, die ihren Ursprung ausserhalb der Welt der
Erzichung haben. Wenn wir also den gesellschaftlichen Wandel ein Stiick weit vor-
wirts treiben: sicher treiben wir ihn als Getriebene, sicher sind wir abhingig von
viel grundlegenderen Ideen, als es die pidagogischen Anwendungen sind, mit denen
wir operieren. Wir sehen es am deutlichsten im technologischen Rationalismus
unserer Schulen: Er bedeutet ja nichts anderes als die Ubernahme der technolo-

128



gischen Mittel, die uns eine entsprechende Industrie verkauft, und diese lebt von
den Fortschritten und den Anwendungen der naturwissenschaftlichen, insbesondere
der physikalischen Erkenntnisse. Das geben uns die Vertreter dieses Rationalismus
wohl ohne weiteres zu.

Den Kollegen von der anderen Seite fillt dieses Gestindnis in der Regel nicht so
leicht. Gruppendynamische oder psychoanalytische Ideen und Praktiken werden
haufig als spontan erstehende Friichte menschlicher Unmittelbarkeit verstanden,
von ihren Protagonisten ebenso wie von ihren Partizipanten. Indessen braucht man
nur zu beachten, wie dhnlich etwa die Ergebnisse der Psychoanalysen inner-
halb einer gegebenen Schule und wie verschieden sie zwischen den Schulen sind,
und wie ihnlich das Geschehen in gruppendynamischen Seminaren einer bestimm-
ten Richtung und wie verschieden es zwischen den Richtungen ist, um zu er-
kennen, dass auch hier Schulen mit ithren Dogmen und ihren Praktiken, ihren Lehr-
meinungen und Lehrmeistern vorliegen. Es spielt hier hochstens ein psychologisches
Gesetz, das besagt, dass Lehrmeinungen und Kulturphinomene, welche den Men-
schen mit hohem Engagement und starkem Glaubenscharakter verkiindet werden,
von diesen nicht als solche wahrgenommen werden, sondern den Eindruck erwek-
ken, als handle es sich hier um ewige, personunabhingige Wahrheiten, die fraglos
sind, und deren Ubernahme auch keine Abhingigkeit begriindet, sondern im Ge-
genteil frei macht. Erst wenn in solchen Schulen starke und unabhingige Persén-
lichkeiten auftreten und an den Dogmen der Meister und am gemeinsamen Glau-
bensgut Zweifel zu dussern beginnen, wird in der Regel einigen Beteiligten klar, dass
es sich auch hier um Meinungen, um gewordene Ideen, um geschichtliche Erschei-
nungen handelt, und dass man ihnen gegeniiber unfrei und abhingig sein kann.

Auch Revolutionire sind also nicht etwa frei, ja sie sind hdufig viel abhingiger
und unfreier — von Ideen und von den sie beherrschenden Menschen und Organi-
sationen — als ihre bescheideneren Mitmenschen. Als pidagogische Revolutionire
aber sind sie blosse Ubertrager der ausserschulischen Krifte in die Welt der Schule
und daher noch in einem neuen Sinne abhingig.

Plidieren wir also fiir die Bejahung der Rolle des Mitliufers im gesellschaftlichen
Wandel? Sollen wir einfach versuchen, «moderne Erzicher» zu sein und getreulich
zu spiegeln, was in der ausserschulischen Wirklichkeit vor sich geht? Soll unser
pidagogischer Rationalismus den Rationalismus der ausserschulischen Welt wieder-
spiegeln und werden wir uns auch ein wenig «gruppendynamisch» und psycho-
analytisch geben, weil das heute dazu gehort.

An dieser Stelle wird die Abhingigkeit des Erziehers von den ideellen und gesell-
schaftlichen Verhiltnissen zum akuten Problem: Denn was bisher als die Freiheit
des Bewegers, der Unfreiheit des von gesellschaftlichen Verhiltnissen Getriebenen
erschien, erweist sich nunmehr allemal als Abhingigkeit: Von der Lehrmeinung
des Meisters da, von der Macht der Verhiltnisse dort. Gibt es daraus kein Entrin-
nen? Gibt es keine andere Rolle fiir einen Erzieher? Ich meine, dass es sie gibt.
Und zwar ist es eine Rolle, die uns nicht zugeteilt wird, die wir uns vielmehr selbst
zuteilen, eine Rolle zudem, in der Abhingigkeit und Selbstindigkeit in neuer Weise
verbunden sind.

An ihrem Ursprung steht kein Akt der Selbstherrlichkeit, sondern ein Akt der Be-
scheidenheit. Er besteht darin, dass wir uns nicht eine Lehrmeinung, eine Doktrin,
eine Organisation suchen, die uns die Wahrheit pfannenfertig liefert, sondern, dass
wir uns der Wahrheit 6ffnen und auf sie hiren, wo sie auch herkomme. Einige ver-
nehmen sie, wenn sie die ausserschulische Erzichungswelt betrachten, im Wirken von
Vitern und Miittern z. B., die diesen Namen verdienen. Einige sehen sie, indem sie
die besten Krifte in ihren Mitmenschen, der Gesellschaft, im Lande suchen, jene
Krifte des Tuns und Erlebens, aus denen die grossen Leistungen der Vergangenheit

129



und der Gegenwart erwachsen sind. Einige wenden den Blick nach innen und aus-
sen zugleich und finden diese Krifte im Hoffen und Glauben der Menschen.

In einem zweiten Schritt versuchen sie, daraus eine lebendige Vision des guten
Lebens aufzubauen, eines Lebens, das fiir sie selbst und fiir die anderen lebenswert
ist. Das ist eine grosse Leistung. Ein grosser Teil der Trostlosigkeit unserer Welt
beruht auf der Tatsache, dass uns diese Vision eines besseren Lebens fehlt: Wir sind
die Opfer unserer Phantasielosigkeit, unserer Blindheit und Passivitit geworden.

Der dritte Schritt aber ist der entscheidende: Nach diesem dusseren und inneren
Sehen gehen wir hinaus in die Welt, begegnen wir der Gesellschaft, nicht indem
wir uns fragen, was diese mit uns im Sinn habe, aber auch nicht, um in ithr und mit
ithr unser Programm und unsere Reform oder unsere Revolution zu machen, son-
dern um ihr zu dienen. Als Erzieher sind uns unmittelbar die Kinder anvertraut,
aber in ihnen schen wir die Triger der kiinftigen Gesellschaft. Thnen versuchen
wir das zu geben, was den besten Kriften entspricht, die wir in ihnen und in der
Welt angelegt schen.

Unsere erste Aufgabe ist es dabei nicht, die bestehenden Verhiltnisse zu revolutio-
nieren. Es ist das Zeichen fiir allerlei Naivitit und Verblendetheit, wenn man nicht
erkennt, wie gross schon die Leistung ist, die besten sozialen und kulturellen Errun-
genschaften unserer Welt mit der jungen Generation zusammen nachzukonstruie-
ren und sie in echter Weise weiterzugeben. Denn die Kultur und die menschliche
Gesellschaft stellt ja nicht eine materielle Wirklichkeit dar, die einfach da ist: Sie
muss von jeder Generation wieder neu geschaffen werden. In menschlichen Ver-
haltnissen ist auch die erfolgreiche Reproduktion guten Lebens eine schépferische
Leistung. Man braucht es nur zu versuchen, um die Grosse und die Schwierigkeit
dieser Leistung zu erkennen. Jeder Lehrer weiss es.

Dariiber hinaus aber streben wir als Erzieher natiirlich eine bessere Welt an. Wir
versuchen in ihr zu verwirklichen, was wir im zweiten der genannten Schritte als
Vision in uns aufgebaut haben. Indem wir es tun, sind wir abhingig und frei zu-
gleich. Wir sind abhingig, indem wir das Kind und die Gesellschaft erkennen miis-
sen, so wie sie sind, und indem wir uns in unserem Tun an sie wenden, an sie an-
passen, wenn man so sagen will. Aber es ist eine Anpassung besonderer Art: Indem
sic hinhort auf das beste Wollen der Menschen, auch des Kindes, und indem sie
seinen besten Kriften aufzuhelfen versucht (wie Pestalozzi gesagt hat), setzt sie
sich in einem schopferischen Akte fort. Dies ist kein Akt der selbstherrlichen, son-
dern der dienenden Schopfung. Letztlich sind nicht wir es, die dabei schaffen: es
schafft in uns, mit uns. Vielleicht sind wir dabei nicht frei; wir sind es sicher nicht,
wenn Freiheit Selbstherrlichkeit bedeutet. Wir sind es jedoch, wenn es bedeuter,
dass wir fiir uns und fiir die uns anvertrauten Menschen eine gute Welt und ein
gutes Leben ganz wollen.

So, meine Damen und Herren, erweist sich unsere im Titel dieses Vortrags gestellte
Frage als sehr vorliufiger Natur: Wir sind nicht Motoren des gesellschaftlichen
Wandels, wenn der Beweger selbstherrlicher Macher des Wandels heisst, und wir
sollen es nicht sein; und wir sind nicht Spiegel oder gar Opfer des gesellschaft-
lichen Wandels, wenn wir die innere Kraft aufbringen, der Welt aktiv zu begegnen
und sie aus der Kraft einer inneren Schau wahrzunehmen. Unsere wirkliche Rolle
ist diejenige des Dienstes an der Gesellschaft und am Menschen. In dieser Rolle ist
es sinnlos, vom Machen oder Bewegen zu sprechen, und es ist sinnlos, von blosser
Spiegelung zu sprechen: Dienen heisst etwas fiir den anderen tun. Tun ist Selbst-
titigkeit und daher Freiheit. Es ist aber gleichzeitig Tun von einem anderen her
und fiir einen anderen. Es ist daher Tun in Bescheidenheit und Tun «im Auftrag».

130



	IV. Vortrag : Lehrerbildung - Motor oder Spiegel des gesellschaftlichen Wandels

