
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 79 (1912)

Artikel: Beilage VIII : Rousseau und die moderne Pädagogik

Autor: Klinke, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


88

Beilage VIII;

Rousseau und die moderne Pädagogik.
Von Dr. W. Klinke, Zürich.

Vor wenigen Wochen hat die gebildete Welt dem Andenken
eines Mannes gehuldigt, der vor anderthalbhundert Jahren
durch seine literarischen Erzeugnisse einen Sturm der Begeisterung,

wie der Entrüstung in weiten Kreisen entfachte.
Zweihundert Jahre sind seit der Geburt Jean Jacques Rousseaus

verflossen, und überall fanden in diesen Tagen zu Ehren des

Philosophen, des Pädagogen, des Künstlers feierliche Festakte und

Gedächtnisreden statt. Auch die Lehrerschaft tilgt eine
Ehrensehuld, wenn sie heute des Mannes gedenkt, von dem zu einer

Zeit, da das öffentliche Erziehungs- und Unterrichtswesen sich

in dem Schlendrian des Althergebrachten befand, kräftige
Impulse zu einer Reform der Erziehung ausgingen, und der einen

Kampfruf gegen die Verschrobenheit und Verkünstelung der

ganzen damaligen Kultur ertönen ließ, der nirgends ungehört
verhallte.

So hin ich denn gerne einer Einladung des SynodalVorstandes

gefolgt, heute mit einigen Worten dieses Geistesheroen zu

gedenken. Leider muß ich es mir bei der überaus knappen Zeit,
die mir für meine Ausführungen zur Verfügung gestellt worden

ist, versagen, eine erschöpfende Darstellung der Ideen dieses

Kämpfers für eine Reform der Erziehung zu bieten, und mich

damit begnügen, auf das Charakteristische seiner Forderungen
hinzuweisen.

Es ist nicht leicht, diesem viel genannten, viel geschmähten,
aber meist verkannten Geiste eine unparteiische, gerechte
Würdigung angedeihen zu lassen. Rousseau ist ohne den düsteren

politischen, sozialen und kulturellen Hintergrund seiner Zeit



89

nicht denkbar. Ein leidenschaftlich aufgenommener Kampf
gegen die verkommenen, morschen Zustände in Staat, Kirche,
Gesellschaft und Erziehung mußte damals kräftige
Unterstützung finden.

Während aber in Frankreich vorzugsweise die politischen
Ideen Rousseaus in die Tat umgesetzt wurden, fanden in der

Schweiz und in Deutschland vor allem seine pädagogischen
Grundsätze weitgehende Beachtung. Und dies ist tief in den

Verhältnissen jener Zeit begründet. Das deutsche Erziehungs-
Wesen litt in der Mitte des 18. Jahrhunderts unter der in ein

unrichtiges Fahrwasser gekommenen pietistischen Pädagogik.
Die Schulen waren zu kirchlich polizeilichen, durch Angst und

Furcht herrschenden Zuchtanstalten geworden. Mönchischer

Zwang, harte Sittenpolizei und Klosterdisziplin herrschte in
der Erziehung (Schmidt). Man tat der Natur des Kindes
Gewalt an, indem man allen kindlichen Frohsinn als sündhaft zu.

unterdrücken suchte. Das Hauptmittel der "Erziehung war die

beständige, genaue Aufsicht, eine unausgesetzte penible
Überwachung, die das Leben des Kindes in engen Schranken hielt.
Es galt die Selbständigkeit und die Eigenart des Kindes zu

Unterdrücken und seinen von Grund aus verdorbenen Willen zu
brechen. Es war die Zeit der Askese, in der die Menschen um
so tugendhafter zu sein glaubten, je mehr sie auf die Befriedigung

ihrer Wünsche verzichteten, und wo man demzufolge auch

die Erziehung als die beste ansah, die darauf ausging, sich
dem Verlangen der Kinder möglichst zu widersetzen und ihre
Wünsche zu durchkreuzen. Der politische Despotismus jener
Zeit mit seinen harten Gesetzen, seiner rohen Gewalt und der
Forderung des sklavischen Gehorsams von den Untertanen
führte auch zu einer ebenso rohen Disziplin in den Unterrichtsanstalten,

zu einer Despotie in der Schule.
Und nun tritt ein Mann auf mit gewaltigen Ideen, der

dieser Zeit den Krieg erklärt, der mit glänzenden Waffen und
einer an Fanatismus grenzenden Begeisterung kämpft für Freiheit,

Wahrheit, Recht und Tugend, der der Gesellschaft in
politischer, sozialer und pädagogischer Hinsicht neue Wege weist,



90

und der einen Idealismus predigt, der zu dem kühlen Skeptizismus

und dem glaubenslosen Materialismus in grellem Gegensatze

stand. Warum war die Wirkung dieses Mannes, der wie

seine Schriften selbst voll großer Widersprüche ist, eine so

ungeheure? Weil er zuerst aussprach, was im stillen bereits
Tausende bewegte, weil diese Reaktion des Gefühls gegen den trockenen

Intellektualismus, die in seinen Schriften in glühenden, von

Herzen kommenden Worten zum Ausdruck kam, überall

gleichgestimmte Saiten in Mitschwingung versetzte.

In der pädagogischen Welt erregte vor allem sein genau

vor hundertfünfzig Jahren erschienener Erziehungsroman
ungeheures und berechtigtes Aufsehen.

Unzählige Fäden führen von unseren Einrichtungen und

Bestrebungen auf dem Gebiete der Erziehung zurück auf dieses

merkwürdige Buch, dessen Einfluß noch heute lebhaft spürbar
ist. Kein Werk Bousseaus ist vielleicht so sehr mißverstanden

worden, wie gerade dieses, wer aber Rousseau nur nach diesem

Buche beurteilt, der kennt ihn nicht. Gewiß sind die vielen

Widersprüche, die sich darin finden, einer unparteiischen
Würdigung nicht günstig; allein viele dieser Widersprüche sind nur
scheinbar, und zumeist liegen sie mehr in den Worten, als in
den Ideen. Auch hier gilt das Wort: Der Buchstabe tötet, der

Geist aber macht lebendig. Eine tiefere Betrachtung ergibt, daß

überall eine einzige Grundgesinnung die ganze Tätigkeit
Rousseaus durchzieht, die dahin geht, den Menschentypus zu

vervollkommnen und zu veredeln. „Ich habe über verschiedene

Gegenstände geschrieben," äußert er sich in einem Briefe an

Baumont, „aber immer aus denselben Prinzipien heraus; es ist

überall dieselbe Moral, derselbe Glaube, überall sind die Grundsätze

und mehr oder weniger auch die Ansichten dieselben-

Trotzdem hat man die einzelnen Bücher ganz verschieden
beurteilt, eben weil man dabei mehr den behandelten Stoff, als

meine Absicht im Auge hatte." „Meine Gegner haben vielleicht
in ihrer Kritik das getroffen, was ich gesagt habe, sicherlich
aber nicht, was ich habe sagen wollen. Wenn anders ihre
Schriften also die meinen widerlegen, so beweist das nur, daß



91

ich mich nicht habe verständlich machen können; denn das, was

ich gedacht habe, widerlegen sie nicht."
Aber wie kommt ein Mann wie Rousseau, ein so weltflüchtiger,

misanthropischer Mensch mit so abenteuerlichen
Lehensverhältnissen und einer verworrenen Bildung dazu, sich mit
pädagogischen Problemen zu befassen und einen unberechenbaren

Einfluß auf die Erziehung des Menschengeschlechtes zu

gewinnen? Dies läßt sich nur verstehen, wenn man beachtet, daß

das größte an Rousseau der Dichter, der Künstler ist. Man wird
kaum fehl gehen, wenn man annimmt, daß Rousseau bei der

Abfassung des „Emil" sich selbst im Spiegelbild einer lebhaften

Phantasie, als Idealprodukt einer vernunftgemäßen
Erziehung betrachtete. Rousseau flüchtet sich in das Reich der
Phantasie und schafft dort, was ihm die Wirklichkeit versagte;
er, dieser unglückliche Mensch mit seiner verfehlten Erziehung,
seinen Irrungen, diese krankhafte Natur mit einer lebhaften
Einbildungskraft träumt sich eine Erziehung, wie er sie sich
selbst gewünscht hätte und deren Endprodukt in körperlicher
und geistiger Hinsicht in starkem Gegensatz zu ihm selbst steht.
Sein „Emil" hat all die Eigenschaften, die ihm seihst zumeist
fehlten. Rousseau schreibt diesen Erziehungsroman nicht, weil
er will, sondern weil er muß, weil sich sein ganzes Inneres
auflehnt gegen seine verfehlte Lebenshahn, und weil er seiner
schweren inneren Not Ausdruck geben möchte. Von diesem

Gesichtspunkte aus allein darf sein Werk über Erziehung beurteilt

werden; es will gar keine gelehrte pädagogische Abhandlung

in modernem Sinne sein.
Das Buch ist nicht geschrieben als ein „Evangelium der

Erziehung", als eine Anleitung für Eltern. Rousseau erklärt in
den „Lettres de la Montagne" selbst: „Es handelt sich um ein
neues Erziehungssystem, dessen Plan ich den Weisen zur
Prüfung vorlege, und nicht um eine Methode für die Väter und
Mütter, an eine solche habe ich gar nicht gedacht. Wenn es

manchmal scheint, als ob ich mich direkt an die Eltern wende,
so geschieht das, entweder um mich besser verständlich zu
machen, oder um mich kürzer auszudrücken. Allerdings machte



92

ich mich an mein Buch, um die Bitte einer Mutter zu erfüllen;
aber diese Mutter, so jung wie sie ist, hat Verstand und kennt

das menschliche Herz. Nur für Geister von ihrem Schlage habe

ich geschrieben, nicht für den ersten Besten, für Leute, die mich

lesen, ohne mich zu verstehen, die mich beschimpfen, ohne mich

zu ärgern." Und in einem andern Briefe an Cramer äußert er

zwei Jahre nach dem Erscheinen des „Emil": „Sie haben

vollkommen recht, wenn Sie meinen, daß es unmöglich ist, aus

einem Menschen einen Emil zu machen. Aber können Sie wirklich

glauben, daß das mein Ziel, und daß das Buch, das diesen

Titel trägt, ein wirkliches Erziehungssystem sei ?" Rousseau will
keine Erziehungslehre im eigentlichen Sinne des Wortes schreiben,

er will nur das Ideal eines Menschen zeigen, in dem all das

zur Entwicklung gelangt ist, was nach ihm den wahren
Menschen repräsentiert. Das Werk darf nur beurteilt werden nach

den Grundprinzipien einer gesunden und naturgemäßen
Erziehung, die es verficht, und wenn auch zugegeben werden muß,
daß Rousseau mit seinen pädagogischen Reformvorschlägen auf
den Schultern bedeutender Geister steht, so ist doch zu sagen,
daß es zur Zeit Rousseaus so nötig war als vordem, gegen eine

verfehlte Erziehungs- und Unterrichtsweise aufzutreten, da von
einer positiven Wirkung jener Pädagogen herzlich wenig zu
verspüren war. Noch wurde im seihen Schlendrian unterrichtet wie

zu Montaignes und Lockes Zeiten, noch war die Hauptaufgabe
des Unterrichts, das Gedächtnis mit Zahlen und Namen zu
belasten, noch waren die Schulen Stätten der Qual, statt des Frohsinns

für die Jugend.
Um die breite Masse des Volkes für eine Reform der

Erziehung zu gewinnen, mußte einer kommen, der es verstand, die

Herzen zu entflammen und zu begeistern, nicht nur zu belehren.

„Man kritisiert alles von oben herab," äußerte sich Rousseau;

„um Vorschläge zu machen, braucht man aber einen andern Ton,
in dem sich unsere hohe Philosophie weniger gefällt.
Ungeachtet so vieler Bücher, die, wie man behauptet, nur den öffentlichen

Nutzen im Auge haben, ist der höchste Nutzen, das ist
die Kunst, Menschen zu bilden, immer noch vergessen geblieben."



y à

Kein zweiter, nicht einmal Pestalozzi ausgenommen, verstand

es wie Eousseau, Erziehungsfragen und Erziehungsprobleme

populär zu machen und allgemeines Interesse dafür zu erwecken.

Eousseau hat für uns heute noch weit mehr als nur
historisches Interesse; seine Grundsätze einer vernunftgemäßen
Erziehung haben jetzt noch volle Giltigkeit und harren in mancher

Hinsicht noch der Verwirklichung.
Auch unsere Zeit darf noch bei Eousseau, der mit seinen

Ideen der modernen Pädagogik recht nahe steht und neben

Pestalozzi ein Hauptanreger der eigentlich modernen

Erziehungslehre ist, in die Schule gehen.
Welches sind nun die Hauptdogmen seiner Anschauungen

über Erziehung? Grundlegend und entscheidend für die Wahl
seiner Vorschläge ist sein Glaube an die Güte der menschlichen
Natur. Nach seiner Lebensauffassung ist der Mensch von Haus
aus das vollkommenste irdische Geschöpf. Damit ist aber nicht
gesagt, daß Eousseau an eine absolute Güte der menschlichen
Natur glaubt; denn er setzt im Menschen einen Grundtrieb, die
Selbstliebe voraus, der an und für sich weder gut noch schlecht
ist, und den erst die Erziehung in eine gute oder schlechte Bahn
zu leiten vermag. Mit diesem Dogma tritt Eousseau dem Glauben

an die absolute Verdorbenheit des natürlichen Menschen,
der damals immer noch die pietistischen Kreise in Deutschland
beherrschte, der Lehre von der Erbsünde entgegen, damit an
Stelle einer völligen Brechung und Unterwerfung des von
Grund aus verdorbenen Willens eine freie, möglichst sich selbst
überlassene Entwicklung der gut gearteten Natur des Menschen
trete. Wenn wir auch heute nicht mehr wie Eousseau und die
Kreise der Enzyklopädisten der Ansicht sind, daß die Erziehung
alles vermöge, so sind wir doch alle einig, daß, wenn der Begriff
der Erziehung im weiteren Sinne gefaßt wird, und man darunter
alle auf den Menschen einwirkenden äußern Faktoren, Familie,
Schule, Kirche, Staat, die Gesellschaft, kurz das gesamte Milieu
versteht, die Bedeutung der Erziehung, also der Beeinflussung
durch die Summe aller der genannten Faktoren eine überaus
tiefe ist. Und bedürfen wir übrigens nicht alle, die wir auf dem



94

Gebiete der Erziehung arbeiten, dieses Rousseauschen Glaubens

an die Güte der menschlichen Natur? Ist es nicht gerade dieser

Glaube, der uns die Kraft gibt, die Hände nicht allzuschnell

müßig in den Schoß zu legen und uns bei unserer erzieherischen

Tätigkeit nicht allzuleicht entmutigen zu lassen?

Die Wissenschaft der letzten Jahrzehnte hat uns den Begriff

der erblichen Belastung gebracht, und weite Kreise stehen unter

dem übertriebenen, hemmenden Einfluß dieser Erkenntnis. Die

Bedeutung der erblichen Belastung wird heute weit überschätzt;

die Disposition, die in der Belastung ausgedrückt wird, ist nicht
immer schon an sich ein Defekt und durch eine zielbewußte,

vernünftige Einwirkung läßt sich viel erreichen.
Der Glaube an die Güte der menschlichen Natur, vereint

mit seiner Liebe zu den Kindern, zu der Jugend, führen Kousseau

dazu, zu einem beredten Anwalt der Hechte des Kindes und der

Kindheit zu werden. Es ist sein großes Verdienst, die Wahrheit

zum Ausdruck gebracht zu haben, daß die Kindheit als eine

selbständige und eigentümliche Lebensperiode dasteht, die ihre

eigenen Bedingungen hat und nach ihren eigenen Gesetzen

beurteilt werden muß. Vor allem hat man im Kinde das Kind zu

sehen, verlangt Rousseau; „was soll man also von jener barbarischen

Erziehung denken, die die Gegenwart einer ungewissen
Zukunft opfert, die ein Kind mit Ketten jeder Art belastet und

es von vornherein elend macht, um ihm für später ein vermeintliches

Glück zu sichern, dessen es voraussichtlich nie teilhaftig
werden wird? Menschen, seid menschlich, das ist euere erste

Pflicht. Liebet die Kindheit, begünstigt ihre Spiele, ihre
Ergötzungen, ihre liebenswürdige Natur. Wer von euch hat sich

nicht manchmal zurückgesehnt in jenes Alter, wo auf den Lippen

immer Lächeln, in der Seele immer Frieden wohnt? Warum
wollt ihr diesen Kleinen den Genuß einer so kurzen, flüchtigen
Zeit, eines so köstlichen Gutes rauben? Warum wollt ihr diese

ersten heiligen Jahre, die für sie ebenso wenig wiederkehren als

für euch, warum wollt ihr sie mit Bitterkeit und Schmerzen
erfüllen ?"

Und was ist nicht bis heute alles geschehen, um dieser For-



95

derung nachzukommen Durch ein ausgebildetes didaktisches

Verfahren, durch eine sorgfältige Auswahl der Unterrichts-
materie suchen wir der Natur des Kindes immer mehr gerecht
zu werden, und durch unsere mannigfaltigen sozialpädagogischen

Einrichtungen für Kinderschutz und Kinderfürsorge wird das

Los von Tausenden von Kindern erleichtert.
Der Same, den Rousseau ausgestreut, und der von den Phi-

lanthropisten aufgenommen und gepflegt worden ist, ist
aufgegangen und zeitigt heute herrliche Früchte. Noch aber bleibt
viel zu tun übrig! Es scheint, daß die Forderung Rousseaus,

die Kindheit müsse zu ihrem Rechte kommen, da und dort arg
mißverstanden wird; denn die moderne Pädagogik treibt nach

dieser Seite oft wunderliehe Blüten. Man ordnet die eigene
bessere Einsicht den unreifen Regungen des Kindes unter. Statt
das Kind zu einer Persönlichkeit zu erziehen, sieht man in dem

unentwickelten Wesen schon eine Persönlichkeit. Man treibt
heute, von falscher Sentimentalität geleitet, mancherorts geradezu
einen Kultus des Kindes. Als Beweis für die Zweckmäßigkeit
und Zulässigkeit einer Betätigung gilt schon, wenn das Kind
Gefallen daran findet, und so tritt an Stelle ernster, zielbewußter
Arbeit ein unzweckmäßiges Spielen und Tändeln, eine

Verweichlichung in geistiger Hinsicht. Bildung im Sinne Rousseaus

ist aber eine organische Entwicklung der Anlagen durch
kraftvolle Betätigung, die Anstrengung und Hindernisse nicht
scheut, und die zu körperlicher und geistiger Abhärtung, zur
Mannhaftigkeit führt. Solche Irrwege in der Erziehung rühren
von einer Verkennung des innersten Wesens des Kindes; darum
fordert schon Rousseau ein eingehendes Studium der Psyche
des Kindes.

„Die Kindheit ist uns eine ganz unbekannte Sache; bei den

verkehrten Ansichten, die wir darüber haben, müssen wir mehr
ind mehr in die Irre geraten. Die Weisesten fassen die Wichtigkeit

einer gewissen Masse von Kenntnissen ins Auge, ohne zu

erwägen, was die Kinder zu lernen imstande sind. Sie suchen im
Linde immer den Mann, ohne daran zu denken, was es zuvor ist.
beginne also deinen Zögling besser zu erforschen; denn du



96

kennst ihn ganz bestimmt nicht," bemerkt Rousseau und stellt

damit zum ersten Male das Postulat auf, eine systematische Kin-

derforschung, d. h. eine Erforschung der seelischen und
leiblichen Entwicklung des Kindes zu betreiben. Erst seit wenigem

Dezennien hat eine lebhafte Tätigkeit nach dieser Richtung
eingesetzt, und wenn auch heute noch eine große Fülle schwieriger

Fragen, die uns der kindliche Geist stellt, ungelöst sind und

manche Fragen für alle Zeit ungelöst bleiben werden, so sind

wir dem Ziele schon wesentlich näher gekommen und wenigstens
über die Schularbeit des Kindes ziemlich orientiert. Psychologe
im Sinne Rousseaus sein, heißt intuitiv mit feinem Takt die

leisen Regungen und Äußerungen der Seele des Kindes, seine

Begehrungen und Wünsche erfassen, sich in seine Psyche
hineinversetzen, sieh in seine Lage einfühlen.

Eine eingehende Kenntnis der jugendlichen Psyche wird
davor bewahren, Anforderungen an das Kind zu stellen und
Erziehungsmaßnahmen zu treffen, die seiner Natur widersprechen-
Hier eifert Rousseau namentlich gegen die Scheinbildung und

den übertriebenen Rationalismus jener Zeit. Man hat Rousseau

irrtümlicherweise als einen Feind der Kultur bezeichnet und

seinen Ruf: Zurück zur Natur! mißdeutet. Rousseau ist nur ein

Feind jener Überkultur seiner Zeit, jener unnatürlichen
Bildung, die den Mensehen zwar verfeinert, aber auch verweichlicht.

Er bekämpft die Wissenschaft nur insofern, als sie zur
Ausbildung der rein menschlichen Natur nicht nur nichts
beiträgt, sondern sie verunstaltet und verschlechtert. Ihm ist es

in erster Linie zu tun um die Bildung zum Menschen, zur freie»
Persönlichkeit durch Entwicklung aller von der Natur in dieses

Wesen gepflanzten Kräfte, um die Bildung zur wahren Humanität.

Er tritt für die Notwendigkeit der wahren Bildung ein,
bekämpft aber auch jede Halbbildung. „Lieber nichts wissen, als

alles halb, falsch wissen. Wenn die Menschen doch im Irrtum
verharren sollen, warum läßt man sie dann nicht in vollkommener

Unwissenheit? Wozu so viele Schulen und Universitäten»
wenn man sie das eigentlich Wissenswerte nicht lehrt ?"

Rousseaus Zögling besitzt wenig Kenntnisse; aber die, die er be-



97

sitzt, sind wirklich sein eigen, er weiß nichts halb. „Unter dem

Wenigen, was er weiß und zwar gründlich weiß, ist das

wichtigste, daß es vieles gibt, was ihm unbekannt ist, was er aber

später vielleicht wissen kann. Er hat einen universellen Geist,

nicht was seine Einsichten, wohl aber was seine Fähigkeit
anlangt, sich solche zu erwerben, er hat einen offenen, klugen, für
alles bereiten, und wenn auch nicht unterrichteten, so doch

unterrichtungsfähigen Geist."
Und haben die Worte Kousseaus nicht noch heute volle Gil-

tigkeit, wenn er sagt: „Der Mißbrauch der Bücher tötet die
Wissenschaft. Man glaubt zu wissen, was man gelesen hat, und hält
sieh nicht verpflichtet, es zu lernen. Zu vieles Lesen dient nur
dazu, eingebildete Toren zu machen. In allen Jahrhunderten der
Literatur hat man nie so viel gelesen wie "im gegenwärtigen,
und doch war man in keinem weniger weise. Die vielen Bücher
machen, daß man das Buch der Welt vernachlässigt." Dieses

Wenigerweisesein besteht nach Rousseau in einer Yerkennung
der wahren Kultur, in einer unrichtigen Wertung der Lebensgüter.

Der Begriff der Kultur ist ein recht vielseitiger. Fassen
wir ihn nicht auch vielleicht heute, wie zur Zeit Bousseaus zu
wenig tief, verstehen wir nicht auch heute darunter mehr
äußerliehe Zivilisation, statt wahrhaft innere Geistesbildung?
Die Triumphe, die die Naturwissenschaften und die Technik in
den letzten Dezennien gefeiert, haben zur Aufstellung eines
realistischen Bildungsideals, zu einer allzustarken Betonung und
Wertung des Intellektuellen geführt. Eine praktisch nüchterne
Richtung beherrscht die gegenwärtige Erziehung. Auch heute
sind weite Kreise von einer unbestimmten Sehnsucht nach einem
liefern Lebensinhalt, von einem Suchen nach einem neuen
Lebensideal erfüllt, das nicht nur den Intellekt befriedigt, sondern
auch dem emotionellen Bedürfnis des Menschen entgegenkommt.
Auf die Zeit des nüchternen Intellektualismus wird wieder
Naturgemäß eine Reaktion des Gefühls kommen. Dieser
Umschwung der gesamten Lebensauffassung hat bereits eingesetzt.
Nicht durch die Menge des Wissens, nicht durch die Kenntnisse
kommt dem Menschen das typisch Menschliehe, die menschliche

7



98

Würde zum Bewußtsein, sondern durch den Reichtum und die

Tiefe seiner Gefühle und sein starkes Wollen. Ist Rousseau nicht

ein Moderner, wenn er uns daran erinnert, daß es jetzt not tut,
umzukehren und statt der nüchternen Ausbildung des Intellekts
den Schwerpunkt in der Erziehung wieder auf die Pflege der

Gemüts- und Charakterbildung zu verlegen
Das höchste und bedeutungsvollste Problem aller Erziehung

ist das Problem der Charakterbildung, das seinen Ausdruck

findet in dem Verhältnis des Einzelnen zur Gesamtheit, und von

dem die Gestaltung und Weiterentwicklung des sozialen und

politischen Lebens, die ganze sittliche Kultur abhängt. Alle

Unterrichtsprobleme dürfen nur mit Rücksicht auf diese oberste

Aufgabe der Erziehung ihre Lösung finden.

Unserer Zeit fehlt es nicht an intelligenten Menschen, wir
haben deren genug, die über ein bewundernswürdiges Maß von

Wissen verfügen; aber es sind deren zu wenige, die warmes Fühlen

mit starkem Wollen verbinden.

Wohl zu keiner Zeit hat man mehr von einer Reform der

Schule gesprochen, als jetzt. Aber worin besteht diese Reform
zumeist Man zankt sich, ob man ein Stündchen mehr Geschichte

oder Katurkunde, Geographie oder Sprache auf den Lehrplan
dieser oder jener Schule setzen wolle, ob den Abiturienten dieser
oder jener Abteilung in dem einen oder andern Fache eine
Prüfung erlassen werden dürfe oder nicht; es ist kein kleinliches
Markten und Feilschen. Über unbedeutenden Unterrichtsproblemen

vergißt man die wahren Erziehungsprobleme. Es fehlen die

großen Gesichtspunkte für eine tiefgreifende Reform, die darin
bestehen muß, Mittel und Wege zu finden, das Gefühls- und

Willensleben zur Entwicklung zu bringen; denn das oberste und

letzte Ziel der Erziehung, das ewig bleiben wird, ist die Huma-
nitas, die Entwicklung des Menschlichen als des höchsten i®
Menschen.

Die wichtigsten Hebel aber für diese Reform liegen in der

Persönlichkeit jedes einzelnen Erziehers und nicht in Gesetzen,

Verordnungen, Reglementen, in Lehr- und Erziehungsplänen.



99

Für die Willens- und Gemütsbildung bedarf es aber eines

besonders hierzu geeigneten Milieus, und dies ist in erster Linie
die Familie. Auch Rousseau anerkennt die Familie als die natürliche

Stätte der Erziehung, und wenn er seinen Zögling diesem

Milieu entreißt und einem Hofmeister unterstellt, so tut er das,

weil er die Zustände des verderbten Paris vor Augen hat, vor
dessen Einflüssen er seinen Zögling bewahren möchte. Die
Familie und nicht die Schule ist der wirksamste Faktor in der

Erziehung; denn sie stellt unter natürlichen Bedingungen einen

engen Kontakt her zwischen dem Zögling und dem Erzieher,
wie er gerade für die Charakterbildung von ausschlaggebender
Bedeutung ist. Auf Schritt und Tritt zeigt uns Rousseau, wie
sein Zögling nach der Gefühls- und Willensseite durch die
Verwertung der momentanen Lebenslage aufs tiefste beeinflußt wird.
Solche Bedingungen kann die öffentliche Schule auch im besten
Balle nie bieten; und so sehr sie auch geeignet ist, den Einfluß
der Familie zu unterstützen und zu kräftigen, so kann sie doch
die Familienerziehung nie ganz ersetzen. Wie es heute im Zuge
der Zeit liegt, alle sozialen Aufgaben dem Staate zu überbinden
ünd die Privatinitiative einzuschränken, so werden heute auch
der Volksschule von Seite des Hauses, der Familie immer mehr
neue Aufgaben aufgebürdet. Was soll man heute nicht alles in
der Schule lehren und lernen! Wozu ist heute die Schule nicht
da! Die Eltern scheinen vielfach vergessen zu haben, daß auch
ihnen ein wesentlicher Teil der Erziehungsaufgabe zukommt,
ünd wenn Energielosigkeit und Untätigkeit auch mancherorts
durch die sozialen Verhältnisse, durch das hastige Drängen und
Jagen im Erwerbsleben entschuldigt werden können, so ist es
doch ebenso oft der Vergnügungstaumel, das Hasten und Jagen
«ach Lebensgenuß, das von der Hand in den Mund leben, eine
etwas allzuleichte Lebensauffassung, worin die Interesselosigkeit
vieler Eltern für die Erziehung ihrer Kinder ihren Grund hat.

a gilt es, auch das Haus an seine Pflichten zu erinnern, das
Gewissen der Eltern zu schärfen und darauf hinzuweisen, daß
Erziehung mehr sein muß als bloß Vorbereitung auf das
Erwerbsleben.



100

Hauptaufgabe der Erziehung ist also nach Rousseau die

Bildung eines starken Willens, damit der Mensch, auch wenn er

mitten im Wirbel der Gesellschaft lebt, sich weder durch seine

Leidenschaften, noch durch die Meinung der Menschen
hinreißen lasse, sondern mit eigenen Augen sehe, mit eigenem Herzen

fühle und außer seiner eigenen Vernunft keine andere Autorität

kenne. Soll aber ein willenskräftiger Mensch herangebildet

werden, dann muß die Selbsttätigkeit als oberstes Erziehungsprinzip

anerkannt werden. Daher tritt der Erzieher möglichst
zurück; er sorgt nur dafür, daß der Zögling in Situationen

kommt, die für die Entwicklung seiner Kräfte förderlich sind.

Nie aber drängt er sich ihm auf; „denn es handelt sieh ja nicht
darum, dem Zögling die Wissenschaften zu lehren, sondern bei

ihm die Liebe zum reinen Lernen zu entfachen und ihm
Geschmack und Interesse an den Wissensehaften beizubringen."
Sind vielleicht die Worte Rousseaus heute so ganz unangebracht,
daß wir den Worten noch zu viel Gewicht beilegen, daß wir mit
unserer geschwätzigen Erziehung nur Schwätzer erzeugen, daß

wir oft der Sache das Zeichen unterschieben, daß wir die
Wissenschaften lehren, statt sie den Zögling entdecken und erfinden zu

lassen.

Ein reges Interesse ist gegenwärtig erwacht, den Unterricht
nach allen Seiten und auf allen Stufen nach dem Prinzip der

Selbsttätigkeit umzugestalten, so daß die körperlichen und

geistigen Kräfte des Zöglings in weit höherem Maße herangezogen

werden. Vergessen wir nicht, daß kein anderer wie Rousseau

einen so mächtigen Anstoß zu dieser Bewegung gegeben
hat. Aber nicht nur unsere Volksschule muß das Prinzip der

Selbsttätigkeit auf den Schild erheben, auch unsere Mittel- und

Hochschulen bedürfen ebenso dringend einer Reform in dieser
Richtung.

Man hat Rousseau zum Vorwurf gemacht, daß er alle Autorität

als Erziehungsmittel verbannt und einer völligen Freiheit
das Wort spricht. Allein Rousseau will nur nichts wissen von

jener Autorität, die die Pläne des Kindes zu durchkreuzen sucht,
ohne es von der Notwendigkeit zu überzeugen, so daß die Auto*



101

rität als fremdartige Willkür und ungerechter Druck erscheint,

Wahre Autorität beruht nicht auf äußerer Macht, sondern auf

innerer Überlegenheit des Erziehers, nach der Seite des Verstandes

und des Willens. Solcher Autorität heugt sich das Kind

gerne, sein Schutzbedürfnis treibt es dazu. Wenn die Autorität
zum Ausdruck kommt durch innern, nicht durch äußern Zwang,

wenn sie darin besteht, durch Suggestion den starken Willen
des Erziehers an Stelle des schwächeren im Kinde zu setzen,

dann erscheint sie dem Kinde als etwas Selbstverständliches.

Von den Menschen und der öffentlichen Meinung soll

der Zögling möglichst wenig abhängig sein, nur von den

Dingen, und deshalb werden seinen unzweckmäßigen Wünschen

physische Hindernisse entgegengesetzt, damit er die

menschliche Ohnmacht der Natur gegenüber einsehen lerne.

Autorität und Zwang stehen der Entwicklung der Willenskraft

hemmend im Wege. Für das Kind ist der Wille des

Vaters, der Eltern um so verbindlicher, .als er ja ausschließlich

das Beste des Kindes im Auge hat. Aber das beständige

Gängeln und Bevormunden engt den jungen Menschen so ein,
daß die Freude an eigener Initiative untergraben wird. Für
Freiheit in der Entwicklung tritt Bousseau ein, für die Achtung
vor der fremden Eigenart; dies braucht deswegen nicht in
Schwäche, Nachgiebigkeit oder Zügellosigkeit auszuarten. Über
allen Forderungen und Vorschlägen Bousseaus steht als oberstes

Prinzip die Schaffung eines körperlieh und geistig vervollkommneten

und veredelten Menschentypus, der von warmem Fühlen,
starkem Wollen und tatkräftigem Handeln beseelt, mutig
einsteht für Freiheit, Wahrheit, Tugend und Becht. Ein erhebender

Idealismus durchzieht all diese pädagogischen Beformvor-
sehläge; überall finden sich verheißungsvolle Ansätze zu einer
gesunden, natürlichen Umgestaltung der Erziehung.

Alles in allem: der Mann, der mit bewundernswürdigem
Mut sieh gegen sein Zeitalter auflehnt, der seine Lehren mit
leidenschaftlicher Beredsamkeit schreibt und darum auch
Leidenschaften, höchste Verehrung neben glühendem Haß weckt,
der Mann, der in einer glänzenden und bildungsreichen Zeit



103

die Einfalt der Natur und wahres Menschentum preist und eine

Erneuerung des Menschengeschlechts durch eine verbesserte

Erziehung predigt, dieser Revolutionär in Staat, Gesellschaft und

Erziehung und der Begründer der modernen pädagogischen
Wissenschaft, dieser Mann war Jean Jacques Rousseau.


	Beilage VIII : Rousseau und die moderne Pädagogik

