
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 78 (1911)

Artikel: Beilage VII : Die Herkunft des Menschengeschlechtes in den
Anschauungen verschiedener Zeiten

Autor: Bluntschli, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


89

Beilage VII,

Die Herkunft des Menschengeschlechtes in
den Anschauungen verschiedener Zeiten

von

Dr. Hans Bluntschli
Privatdozent für Anatomie an der Universität Zürich.

«Und Gott schuf den Menschen ihm zum Bilde, zum
Bilde Gottes schuf er ihn.» In den Jugendjahren haben
"wir alle diese verheißungsvolle Kunde vernommen und
den bilderreichen Schöpfungsbericht des ersten Buches
Mose mit seiner herrlichen Sprache einwirken lassen
auf das gläubige Gemüt des Kindes. Manch einer mag
sich später freilich andere Vorstellungen gebildet haben,
als er vom Leben, vielleicht recht unsanft, mitten in den
Kampf der Weltanschauungen, den Konflikt zwischen
den altehrwürdigen Lehren christlicher Ueberlieferungen
und den — in vieler Beziehung eine ganz andere Welt
bedeutenden — Auffassungen einer auf naturwissenschaftlicher

Forschung begründeten «natürlichen Schöpfungsgeschichte»

hineingestellt wurde. Es ist wohl keiner
unter uns, der sich nicht ernster Stunden schweren,
inneren Kampfes aus jenen Jahren des Ringens und Werdens

erinnert. Was wir erlebt, machen heute andere
Generationen durch und werden spätere, wohl in etwas
anderer Form, ebenso durchzukämpfen haben.

Von jeher gehörte es mit zu den schönsten, aber
auch zu den schwersten Aufgaben der Erzieher, der
gärenden Jugend in diesem Ringen ein wohlwollender
Berater und ein mitfühlender Freund zu sein. Totes Wissen
nützt uns dabei recht, wenig, wir müssen Leben aus ihm
zu schöpfen verstehen, und vielleicht nirgends so, wie
gerade bei solcher, Weitblick und Menschenkenntnis vor-



90

aussetzenden Tätigkeit, machen wir immer wieder die
Erfahrung, daß wir selber im Lehren lernen.

Lassen Sie uns heute, vertrauensvoll wie in Jungen
Tagen, einen weisen Berater beiziehen, uns die
Geschichte, die gewaltigste Lehrmeisterin, als Führer
dienen und mitten in dem uns umgebenden, nicht immer
sachlich geführten Streit der verschiedenen Weltanschauungen

einen ruhigen Standpunkt gewinnen, getragen von
der sicheren Ueberzeugung, daß das Streben nach
Erkenntnis und Wahrheit noch nie zum bleibenden Schaden
für die Menschheit ausgeschlagen sei und geradezu zu
ihren größten Aufgaben gehöre. Geschichtliches Denken

verlangt freien Blick und die Fähigkeit, vorgefaßte
oder übernommene Meinungen dann fallen zu lassen,

wenn sorgfältiges Prüfen und Abwägen sie als unrichtig
erscheinen läßt, es verlangt aber ferner das Bewußtsein,
daß auch über unsere Urteile einst die Geschichte der
Zukunft richten werde, daß unser Wissen ein beschränktes
und unser Erkennungsvermögen kein grenzenloses ist,
und daß Zeiten kommen werden, die klarer sehen, wo wir
heute bewußt oder unbewußt im Finstern schreiten.

Zwei Punkte allgemeinerer Art mögen —-

ehe wir auf unsere Aufgabe im einzelnen eintreten -
hier kurz berührt werden. Der erste betrifft den W e g,
welcher bei unserer Betrachtung einzuschlagen ist. Wir
alle sind Kinder unserer Zeit und leben in deren Ideenwelt,

von der wir uns mehr oder weniger, nie aber gänzlich
freimachen können. Unsere Weltanschauungen und die
Kämpfe um dieselben werden nur verständlich aus dem

ganzen Vorstellungskreis unserer Tage, dem Nachwirken
vergangener Zeiten und dem Dämmern eines neuen
Morgens. So hat von jeher der Einfluß der Bildungsstufe und
Denkweise einer Zeitperiode auf das Weltbild derselben
bestanden. Nur wenige geistesfreie Heroen haben die

geistigen Schranken ihrer Zeit zu durchbrechen und
kommende vorahnend zu erfassen vermocht, aber auch sie



ill

fn (-iten docli immer in ilirer Gegenwart und haben sich

von derselben nie völlig losgelöst. Selbst so scharf um-
rissene Weltbilder, wie sie die Ueberlieferungen der
verschiedenen Eeligionen geschaffen, haben im Wechsel der
Zeit gewissen Wandel erfahren. Daher würden wir nach
kleinlichen Gesichtspunkten verfahren, wenn wir hei der
Verfolgung unseres Problèmes von der Menschwerdung
darin unsere Aufgabe sähen, einfach aus der Literatur
aller Zeiten Aussprüche und Gedankensplitter zu
sammeln, die im Sinne moderner naturwissenschaftlicher
Anschauungen lauten, oder sich gegen diese richten. Dieses

Sammeln aus dem Zusammenhang gerissener Zitate,
das fast leidenschaftliche Suchen nach Vorläufern jener
großen Männer, die neue Ideen schufen, welche zu
Marksteinen in der Geschichte der Wissenschaften wurden,
ist eine der Untugenden unserer Zeit. So hat man der
Vorläufer von Lamarck und Darwin Dutzende «entdeckt»
und damit jener wahren Begründer Bedeutung schmälern

wollen. Vergessen wir nie, daß die Geschichte nicht
dem den Lorheer reichen kann, der einen Gedanken,
losgelöst von Zeit und Stoff, einem Lichtblick gleich erfaßt
und mehr prophetisch, als innerlich begründet ausgesprochen

hat, daß vielmehr das Verdienst jenem gebührt, der
eine Idee so vielseitig beleuchtete und begründete, daß sie

nachhaltige Wirkung üben mußte, und dadurch dem
Geistesleben neue Bahnen erschloß. In allen Zeitperioden

sind die Auffassungen über die Herkunft des
Menschengeschlechtes auf's allerinnigste verknüpft mit
religiösen, philosophischen, allgemein - naturwissenschaftlichen

Anschauungen und wir würden nur ein Zerrbild
bekommen, wollten wir sie aus diesem Zusammenhang lösen.

Auch die Lehren der Vergangenheit müssen im Rahmen
ihrer Zeit studiert und beurteilt werden.

Das zweite Moment allgemeiner Bedeutung berührt
das gegenseitige Verhältnis von tatsächlicher
Erkenntnis und reinen Gedankenschlüs-



92

sen, das in den verschiedenen Weltanschauungen sich

gar verschieden verhält. Wie wir im bürgerlichen Leben
aus Einzelerfahrungen verallgemeinernde Folgerungen
ziehen und, wo auf dieselbe Ursache stets dieselbe
Wirkung sich einstellt, Gesetzmäßigkeit voraussetzen, so
enthält jede wissenschaftliche Betrachtungsweise an Reales
angeknüpfte Hypothesen. Kein Weltbild, keine Lehre
entbehrt derselben. Darum kann der Vorwurf, der einem
natürlichen Erfassen des Weltganzen oft gemacht wird
— es gründe sich ja alles auf Hypothesen — grundsätzlich

nicht als berechtigt anerkannt werden, denn, wenn er
zugestanden würde, träfe er überhaupt die Berechtigung,
nach einer harmonischen Lösung der Gegensätze in und
um uns zu streben. Anfechtbar, im Sinne wissenschaftlicher

Denkweise, ist nur ein Allzuviel von Hypothetischem,

das im Mißverhältnis zu den tatsächlichen Grundlagen

steht.

Es ist nicht zweifelhaft, daß die Menschen im Laufe
der Zeiten mit zunehmender Beurteilungsfähigkeit und
geistiger Regsamkeit größere Ansprüche in bezug auf die
Begründung einer Weltanschauung zu stellen sich
gewöhnt haben. Muten uns doch die Antworten, welche die

Naturvölker auf die Frage nach dem Werden
unserer Erde und unseres Geschlechtes gefunden haben, wie
Kompromisse an, zwischen naiver Beobachtung und
schrankenlos-tätiger Phantasie. Sie gleichen in ihrer
Vielgestaltigkeit und ihren inneren Widersprüchen den

Gedankensprüngen im Vorstellungskreis der kindlichen
Seele und sind wie diese in hohem Grade beeinflußt vom
instinktiven Bewußtsein individueller Abhängigkeit. Nun
dürfen wir freilich nie vergessen, daß im Leben des

primitiven Menschen Vorstellungen und Gesichtspunkte,
welche die Erhaltung des Lebens, die Abwehr von Not



93

und Gefahr und die Bannung von Krankheit und Tod
betreffen, weit mehr als beim Kulturmenschen im Vordergrund

stehen und daß ihm die Fragen nach dem Ursprung
der Dinge — wenn sie auch gelegentlich auftauchen mögen

— lange nicht so brennende sind, wie uns. Er
begnügt sich zunächst mit der Tatsache, daß Erde und Himmel,

Tiere und Pflanzen und ebenso die Menschen bestehen.

Frei und eingehändigt spielt sich um ihn das Leben
der Erde ab. Er zittert vor dem Köllen des Donners und
fürchtet die flammenden Blitze, wie andere unverstandene
Naturgewalten. Er belauscht die Spiele und den Kampf
der Tiere, kennt die Tücken des Urwaldes und die Gefahren

der Steppe, und da er ein guter Beobachter ist,
entgeht ihm weniger als uns die Fülle des Lebens außer sich
und seiner Art. Tief wurzelt in ihm das Bewußtsein, daß
alles was lebt, nur im Kampfe erliegend vergeht. Nach
seinem Maßstabe mißt er alles und glaubt, daß in Pflanze
wie Tier, im plätschernden Quell und aufragenden Fels
geradezu menschliche Seelen wohnen. Er kennt wohl den
Unterschied von Mensch und Tier, aber nicht im Sinne
jener scharfen Kluft, die in den Lehren Piatos und des
Christentums zu einem dominierenden Gedanken geworden

ist. Die Vorstellung, daß der Mensch etwas ganz
Einzigartiges sei, ist sicher keine ursprüngliche. Nun dachte
man öfters daran, es möchten die Anschauungen der
Naturvölker beeinflußt sein von einem instinktiven Ahnen
genetischer Beziehungen zur Tierwelt und hat in der Tat
solche Schlüsse gezogen. Es fehlen aber überzeugende
Beweise dafür. Wohl wurden und werden heute noch
vielerorten bestimmte Tiere, gar nicht so selten gerade
Affen und andere hochentwickelte Säugetiere, heilig
gehalten, wohl ist das Jagen auf Affen und der Genuß dieser

Tiere in der Alten Welt in sehr vielen Gegenden
verpönt1, aber dies alles steht vermutlich im Zusammenhang
mit den ursprünglich weit verbreiteten Vorstellungen von
der Seelenwanderung, jener ergiebigen Quelle zahlloser



94

Tiersagen. Selbst bei Völkern, die wir nicht mehr als
Naturvölker im eigentlichen Sinne bezeichnen können, haben
sich viele solcher Vorstellungen erhalten. Bei den Hindus

genießt noch heute ein Schlankaffe, der Hanuman
(Semnopithecus entellus) göttliche Verehrung, ihm sind
Tempel geweiht, und mit Stolz leiten sich indische Fürsten

von ihm her. Aus Madagaskar erfahren wir ähnliches

von einem großen Halbaffen, dem Indri (Indris
brevicaudatus). Dagegen steht auf der anderen Seite fest,
daß bei vielen Naturvölkern eine viel näherliegende
Vorstellung stammesgeschichtlicher Beziehungen, nämlich
das Bewußtsein von der Einheit der menschlichen Art, so

ziemlich fehlt. Nur die eigenen Stammesgenossen werden

bewußt als Artgenossen betrachtet, wogegen feindliche

Horden nicht selten auf gleiche Stufe mit einem zu
jagenden ßaubwild gestellt werden. So ist es die Phantasie

und nicht das Ahnen entwicklungsgeschichtlicher
Beziehungen, die bei den Naturvölkern Brücken von
Mensch zu Tier schlug. Es erhellt dies vor allem auch
daraus, daß fast ebenso häufig jene Sagen sich finden, die
umgekehrt Tiere von Menschen ableiten. Von zahlreichen
Völkern wird solches berichtet und die Gründe, warum
man sich diesen Wandel erfolgt denkt, entbehren bisweilen

nicht eines feinen Humors. Für die Dajaks auf Borneo

ist der Orang-Utan der Nachkomme von Menschen,
die das Schweigen gelernt haben und in die Wälder
gingen, um keine Abgaben bezahlen zu müssen, und für
manche Negervölker Afrikas sind die dortigen Menschenaffen

nichts anderes als verwilderte Menschen, die nicht
arbeiten wollten.

Erst als Interessen und Vorstellungen, die dem
primitiven Menschen fast ganz fremd waren, in der Menschheit

erwachten, die uns als Anfänge wissenschaftlicher
Denkweise erscheinen, begann man auch ernsthafter über
die Frage nachzudenken, die uns beschäftigt. Vom frü-



95

It en Altertum bis in die Jetztzeit begegnet uns bei den
bölierstelienden Kulturvölkern in den heiligen
Ueberlieferungen der Religionen, den Schriften
nachdenkender Weltweiser, den Werken gelehrter Naturbeo-
bachter und nicht selten auch den mehr schrullenhaften
Spekulationen schwer verständlicher Sonderlinge,
mannigfaltige Stellungnahme zu unserem Problem. Es sind
wohl Rassenbesonderheiten, welche den Grund dafür
abgeben, daß die verschiedenen Kulturvölker von jeher sehr
verschiedene Veranlagung in bezug auf die Schaffung
von Ideen und Vorstellungen über die großen Grundfragen

der Menschheit zeigten. Noch steht nicht endgültig
fest, ob wirklich allen Kulturvölkern Asiens tiefere
biologische 1'nteressen fehlten, aber im allgemeinen sind die
ethischen und volkswirtschaftlichen bei ihnen zweifellos
viel mehr entwickelt. Jedenfalls bleibt für unsere
Betrachtungen ganz vorwiegend unser Erdteil übrig und
wieder sind es in der Geschichte seiner Bewohner
bestimmte Gebiete und Zeitalter, die uns vor allem bedeutsam

erscheinen.
Lassen Sie uns zunächst ganz absehen von den

zahlreichen Einzelströmungen und vorerst die großen
Gedankengänge grundsätzlich zeichnen, die sich
durch Zeit und Raum fortspinnen und wenn auch nicht
stetigen, so doch periodenweisen Ausbau erfahren haben.
Unverkennbar sind zwei Geistesrichtungen zu verfolgen.
— Die eine befindet sich, wenn wir den zeitlichen Maßstab
an unsere Geistesgeschichte anlegen, meistens im
Hintertreffen, sie ist es, die uns vor allem interessiert, mit der
wir uns in erster Linie zu beschäftigen haben. Gegründet
ist sie auf naturphilosophische Betrachtungsweise, sie
basiert hauptsächlich auf den, durch Erfahrung erworbenen

Vorstellungen von der organischen und anorganischen

Welt und den körperlichen Eigenschaften und
Beziehungen der Dinge. Bei ihr fließt das Forschen nach
dem Ursprünge der Menschheit aus dem Forschen naclv



96

dem räumlich Seienden und seinem Werden überhaupt.
Sie geht davon aus, daß der Mensch im Naturganzen in
keinem grundsätzlich anderen Abhängigkeitsverhältnis
steht, als das übrige Lehen auf der Erde. Für sie ist das

geistige Leben keine selbständige Größe, sondern eine der
Aeußerungen des Lehens überhaupt. — Für die andere ist
das Fühlen und Denken der Seele das wahre Leben des

Menschen und der Menschengeist die Aufgabe, der alles
Forschen gilt. Seine Abhängigkeiten sind andere, als die
der Materie. Aus dem seelischen Leben allein wird der
Maßstab für die Bemessung der Werte und Unwerte
entnommen, und die Relation des Menschen zur mehr oder

weniger geistig gedachten Gottheit ist das Problem des

Lehens. Daß sich diese Geistesrichtung beim Rückblick
auf die Kindheit des Menschengeschlechtes weniger vom
eigentlichen Interesse für diese, als vom Streben leiten
läßt, Vergleiche zwischen Vergangenheit und Gegenwart,
dem gottfernen und dem gottbegnadeten Menschen zu
ziehen, wird daraus ohne weiteres verständlich, daß sie ja in
viel geringerem Grade den Menschen in seiner Stellung
in der Natur betrachtet, als das übernatürliche Wesen
seines Geistes und Gemütes betont, wenn sie auch die
mannigfaltigen Abhängigkeiten des sterblichen Menschen
nicht bestreiten kann.

Die beiden Vorstellungskreise, für die man die nur
allzu leicht mißverständlich aufzufassenden Schlagworte
der materialistischen und idealistischen
Weltanschauung geprägt hat, sind wohl im
Ausgangspunkt wie in der Forschungsmethode grundverschieden;

im Leben der Völker wie der Wissenschaften greifen

sie aber doch vielfach ineinander ein, und die
Geschichte des Materialismus weiß ebensogut vom kräftigen
Einschlag idealistischer Strömungen zu erzählen, wie die
Geschichte des Idealismus von Versuchen zu berichten
weiß, in denen ein Verständnis der Materie und ihrer
Abhängigkeiten nicht nur einseitig in Angriff genommen



97

wurde. Dies dürfen wir wohl feststellen, trotzdem ein
nicht gerade kleiner Teil der Anhänger einer oder der
anderen der beiden Geistesrichtungen von jeljer für sich
verlangte, nur nach dem Maßstabe seiner Weltanschauung
gemessen zu werden, und bei der Beurteilung der anderen
mit Vorliebe nur seine Gesichtspunkte gelten ließ.

Die beiden Ideenwelten sind wie zwei mächtige
Ströme, auf denen die Menschheit dem Meere der ewigen
Wahrheiten entgegenschifft, beide getrennten Ursprunges,

aber doch aus einem Gebirge entspringend. Ihre
Wasser streben bald zu-, bald auseinander, bald verlieren
sich im Laufe der Zeiten die des einen in weiter Ebene und
stagnieren in unfruchtbarem Sumpfe oder verrieseln im
öden Sande, während die des anderen in selbstgegrabenem
Bette sich machtvoll dahinwälzen. Wie die Flüsse der
Erde wandeln auch diese geistigen Ströme mit den Zeiten

ihr Aussehen. Die Menschen aber haben sich den beiden

Flüssen nicht willenlos anvertraut. Das Selbstbewußtsein

des denkenden Menschengeistes, aus dem alles Sehnen
nach Erkenntnis fließt, suchte den Lauf der Wasser zu
beeinflussen. Tausendfältig haben beherzte Männer Hand
angelegt, Kanäle zu graben, in denen die Wasser beider
Ströme als eine majestätische Flut dahingleiten sollten,
aber noch öfter hat Engherzigkeit Dämme und Mauern
errichtet, um jenem Bestreben entgegenzuwirken. Der
Weg zur Einsiebt, daß niemals vermeintlich absoluten
Wahrheiten das freie individuelle Denken und Streben
nach Erkenntnis geopfert werden dürfe, war nicht nur
ein langer und steiniger, sondern auch ein blutiger.
Bekenntniszwang und Doktrinarismus, Unduldsamkeit und
Verblendung spielen in der Geschichte der Menschheit
fürwahr keine geringe Bolle, und es gibt keine Lehre, die
iin Buch ihrer Geschichte nicht auch dunkle Blätter
enthielte. Die suggestive Gewalt, welche bestimmte
Vorstellungen, auch in den Wissenschaften, Jahrhunderte
hindurch auszuüben vermochten, erfüllt einen jeden ehr-

7



98

lichen Forscher mit Staunen und oft mit Schrecken, und

in jedem mag schon die Frage aufgetaucht sein, ob wir
selber nicht auch hei unserem Forschen als irrende
Menschenkinder unbewußt im Banne von Gedankengängen
stehen, die Irrtümer bedeuten. lieber dies lähmende
Zaudern aber hilft die sichere Zuversicht hinweg, daß, wie
die Liebe zur Wahrheit den Mensehengeist immer wieder
in sichere Bahnen lenkte, sich auch fernerhin alle wirklichen

Wahrheiten von selber Bahn brechen werden, trotz
zahlreicher Machtsprüche und Verdammungsurteile, die

gegen sie geschleudert werden. Das ist nicht nur der
Glaube des wissenschaftlichen Mannes, sondern eines

jeden ehrlichen Wahrheitssuchers überhaupt.

Wenn der moderne Biologe auf das griechische
Altertum und seine Geisteswissenschaft zurückblickt,
tut er es mit gemischten Gefühlen. Auf der einen Seite
erfüllt ihn Bewunderung für jene logisch klare und
unbefangene Naturbetrachtung der älteren Philosophen mit
ihrem — man kann wohl fast sagen instinktiven —
Erfassen der natürlichen Beziehungen der Dinge, ehe noch
eine exakte Naturwissenschaft umfassende Beweise für
jene Gedankenschlüsse zu schaffen vermocht hatte, auf
der anderen Betrübnis, daß jene Anfänge einheitlichen
Verständnisses der Umwelt auf Basis innerer
Gesetzmäßigkeit so bald schon durch gänzlich anders gerichtete
Vorstellungskreise der platonischen Periode abgelöst wurden

und zum guten Teil verloren gingen. Im Zeichen
des Weltproblemes steht die erste Periode der griechischen
Philosophie. Stoff und Form, das Werden der Welt und
die Bedingungen der Weltcrdnung sind die hauptsächlichsten

Fragen, denen das Nachdenken gilt, und die
Lösung, die ein Heraklit (um 500 v. Chr.) fand, daß

alles im Werden oder Wandel begriffen sei und durch
natürliche Gesetzmäßigkeit bedingt werde, enthält wahre
Größe. Damals hat man dem Wesen der Materie (Leu-



99

cippus, Demokrit, 5. Jahrhundert v. Chr.)
nachgeforscht, den Gedanken vom Bestehen absoluter Kausalität

begründet, Seele und Leib in grundsätzlich gleicher
Weise materiell bedingt erklärt und die Frage nach der
Entstehung zweckmäßig gestalteter Organismen in
naturalistischer Weise durch das endlos wiederholte Spiel von
Zeugung und Vernichtung beantwortet (E m p e d o k 1 e s,
490—430 vor Chr.). Was uns aus dieser Periode
überliefert wurde — es ist vielfach nur indirekt vermittelte
Kunde — gestattet uns nicht zu sagen, daß man auch
den Menschen in gleicher Weise, wie die anderen
Organismen, entstanden dachte, aber es muß uns dies fast als
logische Folgerung aus den übrigen erwiesenen
Gedankengängen jener Gelehrten erscheinen.

Die Reaktion gegen die naturphilosophische Epoche
kannte ganz andere Probleme, sie dachte nach über das
Erkennungsvermögen (S o k r a t e s, 470—399) und
kreierte den Gedanken der Welterlösung (Plato, 427—347

v. Chr.). Durch Aristoteles (384—322 v. Chr.) wurden

die naturwissenschaftlichen Kenntnisse in genialer
Weise zusammengefaßt und auch wesentlich erweitert,
aber es handelt sich in der aristotelischen Philosophie
im Grunde doch nicht mehr darum, welche allgemeine
Schlüsse aus der objektiven Naturerkenntnis zu ziehen sind,
sondern wie sich diese in den Kreis der vorhandenen
Vorstellungen einer von dem transzendentalen „unbewegten
Beweger" geleiteten Weltordnung einfügen. Wie der
religiöse Plantonismus mit seinen Anschauungen von der
Weltüberwindung durch die Religion und von der Jenseitigkeit

Gottes dem Christentum voranging und in diesem
heute fortlebt, so hat Aristoteles nicht nur die Naturwissenschaft

von anderthalb Jahrtausenden in mehr oder
^eniger intensiver Weise direkt beeinflußt, sondern
Wirkt noch heute in manchen großen aber auch etlichen
Unglücklichen Vorstellungen der modernen Biologie nach.
Wohl in Anlehnung an ältere Vorgänger2 hat er ein Sy-



100

stem der Tiere auf Grund wesentlich morphologischer
Gesichtspunkte aufgestellt und bewußt Anschauungen
verlassen, die z. B. alle flugbegabten Tiere, seien es nun

Vögel, Säugetiere, Fische oder gar Insekten, und wiederum

alle meerbewohnenden Formen als zusammengehörige

Gruppen betrachteten. Bewundernd anerkennen

wir den Gedanken, daß die Struktur, der Aufbau des

Organismus bedeutsamere Aufschlüsse über seine wahre
Natur vermittle, als die durch Anpassung in mannigfaltigster

Weise variablen physiologischen Eigenschaften.
Die ganze vergleichende Anatomie der Neuzeit ist ein

Zeugnis dafür, daß die Struktur den Typus eines Organismus,

oder Organes, auch dann noch deutlich erweist,

wenn ihm die physiologischen Eigenschaften längst ein

ganz anders geartetes Aussehen gaben. Aber wir verwerfen

heute die aristotelische Vorstellung von nicht nur
gedachten, sondern tatsächlich bestehenden Rangstufen in
der organischen Welt, weil wir in ihnen den Ausfluß rein
anthroprozentrischer Vorstellungen erkennen 8. Unter
E p i k u r (341—270 v. Chr.) hob sich die spekulative
Philosophie nochmals zu einer Beurteilung der natürlichen
Vorgänge, die auch uns Naturforscher anzusprechen
vermag. Er lehrte, daß wohl Götter bestünden, die aber als

ewige unsterbliche Wesen, erhaben ob den Gedanken an

Sorge und Geschäft, niemals in die Ereignisse der Natur
eingriffen, denn diese vollziehe ihren Gang nach ehernen
Gesetzen. Nicht deshalb müssten wir die Götter verehren,
weil sie sich um die Getriebe der kleinen Mensehen
kümmerten, sondern allein um ihrer Vollkommenheit willen-

Neben der philosophischen Strömung läuft im
spateren Altertum eine andere einher, die sieh durch methodische

Forschung nach Einzelwissen rühmlich auszeichnet.

Alis dieser Alexandrinischen Schule ziehen
wohl die verschiedenen Einzelwissenschaften größten
Nutzen, aber großzügige Vorstellungen von der Einheit
der organischen Welt sprossen nicht mehr hervor, die Ab-



101

Ueigung gegen spekulative Verallgemeinerung ist zu groß
geworden. Durch eine lange Periode vieler Jahrhunderte
tritt jetzt das Streben zurück, nach dem Werden des
Organischen zu forschen, das Bestehen desselben ist jenen Zeiten

wieder genügende Erkenntnis. Wohl hat ein Lucretius
(98—55 v. Chr.) ein bilderreiches Lehrgedicht

geschaffen, in dem er in enger Anlehnung an Epikur dem
Gedanken der Schöpfung des Organischen aus dem Nichts
entgegentritt und eine Urgeschichte der Menschheit
ausmalt, die sich mit modernen ethnologischen Vorstellungen

berührt, der nüchternen römischen Welt aber blieben
seine Gedankengänge über die Entstehung des Lebens
fremd. Von einer gewissen Unbefangenheit im Urteile
zeugt M a r c Aurels (römischer Kaiser von 161—180
m Chr.) Unterscheidung von Tieren, Affen und Menschen.
Und ein G a 1 e n u s (131—210 n. Chr.), wohl der nachhaltigst

wirksame Anatom aller Zeiten, gründete ein gut
Stück seiner Wissenschaft vom Bau des Menschen auf die
Zergliederung von Affen. Er tat dies, weil ihm die großen
Organisationsähnlichkeiten beider bekannt waren, aber
nicht im Bewußtsein, daß eine Wesensgleichheit auf
Grund genetischer Beziehungen vorliege i.

Als die Flutwelle des Christentums die antike
Welt mit großen und dauernden, ethischen und sozialen
Werten überwand und die Herzen eroberte mit der Lehre
vom jenseitigen Reiche, da brach wohl für das sittliche
Leben der Menschen eine neue Periode an, aber es hörte
auf der anderen Seite ein Streben nach Verständnis der
belebten Natur, um dieser selbst willen, sozusagen völlig
auf. Der Plan der Natur ist ja im Großen wie im Kleinen
vorausbestimmt in der Allmacht des allgegenwärtigen
Gottes, der den Menschen über das Getier und ins Zentrum
der Welten stellte. Aus dem mosaischen Glauben, der sich
1,1 manchen Punkten mit dem der alten Assyrer berührt,
W elche freilich im Gegensatz zur jüdischen Lehre die Ent-



102

Stellung des Göttlichen selber zu einem Moment des

Weltprozesses gemacht hatten, übernimmt die christliche Lehre
den Schöpfungsgedanken. Adam war der erste Mensch,

geschaffen von Gott zu gottähnlichem Streben, das ist die

Offenbarung, die nun gewaltige Zeiten überdauert, und
noch im Jahre 1655 entging ein jüdischer Gelehrter (delà
Pereira6), der die Behauptung aufzustellen wagte, daß

sich der mosaische Schöpfungsbericht nur auf die Juden
beziehe, und daß es voradamitische Menschen gegeben
habe, nur durch Uebertritt zum katholischen Glauben
mit knapper Not zu Brüssel dem Scheiterhaufen.

Das Mittelalter hatte für biologische Forschungen

allgemeiner Art kein Verständnis, es stand zu sehr im
Banne absoluter Heilswahrheiten. Wenn der Dominikanermönch

Albertus Magnus (1193—1280), fest davon
überzeugt, daß die Affen reden können, die Frage
aufwirft, wie es wohl komme, daß nur diese Tiere und keine
anderen dem Menschen ähnlich zur Sprache befähigt
seien, so zeigt schon der Nachsatz, es bestehe freilich ein

großer Unterschied darin, daß jene Tiere nicht über die
Wahrheit disputierten und nicht von den großen Fragen
des Lebens sprächen, daß er in biologischer Beziehung
nicht über seine Zeit hinaussah. Und auf der anderen
Seite enthalten die naturwissenschaftlichen Schriften
jener Tage regellos Beschreibungen wirklicher Tiere und
dazwischen ebenso ernsthaft jene von Fabelwesen, wie
Einhorn und Greif, gehörntem Hasen und anderen
Phantasiegebilden durcheinandergewürfelt. Die Kenntnisse
vom Bau selbst des Menschen werden nicht größere,
sondern kleinere, und über ein Jahrtausend sind die Schriften

G a 1 e n s die einzige Quelle, aus der geschöpft wird-
Nach alledem wird es uns nicht wunderbar erscheinen,
daß die schon im Altertum verbreiteten falschen Vorstellungen

von den Fossilien immer mehr an Boden gewinnen

und vom Wasser oder von Grabungen bloßgelegte
Gerippe gewaltiger Tiere mit besonderer Vorliehe als Reste



103

menschlicher Riesen erklärt wurden, sofern man nicht in
diesen Knochen gar, die uns heute gänzlich unverständliche

Wirkung einer plastischen Gestaltungskraft der
anorganischen Natur zu sehen vermeinte, ein Gedanke, der
schon von Aristoteles ausgesprochen worden war. Die
Vorstellung, daß unser Geschlecht durch ein Stadium mit riesigem

Körperwuchs hindurchgegangen sein müsse, ist, wie
die Forschung lehrt, wohl ebenso wie die Flutsage einst
über die ganze Erde verbreitet gewesen und wohl wie jene
auf gewisse reale, aber falsch verstandene Tatsachen, im
vorliegenden Fall auf die sicher verschiedenenorts
gemachten Beobachtungen gewaltiger Tierreste rückführ-
bar. Bis heute hat die strenge Wissenschaft Zeugnisse
für ein solches allgemeines Riesenstadium nicht erbracht,
eher sogar das Gegenteil wahrscheinlich gemacht, daß sich
auch die menschliche Art aus kleineren Vorfahren
allmählich zu größeren Formen entwickelt habe. Doch ist
es nicht unmöglich, daß einst Menschenrassen mit etwas
größeren Körperdimensionen gelebt haben ,wie wir ja von
verschiedenen Zweigen des Primatenbaumes wissen, daß
sie Arten mit recht respektabler Größe hervorbrachten
(fossile Rieseniemuren Madagaskars, Gorilla). Jene Riesen

aber, die in den Märchen fortleben, sind sicher Phan-
tasiegebilde. Und wenn der heilige Augustinus (353
bis 430) ein Buch über die Menschen vor der Sintflut
schrieb, in dem er deren gewaltigen Wuchs schilderte und
uns im Islam die Vorstellung begegnet, daß Adam so groß
wie ein hoher Palmbaum gewesen sei, und selbst ein
Linné noch ernsthaft annimmt, Adam und Eva hätten
zum Riesengeschlechte gehört, so sagen diese Männer
nichts anderes, als was ihre Zeit allgemein annahm. Zahllose

Male sind Zähne ausgestorbener Dickhäuter im Altertum

wie im Mittelalter und bis weit in die Neuzeit hinein
als Reste des einstigen Riesengeschlechtes erklärt worden,

und Teile des Gerippes vom Mammut oder dem
Nashorn der Eiszeit haben es bis zu gläubiger Verehrung ge-



104

bracht, es lag ja für eine mittelalterliche Welt so nahe,

aus ihnen Reliquien des heiligen Christopherus zu

machen 6.

Man kann nicht sagen, daß der Beginn der
Renaissanceperiode rasche Fortschritte in Bezug auf
allgemeinere biologische Erkenntnis gebracht habe, aber er
kennzeichnet sich durch vielfach erwachende Interessen
und eine Fülle von fleißigen Arbeiten. Wohl aber brachten

die Lehren eines Kopernikus (1473—1543) die

Anregung für eine neue Naturphilosophie, deren bekanntester

Vertreter Giordano Bruno (1548—1600) gewesen
ist. Er war auf der einen Seite ein reiner Vertreter
materialistischer Weltanschauung, denn die Materie ist nach
ihm das wahre Wesen der Dinge und die «Mutter der
Lebendigen», auf der andern Seite aber hatte sein System
einen starken metaphysischen Einschlag. Noch dauerte es

lange, bis sich die biologischen Wissenschaften auf Grund
exakter und umfassender Einzelforschungen zu einem
einheitlichen Lehrgebäude entwickelten. Der Einfluß speziell
physikalischer tmd mathematischer Erkenntnis auf die
Philosophie von Descartes (1596—1649) und Leib-
n i t z (1646—1716) ist sehr groß. Beide haben auch der
Biologie große Aufmerksamkeit geschenkt und namentlich

letzterer einem natürlichen Verständnis der
Versteinerungen die Wege geebnet. Die biologischen Einzelwis-
senschaften wuchsen sich aus, die menschliche Anatomie
ward von Vesal (1514--1565) neu begründet, ein Har-
v e y (1578—1657) ward mit seiner Lehre vom Kreislauf
ein Pfadfinder der Physiologie, und ein L eeu w e n h o e k
(1632—1723) und S wammer dam (1637—1680) erschlossen

die Welt der mikroskopischen Lebewesen. Auch die
Anfänge einer auf genauer Beobachtung, und selbst
Experiment beruhenden Embryologie gehen auf jene Zeiten
zurück. Auf zoologischem Gebiet hatte man freilich noch
vielfach sehr merkwürdige Vorstellungen, und die
zoologische Systematik lag noch im argen. Ein Conrad



îor,

Gesner (1516—1565) zählt noch die Walfische, Biber und
Robben zu den Fischen, und andere Forscher stellten
Schildkröten und Gürteltiere zusammen und rechneten
die Fledermäuse zu den Vögeln. Erst die Nachwelt hat
die große kompilatorisclie Arbeit jener Forscher voll zu
verwerten gewußt und die Begriffe geläutert. Hier hat
sich Linné (1707—1778) bleibende Verdienste erworben.
Von englischen Forschern entlehnte er den Begriff der
natürlichen Art, baute ihn aus, schuf die Doppelnamen,
nach denen wir heute jedes Tier und jede Pflanze
wissenschaftlich benennen und führte eine glückliche
Benennungsweise der Gruppen im System mit über- resp.
untergeordneten Begriffen ein. Von ihm stammen fast,

alle jene fest eingebürgerten Bezeichnungen wie Varietät,
Art, Gattung, Familie, Ordnung, Klasse usw. Man hat
ihn schon einen einseitigen Systematiker genannt, mit
Unrecht, denn er war weit mehr als dies. Wie entscheidend

die Bedeutung verständnisvoll aufgestellter Begriffe
für den Ausbau einer Wissenschaft werden kann, das

lehrt gerade L i n n é s Stellungnahme zu unserem
Problem. In der 10. Auflage seines Systema naturae (1758)

schuf er nicht nur den Begriff: Säugetiere, sondern auch
die Ordnung der Herrentiere oder Primaten, der er die
Gattungen Homo (Mensch), Simia (Affe), Lemur (Halb-
affe) und Verspitilio (Fledermaus) eingliederte. War
auch das Einbeziehen der Fledermäuse ein, übrigens
nicht ganz unbegreiflicher Irrtum, so hat er sich doch
bleibende Verdienste dadurch erworben, daß er in
Erkenntnis der grundsätzlichen Uebereinstimmung im
Körperbau des Menschen und der Affen die systematische
Folgerung zogT. Da ihm der Deszendenzgedanke völlig
fernlag, kann sein Vorgehen wohl als ein durchaus
unbefangenes, allein auf objektiven Tatsachen beruhendes
bezeichnet werden, das uns modernen Forschern um so

wertvoller ist, als wir, im Hinweis auf diesen älteren
Gelehrten, den oft zu hörenden Vorwurf, wir täten, im



106

Deszendenzgedanken befangen, den Tatsachen Zwang an,
zurückweisen können. Wie Linnés System trotz mancher

Fehlschläge, durch seinen Aufbau auf Grund
graduell verschiedenwertiger Baumerkmale der Organismen

hei aller Starheit doch einen Fortschritt gegen die
Abstammungslehre hin bedeutet, so hat seine Stellungnahme

gegenüber dem Genus Homo einer späteren Zeit
ein natürliches Erfassen unseres Geschlechtes erleichtert.
Er, der als Diagnose für den Menschen das «Nosce te
ipsum» (Erkenne dich seihst) niederschrieb, hat auch
einen für seine Zeit trefflichen Vergleich der Hauptmerkmale

im Körperbau des Menschen und der Affen gegeben.
Unter seinen hinterlassenen Manuskripten fand man,
wie Lönnberg * neuerdings mitteilt, eines mit dem Titel:
«die Cousins des Menschen» und darin den Passus:

«Von allem Erschaffenen ist unwidersprechlich dem Menschen
nichts näher als das Affengeschlecht, deren Gesicht, Hände und
Füße, Arme und Beine, Brust und Eingeweide — ist uns am
ähnlichsten; ja ihre Hunderte Possen, lustig und putzig zu sein, alles
nachzumachen, was sie sehen, d. h. der Mode zu folgen, ähnelt uns
so sehr, daß wir kaum — einen Grenzunterschied finden können.
Viele dürften meinen, daß zwischen Menschen und Affen ein
größerer Unterschied, als zwischen Tag und Nacht sei; wenn man
aber einen hochaufgeklärten Premierminister in Europa mit einem
Hottentotten vom Kap der guten Hoffnung zusammenstellt, würde
man kaum glauben können, daß sie ursprünglich von derselben
Abkunft sind; oder auch wenn man das liebenswürdigste Hoffräulein
mit einem wilden und sich selbst überlassenen Menschen vergleicht,
würde man kaum raten, daß sie derselben Art sind».

Das schrieb der gelehrte, aber auch fromme Linné
und wenn wir heute die Begründung der Analogie
zwischen Affen und Menschen wohl wesentlich
ernsthafter und gründlicher kennzeichnen können, so bleibt
doch das Endurteil: die grundsätzliche Organisationsgleichheit,

dasselbe.
Von Linnés Zeiten an werden unsere

Nachforschungen bezüglich einer naturwissenschaftlichen
Betrachtungsweise über die Herkunft unseres Geschlechtes immer

* E. Lönnberg, Carl von Linné und. die Lehre von den Wirbeltieren.



107

ergebnisreicher. Es sind vor allem die genetischen
Anschauungen, die mit Zunahme einer historischen Auffassung

der Erdgeschichte und Gesteinslehre in den Vordergrund

rücken und mehr und mehr auch in den
biologischen Wissenschaften zur Geltung kommen. Die von
Descartes, Steno (1638—1686) und Leibnitz
aufgestellten Theorien über die Entstehung der Erde
entbehrten noch eines ernsteren Nachforschens nach dem
Ursprung der Organismen. Das wird nun allmählich anders.
Zwar sind de Maillets (1662—1738) halbwissenschaftliche

Schriften (die unter dem Anagramm Telliamed
erschienen), noch sehr phantasievoll geschrieben: Alles
Leben stammt aus dem Meere, die Landtiere entstehen
aus marinen Formen, die beim Rückgang der Meere auf
trockene Erde gelangen, die Vögel leiten sich von fliegenden

Fischen ab, und die Menschen waren ursprünglich
Meeresbewohner, die in den Polarländern aufs Eis und
dann auf festes Land gingen. Mächtig wogt noch immer
der Streit um die Auffassung der palaeontologischen
Dokumente. Es fällt uns schwer, die Argumente zu
verstehen, die immer wieder gegen die natürliche Deutung
ins Feld geführt werden, bald sind es einfache anorganische

Verhärtungen, bald tierische Einschlüsse, die, durch
Zusammenstöße der Erde mit fremden Massen von
herabgestürzten Gestirnen, in die Tiefe versenkt wurden,
und die Anschauung, daß all diese Fossilien Zeugnisse
der Sintflut seien und durch sie ihr Grab gefunden
hätten, erscheint uns noch als die begreiflichste. Noch im
J ahre 1726 beschreibt der sonst so verdienstvolle J o h.
Jak. Scheu chzer —• wie wir heute wissen — das Skelett

eines großen fossilen Salamanders als Beingerüst eines
verruchten Menschenkindes, um dessen Sünde willen das

Unglück über die Welt hereingebrochen ist.8 Die
endgültige Entscheidung über die Natur der Fossilien fällt
erst in den Anfang des 19. Jahrhunderts, indem Camper
(1722—1789) und vor allem Cuvier (1769—1832) nach-



108

wiesen, daß die bei weitem überwiegende Mehrheit der
fossilen Reste Organismen zugehören, die nicht identisch
mit den Arten der Gegenwart sind. Diese Erkenntnis von
einer andersgearteten Tier- und Pflanzenwelt in der Vorzeit

ist eine sehr liedeutsame, sie bereitet den Boden vor
für den endgültigen Durchbruch eines genetischen
Verständnisses der Organismen.9 Noch ist aber die klare
Vorstellung dieser Beziehungen nicht ausgeprägt. Kein Zweifel,

daß auch vor Lamarck und Darwin eine ganze Reihe
von weitblickenden Geistern die Deszendenz mehr oder
weniger ahnte und sich auch gelegentlich im Sinne solcher
Anschauung äußerte, aber es fehlte vor allem das Bewußtsein

der großen Tragweite dieses Gedankens für die
Gesamtheit der Lebewesen, den Menschen nicht ausgenommen.

Am weitesten ist wohl Goethe gekommen, der
wenigstens innert seiner großen Typen — er dachte sich
z. B. alle Wirbeltiere nach einem Urtypus gebaut — den

Abstammungsgedanken klar vor sich sah. Aus seinen
Werken und Briefen läßt sich eine Fülle von interessanten

Gedankengängen entnehmen, die dies belegen. Seine
Bedeutung für die Schädellehre gipfelt bekanntlich in der
Entdeckung des Zwischenkieferbeines beim Menschen,
dessen Fehlen lange als sehr wichtiges Unterscheidungsmerkmal

zwischen dem Menschen und den Säugetieren
gegolten hat. Damals schrieb er an Knebel: «daß man
den Unterschied des Menschen vom Tier in nichts Einzelnem

finden könne. Vielmehr ist der Mensch auf's nächste
mit den Tieren verwandt». Freilich darf man bei der
Beurteilung dieser wie anderer Aussagen nie vergessen,
daß der Begriff «Verwandtschaft», dem wir heute vielfach

einen genetischen Sinn beilegen, ihn damals noch
keineswegs allgemein besaß. Auch Linné hatte ihn
häufig gebraucht, aber eine andere Vorstellung damit
verbunden, vor allem diejenige, einer aus vergleichend
anatomischer Erkenntnis zu folgernden Organisationsähnlichkeit.

Diese verschiedene Wertigkeit ein und desselben



109

Wortes ist der Grund, warum es uns heute tatsächlich oft
schwer fällt, genau darzulegen, wie jene älteren Autoren
im einzelnen wirklich dachten, denn nicht selten brauchen
sie selber schon das Wort in der doppelten Bedeutung, die
ihm heute in der biologischen Literatur zukommt. Es ist
bekannt, daß seinerzeit B u f f o n (1707—1788) von innigen
verwandtschaftlichen Beziehungen von Mensch und Affen
sprach und de Lamettrie (1709—1751) die Zuversicht
hegte, es werde die Zeit kommen, wo auch die Affen mit
Sprache begabt und menschenähnliche Artigkeit annehmen

würden, und Kant (1724—1804) vertrat ähnliche
Anschauungen. 10

Man befaßte sich jetzt auch intensiver mit der
Urgeschichte der Menschheit, freilich mehr aus soziologischem

Interesse als ans biohistorischem, und jene Männer,

die direkt eine Affenabstammung unseres Geschlechtes

vertraten, wurden noch nicht ernst genommen und mit
beißendem Hohne — auch von Seiten der zünftigen
Naturwissenschafter — bekämpft. Es herrschten damals
merkwürdige Gegensätze. Der grundgelehrte Cuvier
glaubte noch an die Bichtigkeit der Chronologie im
biblischen Schöpfungsbericht und schätzte das Alter der
Menschheit auf höchstens 5—6000 Jahre und der
philosophierende Lord Monboddo, dem eigenes objektives
Naturstudium eigentlich fremd war, vertrat in seinem
originellen Buche «von dem Ursprung und Portgang der
Sprache» (deutsche Ausgabe 1784) den damals ungeheuerlichen

Gedanken, daß die menschliche Sprache sich aus
den Stimmen der Tiere, unsere gesellschaftliche Ordnung
aus den Gewohnheiten jener, und unsere Natur aus einer
tierischen entwickelt habe. Hier taucht zum ersten Male
klar ausgesprochen der Gedanke einer Abstammung unseres

Geschlechtes aus heute noch lebenden Affenarten auf,
der selbstredend einen Irrtum bedeutet und in der Wissenschaft

längst abgetan ist, in den Anschauungen der Laienwelt

aber noch immer als Quintessenz darwinistischer An-



110

schauungen ausgegeben wird. Bei Monboddo ist es vor
allem der Orang-Utan, der gewissermaßen auf der untersten

Stufe der Menschwerdung steht, bereits Vernunft
beweist und nur noch der Sprache entbehrt. Mit
Vorliebe wird denn auch in der Folge gerade dieser, durch die
Handelsbeziehungen der Holländer mit den großen Sunda-
inseln relativ gut bekannt gewordene Menschenaffe in
enge Beziehung zur menschlichen Stamniesgeschichte
gebracht, ohne daß übrigens — wie ich gleich betonen
möchte — besondere wissenschaftliche Gründe dafür sich
geltend machen lassen können.11 Noch ein anderes Buch,
das von nicht zünftiger Seite geschrieben ist, möchte ich
hier erwähnen, des Predigers J. G. Ballenstedts
«Urwelt». Es steht noch ganz im Banne der Katastrophenlehre,

nach der gewaltige Umwälzungen das Leben der
Vorwelten vernichtet haben, aber es enthält doch natürliches

Verständnis und zeigt ein durchaus anerkennenswertes

Bemühen nach Objektivität, das dem Herrn Pastor
übrigens gelegentlich übel vermerkt worden zu sein
scheint. Der Natur ist darin eine nicht unerhebliche
Schöpfungs- und Wandlungsfähigkeit zugebilligt und
auch dem Menschen wird eine sehr lange Vorgeschichte
zugeschrieben. Selbst wie darin von Adam, vom Paradies,

der Sintflut und dem Sündenfall geschrieben steht,
das zeigt viel mehr den Naturforscher als den Theologen 12.

Es kann nicht meine Aufgabe sein, Ihnen im einzelnen

darzulegen, wie endlich im Laufe des 19. Jahrhunderts

die Abstamungslehre als notwendige Folgerung aus
der Erkenntnis vorausgegangener Jahrhunderte zu
vielseitigem Ausbau und siegreichem Durchbruch kam. Die
Namen Jean Baptiste Lamarck (1744—1829) und
eines Charles Darwin (1809—1882) sind Ihnen allen
geläufig. Ihre Lehre, daß alle Organismen nur aus
anderen hervorgegangen sein können, die sich im Laufe
großer Zeiträume unter dem bedingenden Einfluß der
Außenwelt wandelten, und so lange dieser Einfluß fort-



Ill
wirkt, weiter wandeln werden, gehört zu den bestbegründetsten

biologischen Theorien überhaupt. Welchen Anteil
die mannigfaltigen Einflüsse der Umwelt dabei haben,
ob sich dieser Wandel mehr im Sinne einer natürlichen
Auslese oder in dem einer direkten Anpassung abspielt,
oder ob noch andere Faktoren dabei eine entscheidende
Rolle spielen, über diese Fragen sind die Akten noch nicht
geschlossen. Die neueste Zeit arbeitet mit Macht an ihrer
Lösung, wobei auch immer mehr das Experiment
herangezogen wird. Aber darüber, daß all unser Wissen von
den Pflanzen und Tieren uns zu dem Grundgedanken einer
natürlichen Stammesgemeinschaft der Organismen
zwingt, darüber sind die Naturforscher unserer Tage —

man kann wohl fast sagen ausnahmslos — einig. Und
diese Anschauung muß auch für den Menschen Gültigkeit
haben. Es gibt keine einzige morphologische Tatsache,
keine logische Notwendigkeit, sondern höchstens psychologisch

begreifliche Antipathien, die einem solchen
Schlüsse entgegenstehen und eine Stellungnahme, wie sie

etwa der gelehrte Jesuitenpater W a s m a n n einnimmt,
indem er wohl die Deszendenz für die übrigen Organismen
anerkennt, für den Menschen aber ablehnt, ist einfach
widersinnig. Wir haben auch heute der Zeugnisse genug,
die als Beweise unserer Annahmen dienen. Nicht nur ist
die Geistesgeschichte der Menschheit ein Dokument für
den Wandel der Menschen selber; auch auf dem Gebiete
des Körperlichen wurde ein langsamer Wandel untrüglich

festgestellt. Das Skelett und Gebiß bestimmter Rassen
weist in verschiedenen Zeitperioden nicht absolute Gleichheit

auf und an den Weichorganen, wie an Muskeln und
Eingeweiden sind direkt familiäre Besonderheiten
nachgewiesen worden, die uns im Kleinen zeigen, wie auch die
heutigen Rassen und Völker sich wieder gliedern und
umgestalten. Auf den Gebieten embryologischer Forschung,
der vergleichenden Anatomie, der Gewebelehre und des

physiologischen Experimentes haben unzählige Unter-



112

Buchungen eine ganze Fülle von Dokumenten erschlossen,
die sich alle ungezwungen in unsere Vorstellung einer
natürlichen Entwicklung der Menschheit aus tierischen,
mehr oder weniger affenählicheren Vorfahren einfügen,
unter keinem anderen Gesichtswinkel aber einheitliche
Beleuchtung erfahren. Fossile Beste haben uns untrügliche

Kunde von Menschenrassen gegeben, die anders und
zum guten Teil tatsächlich tierischer gestaltet waren, als
die heutigen Menschen; jedes Jahr bringt in dieser
Beziehung neuen Aufschluß.13 Wir wissen auch, daß der
Primatenbaum in der Vergangenheit Sprosse trieb, die
andere Richtungen einschlugen, als die heute noch lebenden

Zweige, und daß das Vergehen einzelner Formen und
Bassen nicht nur der Gegenwart eignet, sondern auch
inner Vergangenheit statthatte.

Der Gedanke einer natürlichen Entstehung auch des

Menschengeschlechtes, der, wie wir sahen, schon in Zeiten
auftauchen konnte, wo eine wissenschaftliche Begründung
nicht oder nur sehr unvollkommen zu geben war, ist heute
für den Biologen zu einer Denknotwendigkeit geworden,
wenn anders wir nicht von vorneherein darauf verzichten

wollen, aus unsern zahlreichen Einzelkenntnissen
allgemeine Schlüsse zu ziehen. Wenn wir dies hier mit
aller Schärfe betonen, so sei doch gerne zugegeben, daß
es noch vieler Arbeit bedarf, die Stammesgeschichte der
Menschheit im einzelnen sicher zu ergründen. Nicht nur
der Laie stellt oft mit Erstaunen fest, wie verschiedenartig

sich die einzelnen Fachleute diese Geschichte in ihren
Einzeletappen vorstellen, wie wechselnd sie ihre Stammbäume

konstruieren. Da wollen wir nie vergessen, daß es,

so wenig als wir heutigen Menschen unsere Vorfahren
auf mehr als einige wenige Generationen festzustellen
vermögen, es jemals möglich sein wird, diese
Stammesgeschichte bis ins Detail genau zu schreiben und darum
auch die Lehre von der tierischen Abstammung des
Menschen sets eine Theorie bleiben muß. Die Forderung der



113

Laien, erst ein ausgemaltes Bild mit allen Einzelheiten
zu geben, ehe der Grundgedanke als erwiesen gelten
könne, muß der ernsthafte Forscher um so mehr zurückweisen,

als er im Gegensatz zum unvorsichtigen Populari-
sator — und deren gibt es ja auf unserem Gebiete leider
allzuviele — sich wohl hütet, über gewisse Einzelheiten
dieser Stammesgeschiclite sich zu äußern, solange als ihm
nur ungenügende oder mehrdeutige Grundlagen zur
Verfügung stehen. Er handelt nach denselben Gesichtspunkten,

nach denen der wissenschaftliche Geschichtsschreiber
seine Historie an Hand vielseitiger Quellen mit bestem
Wissen und Gewissen schreibt, ohne je die absolute
Richtigkeit seiner Schlüsse beweisen zu können. Wie dieser,
bleibt der Naturforscher stets auf die Quellen angewiesen,
die er objektiv zu würdigen und gerecht abzuwägen hat.
Je mehr unsere Kenntnisse wachsen, um so eher werden
wir die vielen Fragen besser als heute beantworten
können, die heute noch offene sind und von denen ich nur
wenige nennen will, etwa: ob unser Geschlecht aus einem
Stamm, oder ob die verschiedenen Zweige der Menschheit
selbständig entstanden, wann die Menschheit sich aus
tierischen Anfängen entfaltete, und wo die Wiege derselben
stand. Auch in dieser Richtung ist schon manche Klärung
erfolgt, aber im großen Ganzen tragen die Ergebnisse der
Forschung doch noch einen mehr oder weniger vorläufigen

Charakter.
Wie der Anatom und der Physiologe zu dem Schluß

gekommen ist, daß die Beziehungen und Bedingungen
des menschlichen Lebens wohl im einzelnen nicht aber im
Prinzipe andere sind, als für die übrige organische Welt,
so hat auch die exakte Psychologie unserer Tage die
Abhängigkeitsbeziehungen unserer Vorstellungen und
unseres Handelns aufzudecken vermocht und festgestellt,
daß in denselben sich in viel höherem Grade als man
vordem meinte, Gesetzmäßigkeit findet, die grundsätzlich
keine andere ist als jene, welche das Leben überhaupt be-

8



J14

einflußt. Es ist wohl ein Trugschluß, wenn einzelne
daraus folgern wollen, daß wir Menschen dann willenlos
den äußeren Mächten überlassen blieben, und die ganze
Geisteswelt gebunden erscheine. Ich meine, daß jeder
tatkräftige, freie Mann durch sein Leben diesen Schluß
widerlegt, und doch ist kein Zweifel, daß auch in seinen)

Wollen und Handeln kausale Gesetzmäßigkeit eine
bedeutsame Rolle spielt. Es wird die Aufgabe der Zukunft
sein, genauer zu ermitteln, welches jenes große treibende
Moment ist, das in der organischen Welt, wie auf
geistigem Gebiet den Wellenschlag bedeutet, der nicht nur
vor- und zurückflutet, sondern vorwärts treibt. Einst
werden sich auch jene beiden Geisteswelten finden, die

sich schon so lange gegenüber stehen, und seit Jahrtausenden

in so viele Seelen den inneren Zwiespalt legten.
Erfreuliche Zeichen dafür sind vorhanden, daß sich die

Religionswissenschaft unserer Tage und dann wohl bald
auch das religiöse Empfinden der Mitmenschen mit den

Ergebnissen der Naturwissenschaft abfinden wird, von
denen oben die Rede war, wie sich die Kirche längst mit
den einst so heftig bekämpften Lehren von Koperni-
k u s und Galilei abgefunden hat, und daß auch die
Naturgelehrten wieder mehr zu einer gerechteren
Wertschätzung des religiösen Strebens der Menschheit kommen

werden. Den Glauben wollen wir uns nicht nehmen
lassen, daß die Menschheit in ihrem Vorwärtsstreben, so

sehr verschieden auch die Wege sein mögen, und so sehr
dieselben oft weit auseinanderführen, einer harmonischen
Erkenntnis entgegenschreitet, die nicht nur den Verstand
zu befriedigen, sondern auch warmes Leben auszulösen

vermag. Noch lange freilich wird es heißen:
«Der Menschheit größtes Rätsel ist der Mensch.»

Anmerkungen.
1) Es gehört die mehrfach ausgesprochene Ansicht, daß das

Jagen auf Affen und der Genuß von Affenfleisch wohl instinktiv
vermieden werde, weil das Schmerzensgeschrei verwundeter Indivi-



115

duen einen Jeden ungemein menschlich berühren müsse, in ihrer
Verallgemeinerung zu den irrigen Annahmen. Auf der einen Seite
steht ja fest, daß in Südamerika ein saftiger Affenbraten nicht nur
allgemein bei den eigentlichen Ureinwohnern, sondern auch bei der
Mischlingsbevölkerung als Leckerbissen gewertet wird, zum
andern wissen wir aus Angaben des klassischen Altertums (0. Keller,
Die antike Tierwelt), daß damals Affenfett und -fleisch zu
„Heilzwecken" vielfache Verwendung fand und bei den Gyzonten in
Afrika als Nahrung diente. Auch ist die Darstellung einer Pavianjagd

auf einem phönizischen Relief von Zimbabwe, dem biblischen
Land Ophir, aufgefunden worden, und die Tatsache, daß in unserer
Zeit das Fell des Guereza (Colobus guereza) und anderer
afrikanischer Schlankaffen zu den begehrten Artikeln des Fellhandels
gehört, spricht auch eine deutliche Sprache. So ist die Annahme,
daß auch die Affen ursprünglich allgemein als erwünschte Jagdbeute

gegolten haben möchten, wohl kaum zu weitgehend. Unter
keinen Umständen darf daraus, daß heute in der Alten Welt auch
bei den Naturvölkern die Affenjagd zweifellos nur eine recht
geringe Rolle spielt, ein Schluß auf eine größere Menschenähnlichkeit

derselben und dadurch bedingte Schonung gezogen werden.
Alle Beobachter der Neuweltsaffen stimmen darin überein, daß ihr
psychisches Verhalten milde und oft geradezu empfindsam zu nennen

sei und weit mehr etwa an den Schimpansen oder den
Menschen als das der niederen Hundsaffen in der Alten Welt erinnere,
nach denen sich der Laie in der Regel seine in ihrer Verallgemeinerung

falschen Vorstellungen von den Affen überhaupt zu bilden
pflegt. Auch der vergleichende Anatom muß feststellen, daß die
Hundsaffen sich sehr weit von jenen Formen entfernt haben, die als
hypothetische Urprimaten gelten, und wohl kaum besonders innige
Beziehungen zu jenem Primatenzweig haben, dem das Menschengeschlecht

entsproß. Ueber die Stellung der amerikanischen Affen
zu diesem Primatenzweig sind die Akten noch nicht geschlossen.
Manches spricht aber dafür, daß sich unter den heutigen Neuweltsaffen

noch relativ vieles erhalten hat von den Eigenschaften, die
jene Urprimaten besessen haben dürften.

2) Rudolf Burckhard, der allzufrüh dahingegangene, vielseitige
Basler Zoologe, hat dargelegt, daß in einer koischen Tierfolge (um
400 v. Chr.) vermutlich eine der Quellen zu sehen ist, aus denen
Aristoteles schöpfte. Jedenfalls gilt in einer nur wenig älteren
hippokratischen Schrift noch ganz — wie im ersten Buche Mose —
das Medium, in dem die Tiere leben, als Einteilungsprinzip.

3) Nichts ist wohl von jeher naheliegender gewesen, als die
Organismen wie die anorganische Umwelt einzig und allein nach
dem Wert, den sie für den Menschen haben, zu beurteilen. Aber die
Anschauung, daß man auf diesem Wege zu einem Verständnis der
Dinge und der Lebewesen käme, war ein Grundirrtum, der noch
heute keineswegs als völlig überwunden gelten kann. Wohl kein
Forschungsgebiet ist so stark, wie das der Tierpsychologie durch



116

jene falsche Denkart hemmend beeinflußt worden, und erst die
jüngste Vergangenheit hat hier einen tüchtigen Schritt vorwärts
gebracht. Es wird aber wohl noch lange gehen, bis auch dem
großen Publikum zum Bewußtsein kommt, daß bei den Tieren ebenso

wie beim Menschen die innigste Relation zwischen bestimmten
körperlichen Zuständen des Zentralnervensystems und den psychischen

Qualitäten besteht, und daß wir die Tierpsyche nie verstehen
werden, wenn wir die menschliche Psyche mit ihrer Vielgestaltigkeit,

und doch wieder ihrer Einseitigkeit, als den Maßstab für die
Beurteilung annehmen.

4) Sicher ist, daß im historischenAltertum Affen in Europa, —-

vielleicht abgesehen von den Felsen Gibraltars, wo heute
freilebende Vertreter (noch?) vorkommen, — nicht gab, wohl aber
steht dies für das Diluvium und die Tertiärzeit fest, in welchen
Perioden sowohl Hunds-, als Schlank- und Menschenaffen
vorkamen, selbst in noch so nördlichem Gebiet wie auf den britannischen

Inseln. Die zahlreichen Darstellungen und alle Schilderungen
von Affen, die wir bei Griechen und Römern finden, beruhen
einerseits auf importierten Exemplaren, — der Tierhandel stand ja
im Altertum in hoher Blüte, und zahlreiche Dynasten hielten sich
fremdartige Tiere, — zum andern auf den Erfahrungen von Reisenden,

die ins Niltal oder nach Arabien vorgedrungen waren, wo
damals noch zahlreiche Pavianherden lebten. Es scheint fast, als
ob den Römern selbst verschiedene Menschenaffen bekannt gewesen
sind, denn Plinius gibt (zit. nach 0. Keller, Die antike Tierwelt)
Schilderungen, die auf den indischen Gibbon und den afrikanischen
Schimpansen passen. Der Karthager Hanno dürfte selbst den
Gorilla in Westafrika entdeckt haben. Die Gorgadenhäute, welche bis
zur Zerstörung der Stadt im Tempel der Juno aufbewahrt wurden,
sind größter Wahrscheinlichkeit nach Gorillafelle gewesen.

5) Was de la Pereira über die Existenz voradamitischer
Menschen sagt, gründet sich nicht auf Naturerkenntnis, vielmehr
vorzüglich auf gewisse Bibelstellen, aus denen er den Schluß zog, daß
es neben Adams Geschlecht noch ganz andere Menschen gegeben
haben müsse, — z. B. jene, daß Kain nach begangenem Brudermord
vor den Menschen geflohen sei.

6) Heber die irrtümliche Auffassung von Knochen ausgestorbener

Lebewesen ließe sich ein ganzes Buch schreiben, und noch
lange nachdem gute Beobachter, wie etwa in der Mitte des 16.

Jahrhunderts Aldrovandi oder 1695 der Gothaer Bibliothekar Ten-
zel Elefantenknochen als solche erkannt hatten, erklärte sie die
Mehrzahl nicht nur der Laien, sondern auch der Gelehrten für
Naturspiele, Mineralien oder Reste von Riesengeschlechtern. Selbst
hervorragende Anatomen sind in solche Fehler verfallen. So erkor,
als 1577 im Luzernischen die Reste eines Mammuts aufgefunden
wurden, die Stadt Luzern, nach dem Gutachten des Basler Anatomen

Felix Plater, daß es sich um Riesengebeine handle, den
vermeintlichen Riesen zum Schildhalter ihres Stadtwappens und ließ



117

ihn in Lebensgröße am Rathause ausmalen. In Frankreich mußten

Mammutknochen, die seit 1614 in der Dauphinê aufgedeckt wurden,

für das Gebein des Cimbernkönigs Teutobachus herhalten, und
das «Gerippe des Polyphemus», das in Trani auf Sizilen aufgedeckt
wurde, soll nicht weniger als 300 Fuß Länge besessen haben. (Vgl.
hierzu M. Hörncs, Urgeschichte des Menschen, u. R. Hörnes, Das
Aussterben der Arten.)

7) Es ist bekannt, daß Linné, der über verschiedene Menschenaffen

nur durch wenig ausführliche Literaturangaben Kenntnis
hatte, im Zweifel war, ob er dieselben dem Genuß Homo oder Simia
einreihen solle, und damit in dieselbe Lage kam, die schon gewissen
Philosophen des Altertums Schwierigkeiten bereitete. Wenig
glücklich war, daß er sich durch die fabulösen Angaben einzelner
Reisender dazu verleiten ließ, den Begriff „Geschwänzte
Menschen" zu kreieren der seitdem wie die Seeschlange immer wieder
auftaucht. Das Auftreten von Schwanzanhängen beim Menschen
ist durch die Wissenschaft untrüglich bewiesen, doch handelt
es sich um Varietäten, wohl auf Basis von Hemmungsbildungen,
— in der normalen Einzelentwicklung menschlicher Embryonen
kommt ja ein geschwänztes Stadium regelmäßig vor, — die
gelegentlich bei den verschiedensten Rassen auftreten können und
auch beim Kultureuropäer zu finden sind, aber kein Zeichen
besonders niedriger Organisation bestimmter Völker oder Rassen
darstellen. Die tatsächlichen Vorkommnisse sind zweifellos in der
Ueberlieferung gewaltig übertrieben worden, und die katzen-
schwänzigen Nicobarenbewohner des Schweden Köping sind sicher
Fabelwesen.

3) Seiner Beschreibung gab Scheuchzer, der in einer andern
Schrift die versteinerten Fische darüber klagen läßt, daß sie
unverschuldet das Opfer der Sintflut geworden, das Verslein bei:

«Betrübtes Beingerüst von einem alten Sünder,
Erweiche Geist und Herz der neuen Bosheitskinder.»

Jenes Fossil hat im Laufe der Zeiten mehrfache Umdeutung
erfahren. Noch lange nachdem Cuvier seine Salamandrinennatur
sichergestellt hatte, segelt es in mehr oder weniger gelehrten
Schriften unter der Flagge einer ausgestorbenen Welsart, weil es
von Blumenbach im Jahre 1805 für einen Silurusrest beschrieben
worden war.

9) Nicht nur die eigentlichen Versteinerungen, sondern
ebensosehr die Einschlüsse kleiner organischer Gebilde wie Insekten,
Pflanzenfrüchte etc. in Bernstein und anderen Harzen haben zu
dieser Erkenntnis beigetragen. Sehr folgenschwer waren auch
die Feststellungen, daß in der Vorzeit in unseren Breiten vielfach
ganz andere klimatische Verhältnisse bestanden haben müssen,
da Reste tropischer Vegetation und Fauna in großer Zahl aufgedeckt

wurden.
10) Es ist vielleicht am Platz hier darauf aufmerksam zu

machen, wie noch die naturwissenschaftlichen Werke des 18. Jahr-



118

hunderts die Affen ungemein idealisiert dargestellt haben. Sie
gleichen darin vielfach mehr den Menschen als den wahren
Vorbildern, und sehr selten trifft man z. B. eine gute Abbildung der
Affennase, die doch sehr wesentlich von der menschlichen differiert.

Auch die Körperstellung, die Beigabe von Stöcken oder gar
Blumen ist durchaus menschlich gedacht. Man ersieht daraus,
wie sehr die Vorstellung der Menschenähnlichkeit der Affen die
objektive Wiedergabe dieser Tiere beeinflußt hat.

") So hat, wie ich bei Kohlbrugge (die morphologische
Abstammung des Menschen 1908) finde, kurze Zeit nach Monboddo,
von diesem unabhängig, der holländische Arzt J. E. Doornik die
Behauptung aufgestellt, daß der ursprüngliche Mensch sich vom
Orang ableite, ja beide vielleicht zu einer Art gehören möchten.
Auch der Orang sei bestrebt, sich in menschlicher Richtung weiter
zu entwickeln. Uebrigens vertritt Doornik für die Neger die
Abstammung aus afrikanischen Menschenaffen und glaubt die Europäer

aus Negern hervorgegangen. Wer heute neuere Arbeiten von
Klaatsch durchliest, trifft erstaunlicherweise auf einen in ge
wissem Sinne ähnlichen Gedanken, nämlich auf die Betonung
einer nach diesem Autor nur genetisch erklärbaren Organisationsanalogie

zwischen asiatischen Menschenaffen und einem Oststrom
der Menschheit und afrikanischen Anthropomorphen und einem
menschlichen Weststrom.

12) Das Buch Ballenstedts, in drei Bändchen 1818 erschienen,
ist sehr geeignet auf der einen Seite über die Anschauungen gebildeter

Laien und auf der andern über die durchaus freie Strömung
im Protestantismus vor nunmehr bald 100 Jahren zu orientieren.
Der sehr belesene Autor muß ein interessanter Mann gewesen sein,
denn wie er in der Vorrede und wieder im Anhang zum ersten
Bändchen die Aufgaben der Religion, der Geschichte und der
Naturwissenschaft umreißt, das möchte manchem modernen
Menschen anstehen und sollte mehr Nachahmer in der Theologenwelt
finden, dann kämen wir vielleicht nicht nur zu einem glücklichen
Modus vivendi, sondern einem Verhältnisse gegenseitiger
Anregung und gegenseitigen Interesses zwischen Naturwissenschaft
und werktätigem Christentum. — Ueber manch unglückliche Idee,
die sich daneben in diesem Büchlein findet, wolle der Leser nicht
allzusehr lächeln, es ist eben darin jener Verfasser ein Kind seiner
Zeit, so wenn er die Fabel von im Gestein eingeschlossenen Kröten
ernsthaft als Zeugnis von Relikten der Tierwelt einer vergangenen
Urwelt annimmt und für das Bestehen von Menschen in früheren
Urzeiten das Moment anführt, daß man ja auf hohen Bergspitzen
Anker und Ringe an den Felsen gefunden habe, um Schiffe daran
anzubinden, in Gegenden, wo heute weit und breit kein Wasser
mehr zu finden sei. Im übrigen enthalten sie für jene Zeit
manche ganz kluge Gesichtspunkte.

13) Es kann nicht meine Aufgabe sein, hier auf die
zahlreichen Einzelfunde und Ergebnisse mühsamer Forschung einzu-



119

gehen. Für Leser denen die diesbezügliche Fachliteratur nicht zur
Verfügung steht, die sich aber etwas orientieren wollen, verweise
ich auf eine Reihe kleinerer, leicht verständlicher und meist reich
illustrierter moderner Aufsätze, so auf: Branca W., Der Stand
unserer Erkenntnisse vom fossilen Menschen, 112 S., 1910. Von
Buttel-Reepen, Aus dem Werdegang der Menschheit, 139 S., 1911.
Leche W., Der Mensch sein Ursprung und seine Entwicklung,
375 S., 1911. Michelis H., Unsere ältesten Vorfahren, 35 S., 1910.


	Beilage VII : Die Herkunft des Menschengeschlechtes in den Anschauungen verschiedener Zeiten

