
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 69 (1902)

Artikel: Beilage XI : erstes Votum zum Referat des Herrn Dr. Foerster

Autor: Egli, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Beilage XI.

Erstes Votum
zum

Referat des Herrn Dr. Foerster
über

Bedeutung und Methoden des Moralunterrichtes

in der Schule

von Gustav Egli, Sekundarlehrer, Zürich Y.

1I• O O •11

Meine Aufgabe, zu dem glänzenden Vortrage unseres
Herrn Referenten ein erstes Votum abzugeben, beschränke ich
auf die Untersuchung, wie weit die von ihm ausgesprochenen
Urteile, Wünsche und Anregungen auf unsere zürcherische
Volksschule anzuwenden seien.

Dass die Schule, wie Pestalozzi es gewollt hat, eine
Anstalt für wirkliche Menschenbildung sei, dass die ethische

Bildung als ein Hauptbestandteil, ja das Hauptziel all unserer
erzieherischen Einwirkungen aufgefasst werden soll, darüber
sind wir wohl alle einig. Die zürcherische Volksschule hat
seit ihrer Gründung dieses Ziel vor Augen gehabt : die
Schulgesetze von 1832 und 1859 liessen hierüber keinen Zweifel
aufkommen, indem darin als Zweck der Volksschule bezeichnet

wurde, dass sie die Kinder aller Volksklassen zu geistig-tätigen,
bürgerlich-brauchbaren und sittlich-religiösen Menschen
bilde. Wenn also die sittigcnden Wirkungen unserer Schule
nicht genügend sind, so folgt dies jedenfalls nicht aus ihrer
Tendenz, sondern könnte nur daraus erklärt werden, dass

man zur Erreichung des beabsichtigten Zweckes unzureichende
Mittel angewendet hat.

11



162

Übrigens möchte ich mit Bestimmtheit betonen, dass die

sittlichen Zustände unseres Volkes nicht so schlimm sind, wie
sie Dr. Foerster als gegenwärtigen Kulturzustand schildert.
Ob sein Zitat für England zutreffe, kann ich nicht entscheiden ;

aber unsern jungen Arbeitern gegenüber wäre es entschieden
eine Übertreibung, wenn man sagen wollte, „dass sie keinen
Idealismus mehr haben, dass sie ihre Mussezeit nur auf
Sportplätzen zubringen, und dass das kleine Mass höherer Bildung,
das sie erlangt, sie mit zynischer Selbstsicherheit vergiftet habe".

Es mag hier am Platze sein, daran zu erinnern, dass

genau vor 25 Jahren unsere Synode sich mit dem Thema

„Volksschule und Sittlichkeit" beschäftigt hat. Im grossen
Saal des Stadthauses Winterthur folgte sie einem Referate des

inzwischen verstorbenen Kollegen, Sekundarlehrer Sttissi in
Uster, und einem Korreferat des heute unter uns weilenden
Herrn Seminardirektor Utzinger in Kiisnacht. Sttissi hat
damals unter anderm die These begründet: „Die in den 30er
„Jahren geschaffene Volksschule hat mit ihrer Tendenz, den

„Verstand anzuregen, die Denkkraft zu üben, die Schüler an

„das Beobachten zu gewöhnen, mächtig zur Aufkläruug der

„Volksmassen beigetragen. Diese Aufklärung hat direkt und

„indirekt das sittliche Bewusstsein des Volkes gehoben, und

„das zeigt sich vornehmlich in den Äusserungen des Volks-
„willcns, der sich durch grössern Gemeinsinn, gesteigerten
„Patriotismus kennzeichnet und klares Verständnis der

Aufgaben der fortschreitenden Zivilisation verrät."
Doch wollen wir uns ja nicht allzu sehr beschönigen

und die Forderungen der Sittlichkeit nicht zu leicht nehmen.
Gewiss ist noch nicht alles, wie es sein sollte. Wenn wir
uns unter der heranwachsenden Jugend und unter den

Erwachsenen umsehen, oder wenn wir uns selbst im Spiegel
sittlicher Vollkommenheit beschauen, so werden wohl wenige

behaupten, dass nichts mehr zu verbessern sei*). Drum ist

*) Von vielen Beispielen, die ich gesammelt, erwähne ich hier zur
Illustration folgende Begebenheit, die vor kurzem in der Stadt Zürich
von einem namhaften Erzieher beobachtet worden ist: „Ein Arbeits-



163

«eine ernste Mahnung zur Erhöhung der Sittlichkeit, wie wir
sie soeben von Herrn Dr. Foerster vernommen, zu begrüssen
und zu verdanken.

Allerdings dürfen wir nicht hoffen, dass selbst der
vollkommenste Moralunterricht, den die Schule erteilen kann, alle
oder auch nur den grössten Teil der sittlichen Schäden heilen
oder verhüten werde. Denn eine zweite These des von uns

vor 25 Jahren angehörten Referates ist nur zu wahr: „Die
Volksschule kann keinen vorwiegenden Einfluss auf die

Charakterbildung ausüben, weil die wirksamsten Faktoren im
Kreise der Familie liegen und weil die Charakterbildung
eigentlich erst am Ende der Schulzeit beginnt." — Trotzdem
werden wir es uns nicht verdriessen lassen, eine
Vervollkommnung der ethischen Bildung durch die Volksschule mit
allen Mitteln, mit Aufbietung unserer besten Kräfte
anzustreben. Prüfen wir drum die Besserungsvorschläge Dr.
Foersters in aller Ruhe und fragen wir zunächst, ob eine

Änderung unserer Lehrerbildung, wie sie in These II
angedeutet ist, wünschenswert sei.

Was der Herr Referent darunter versteht, hat er in der
Wochenschrift „Ethische Kultur", Jahrg. 1902, Nr. 21, im
einzelnen ausgeführt. Er bezeichnet für die Lehrerbildung als

wünschenswert: 1. ein Studium des auf dem Gebiete des

Moralunterrichtes bereits Geleisteten ; 2. das Studium der
konkreten Psychologie; 3. das Studium der Ethik, aber nicht der

philosophischen Handbücher auf diesem Gebiete, sondern

ausgewählte Kapitel aus der Biologie, Physiologie, Soziologie,
Kulturgeschichte, auch Geschichte der Wirtschaft und Technik;

mann mühte sich, eine schwere Last auf einem Karren eine steile
gepflasterte Strasse hinaufzuziehen. Seine Kräfte wollten nicht reichen,
er war nur mit der grössten Mühe imstande, die Last etwas von der
Stelle zu bringen. Mehrmals versagten ihm die Kräfte völlig und er
musste dann einige Zeit warten, um die Arbeit aufs neue zu beginnen.
Einige Kinder im schulpflichtigen Alter sahen ihm mit einem gewissen
Interesse zu ; aber keinem fiel es ein, ihm zu helfen. Und als bei einer
neuen Kraftanstrengung der Mann auf die Kniee stürzte, brachen die
Kinder in ein Lachen aus.



164

4. das Studium der bedeutendsten Dichter, wie: Äschylos,.

Sophokles, Dante, Shakespeare, Göthe, Elliot, Jeremias Gottheit,

Dostojewski; 5. das Studium der religiösen Urkunden
aller Völker und Zeiten, speziell Beschäftigung auch mit der
christlichen Ethik mit ihren Begriffen von Sünde, Gnade und

Erlösung.

Mir scheint nun, wir haben in unserer Lehrerbildung das-

hier Gewünschte schon zum grössern Teile. — Um mit dem

letzten Punkt zu beginnen, erinnere ich daran, dass unser
Seminarlehrplan die Religionsgeschichte als ein allerdings
fakultatives, aber doch zum Normallehrplan gehörendes
Unterrichtsfach bezeichnet. Dasselbe bezweckt „die verständnisvolle
Erfassung der Religion als einer historischen Erscheinung und
bietet eine allgemeine Übersicht über die hauptsächlichsten
Erscheinungen des religiösen Lebens; die wichtigsten ausser-
biblischen Religionen in ihren Hauptzügen, die Geschichte der
israelitischen Religion, das Leben Jesu und die Geschichte
des Urchristentums". — Mit den bedeutendsten Dichtern werden,
die heranwachsenden Lehrer im deutschen Sprachunterricht
bekannt gemacht; so finden wir im Lehrplan als zu behandelnde

Stoffe besonders bezeichnet: Odyssee, Antigone,
Iphigenie, Tasso, Cäsar, Macbeth, Egmont, Jungfrau von Orleans,
Maria Stuart u. s. w. — Auch der Geschichtsunterricht liefert
einen schönen Beitrag zur Moralpädagogik ; als einen besondern

Bestandteil des Lehrzieles in diesem Fache bezeichnet der

Lehrplan die Pflege der Vaterlandsliebe und des Gefühls für
das sittlich Gute und Schöne. — Anthropologie, Biologie,
Physiologie studieren die Seminaristen im naturkundlichen
Unterricht, konkrete Psychologie als Hilfswissenschaft der

Pädagogik. — Das Studium des auf dem Gebiete des

Moralunterrichtes bereits Geleisteten kommt in der speziellen
Methodik vor, die jedes Lehrfach der Volksschule — also auch

die „Sittenlehre" — in folgender Weise behandelt: „Der
kurzgefassten Geschichte der Methodik des Faches schliessen

sich an: die Zweckbestimmung, die Stoffauswahl und -anord-

nung und methodische Winke, die die Eigenart des Faches



165

•eingehend berücksichtigen. Dann veranschaulicht der Lehrer
•der Methodik das Lehrverfahren in Lehrproben mit
verschiedenen Klassen, nachher versuchen sich die Seminaristen
an ähnlichen Aufgaben u. s. w. — Man sollte meinen, diese

praktische Vorbildung dürfte vorläufig für den Moralunterricht
•ebensowohl genügen, wie für die übrigen Lehrfächer, zumal mit
Bestimmtheit erwartet werden darf, dass den Seminarlehrern
die „ethische Bewegung" nicht unbekannt ist, und dass sie

von den durch diese Bewegung zu Tage geförderten
Unterrichtsstoffen und Unterrichtsmethoden dasjenige akzeptieren
werden, was für unsere Verhältnisse passt. — Dringend zu
wünschen wäre allerdings, dass für die Lehrerbildung noch

mehr Zeit zur Verfügung stünde.

Nach meiner Ansicht wäre auch empfehlenswert, im
Seminar die Ethik (im Sinne einer „natürlichen Sittenlehre")
als obligatorisches Fach einzufügen. Nicht nur würden
dadurch die künftigen Lehrer mit dem Unterrichtsstoff für die

später zu erteilende „Sittenlehre" genauer vertraut, sondern

es wäre wohl für ihr eigenes sittliches Verhalten, für die

Ausbildung ihres Charakters von Vorteil, wenn sie sich,
geführt von einem anregenden Lehrer, in ihren wichtigsten
Entwicklungsjahren eingehend mit ethischen Fragen beschäftigen

würden.

Was die Ausbildung unserer Sekundarlehrer an der
Universität betrifft, ist zu bemerken, dass auch dort jetzt schon
das ethische Moment sowohl in den pädagogischen als auch
in den historischen und literarischen Fächern stark vertreten
ist. Ich erinnere nur an den erhebenden Vortrag, den uns
in der letzten Synode Herr Professor Stiefel, gleichsam als
Probe seiner Universitätsvorlesungen, gehalten hat. Doch ist
auch hier ein fördernder Einfluss durch die „ethische
Bewegung" möglich, ohne dass an der gegenwärtigen Organisation
viel geändert zu werden braucht. So hat ja unser Herr
Referent es ganz in seiner Macht, seine Vorlesungen über
Ethik und Philosophie in den Dienst der Moralpädagogik zu
stellen, und der h. Erziehungsrat wird sich wohl ziemlich leicht



166

entsclilicssen können, besondere Kurse für Moralpädagogik:
anzuordnen, falls sich dieses Fach als wertvoll ausweisen
kann. — Das neue Priifungsreglement für Sekundarlehrer

gestattet, dass auch die Pädagogik als sogen. Spezialfach
gewählt werde. Dass künftig recht viele Kandidaten diesen

Weg einschlagen und sich gründlich mit den pädagogischen
Fächern, speziell auch mit der Moralpädagogik befassen, wird
hauptsächlich davon abhangen, dass die Herren Dozenten diese

Fächer fruchtbringend und interessant ausgestalten.

Dass die im Amte stehenden Lehrer sich nicht als fertig
gebildet halten dürfen, sondern immer und immer wieder an
ihrer Fortbildung arbeiten müssen, ist uns allen bekannt.
Auch im Gebiet der ethischen Erziehung kommt man nur
durch ausdauerndes Studium während der ganzen Praxis zu
befriedigenden Maximen, Kenntnissen und Fertigkeiten. Gewiss
lässt sich die zürcherische Lehrerschaft gerne durch die
Veröffentlichungen der „ethischen Gesellschaften" belehren und
mancher von uns wird an dem Kurs über Moralpädagogik
teilnehmen, den Herr Dr. Foerster nächsten Winter im Schosse

des Lehrervereins Zürich veranstalten wird. Durch solche

ernsthafte Verbesserungen der Lehrerbildung muss auch die
ethische Wirkung der Schule verbessert werden.

Der zweite Besserungsvorschlag bezieht sich auf eine

Umgestaltung des Moralunterrichtes. Dass für diesen

Unterricht, wie Dr. Foerster in seiner III. These ausführt,
eine besondere Stunde erforderlich sei, wird zwar nicht selten
bestritten. Man sagt etwa, es sei besser, die moralischen
Belehrungen in die übrigen Schulfächer und die ganze
Schulführung einzuflechten, wie beispielsweise wir Sekundarlehrer
gegenwärtig zu verfahren gezwungen sind. Ich neige mich
aber eher der Ansicht Dr. Foersters zu: wir wollen das eine
tun und das andere nicht lassen ; wir wollen im ganzen Unterricht

und in der ganzen Schulführung die sittliche Erziehung
als Hauptziel im Auge behalten, sie als sogenanntes Prinzip
berücksichtigen, aber dem Moralunterricht doch eine bestimmte
Zeit offen lassen, um einen wohlüberlegten Erziehungsplan



167

lückenlos durchführen zu können. Übrigens bedeutet ja diese

Forderung für unsere zürcherischen Schulverhältnisse keine
Änderung, da unser gesetzlicher Lehrplan für alle Klassen der
Volksschule zwei wöchentliche Stunden zur sittlichen und
religiösen Bildung ansetzt.

Der Kernpunkt der Besserungsvorschläge unseres Herrn
Referenten liegt in These IV, die den Zweck und die Methode
des Moralunterrichtes andeutet. In der These selbst analysiert
er in sehr schöner Weise die im Kinde zu entwickelnden
ethischen Fähigkeiten. Wollen wir die Kinder, so viel es in
der Schule möglich ist, so beeinflussen, dass sie später sittlich
handeln, so werden wir sie nach dem Rate Dr. Foersters

lehren, das wirkliche Leben zu verstehen und mitzufühlen,
woraus der Entschluss zum sittlichen Handeln hervorgeht;
im weitern haben wir ihnen geistige Hilfen zur
Selbstbeherrschung beizubringen, d. h. sie mit starken Vorstellungskomplexen

auszurüsten, die sie in den Momenten der Reizung
und Versuchung bestimmen, an den gefassten Entschlüssen
festzuhalten, den zum unsittlichen Handeln treibenden Reizen

zu widerstehen, dem sittlichen Ideal treu zu bleiben; endlich
haben wir sie anzuregen, ihr ganzes Leben lang an der
Selbsterziehung zu arbeiten.

Wie man diese schönen Erziehungsziele erreichen kann,
hat der Herr Referent an mehreren interessanten Unterrichtsbeispielen

ausgeführt. Leider fehlt uns die Zeit, das von ihm
angedeutete Verfahren, sowie die einzelnen Anwendungen im
Detail zu besprechen. Ich habe die unmassgebliche Ansicht,
dass das uns skizzierte Lehrverfahren für sich allein nicht
als Methode des Moralunterrichtes bezeichnet werden darf,
sondern nur ein — allerdings sehr verdankenswerter —
Beitrag zum Ausbau einer solchen Methode ist. Andere Verfahren,
welche bisher verwendet worden sind, um der kindlichen
Phantasie gute Vorbilder oder dem Gedächtnis tiefgefühlte
Grundsätze einzuprägen, dürfen durch das neue Verfahren nur
ergänzt, nicht verdrängt werden. Für den Schulunterricht
auf den untern Stufen sind die von Dr. Foerster ausgeführten



168

Gedankengänge da und dort zu weitschweifig oder sie stellen

an das Verständnis der Schüler zu hohe Anforderungen. Nicht
selten sind die dabei vorausgesetzten Apperzeptionshilfen zu

gesucht oder greifen in Gebiete ein, die wir beim
Schulunterricht nicht berühren werden ; auch ist da und dort fraglich,

ob die erzielten Wirkungen wünschenswert seien, ob die
Kleinen dadurch nicht etwa zu einer Art sittlicher Komödianten
oder selbstgefälliger Pharisäer erzogen würden. — Unter dem,

was Dr. Foerster mit Recht warm empfiehlt, werden viele
unserer Synodalen längst Bekanntes finden ; so z. B. den von
ihm sehr konsequent durchgeführten Grundsatz, der Unterricht
müsse, um die Kinder wirklich zu packen, an die in ihnen
bereits vorhandenen Interessen anknüpfen. Auch die Forderung,
dass man bei der moralischen Einwirkung im Kinde nicht nur
das Interesse am vorliegenden Beispiel, sondern hauptsächlich
das Interesse an der Nachahmung der Handlungsweise wecken

muss, ist von den Praktikern schon seit langem verwirklicht
worden: bei der Behandlung moralischer Erzählungen legte
man immer — falls man nicht durch besondere Gründe
bestimmt wurde, es nicht zu tun — das Hauptgewicht in die

Erörterung der Schlussfrage: „Was würdet ihr in einem

ähnlichen Falle tun?"
Es ist aber sehr gut, dass der Herr Referent so kräftig

an diese alten Forderungen erinnert, und auch sonst enthalten
die von ihm gebotenen Anregungen zu einem neuen Verfahren
der sittlichen Beeinflussung so viel Gutes, dass ich trotz meiner

freimütigen Einschränkungen, die mir Herr Dr. Foerster gewiss
verzeihen wird, seine heutigen Ausführungen als höchst wertvoll

bezeichnen möchte. Es ist sehr zu begrüssen, wenn an
Stelle der fiktiven Erzählungen, die leider nur zu oft als

tendenziöse Mache erscheinen, das wirkliche, der kindlichen
Fassungskraft erreichbare Leben gesetzt wird. Ich zweifle
keinen Augenblick, dass viele unter uns durch die heutige

Anregung veranlasst werden, mit diesem Verfahren auf ihrer
Schulstufe Versuche zu machen, und wenn der Herr Referent

uns neue erfolgreiche Beispiele aus seiner Unterrichtspraxis



169

durch Druckschriften oder Lehrkurse mitteilen wird, werden
ihm viele dankbar sein.

Im übrigen möchte ich zur Methode des Moralunterrichtes
nur noch zweierlei bemerken, was auch für alle anderen
Lehrfächer passt: Erstens ist eine Hauptsache, dass jeder Lehrer
das, was er mit seinen Schülern beabsichtigt und das, was

er mit ihnen vornimmt, möglichst genau psychologisch
analysiert ; er soll nicht nur schaffen, sondern „im tiefsten Herzen

spüren, was er schafft". Zweitens sollte er nicht nur eine
sogenannte Methode kennen, auf die er als alleinseligmachend
schwört, sondern er sollte sich mit möglichst vielen Verfahren
bekannt machen. Auf diese Weise m u s s eine Verbesserung
des Unterrichtes zustande kommen.

Eine weitere Hebung des ethischen Einflusses unserer
Volksschule wäre nach meiner Ansicht die saubere Scheidung

des Moralunterrichtes vom Religionsunterricht.
Theoretisch hat unser Herr Referent diese Scheidung sehr schön

vollzogen. Danach soll der Moralunterricht nicht ein Ersatz,
wohl aber eine nützliche, ja notwendige Ergänzung des

Religionsunterrichtes sein. Die religiöse Sanktion der Sittenlehre,

d. h. deren Begründung durch den Glauben an Gott
und Christum, weist Dr. Foerter dem Religionsunterricht zu,
während der Moralunterricht eine rein menschliche Sittenlehre

bieten soll, die ihre Begründung findet in einer richtigen
Wertschätzung des eigenen Lebens und der Beziehungen zu
den Mitgeschöpfen, insbesondere den Mitmenschen.

Ganz neu ist uns der Gedanke nicht, dass man den

Kindern die Sittenlehren auch rein menschlich begründe. Es

gibt wohl keinen Lehrer, der nicht sogenannte profane
moralische Erzählungen behandelt hätte, ohne von Gott und
Sünde zu sprechen. Und unser Lehrplan nennt ja als Stoff
für den religiösen und sittlichen Unterricht neben den

Bibelstücken auch Erzählungen ethischen Inhalts aus dem täglichen
Leben und der Geschichte. Aber es bedeutet doch einen
wesentlichen Schritt zur Klärung und Besserung unseres
Erziehungswerkes, wenn wir die von Dr. Foerster vorge-



170

schlagene Definition des Moralunterrichtes annehmen, wenn wir
künftig jeden sogenannten Moralunterriclit, der sich auf den

religiösen Glauben und die Lehre von göttlichen Belohnungen
und Strafen stützt, mit dem Namen Religionsunterricht belegen,
und unter eigentlichem Moralunterricht nur jene Begründung
der Sittenlehre verstehen, die aus rein menschlichen

Erwägungen hervorgeht. Es handelt sich dann in diesem

Moralunterricht, die Kinder für das Gute um seiner selbst willen
zu entflammen, und man wird sich dabei wohl am besten an
die Definition Immanuel Kants halten: „Die Sittlichkeit besteht

darin, dass das Handeln von jeder egoistischen Triebfeder ganz
unabhängig sei."

Eine solche theoretische Scheidung sollte aber eine
praktische Konsequenz haben, weshalb ich daran folgende
Forderung knüpfe: Um allen Kindern die Wohltat einer
sittlichen Erziehung durch die Volksschule zu
sichern und allen religiösen Anschauungen der
Eltern gerecht zu werden, soll — vom Religionsunterricht

völlig getrennt und unabhängig — in allen
Klassen der Volksschule eine rein menschliche
Sittenlehre eingeführt werden. Gestatten Sie mir einige
Worte der Begründung!

Vor 25 Jahren wurde im Schosse der Synode mit aller
Entschiedenheit die Forderung aufgestellt, die Moral solle

unabhängig von der Religion gelehrt werden. Utzinger
begründete seine Ansicht, dass die Religion, so weit sie sich als

Sittenlehrerin aufwerfe, eher einen negativen als einen positiven
Einfluss auf die Sittlichkeit ausübe, mit folgenden Worten:
„Es ist nicht zu vermeiden, dass immer mehr Menschen bei
zunehmender Verstandesreife die Wunder und Dogmen, die

sie früher urteilslos angenommen hatten, mit den Kinderlocken
von dem Haupte schütteln. Wenn sie nun gewöhnt worden

sind, die Moralgesetze als in innigstem Zusammenhange mit
den religiösen Vorschriften zu betrachten, wessen Schuld ist
es, wenn sie alsdann bei ihrem geistigen Erwachen das Kind
mit dem Bade ausschütten? wenn sie mit dem Ballast auch



171

die gute Ladung über Bord werfen und das sittliche
Fundament verlieren?" — Und Stüssi sagte, dass durch die
Religion die Phantasie einen überwiegenden Einfluss auf das

sittliche Handeln erhalte; mit der Phantasie komme aber die
Sinnlichkeit zur Herrschaft; ein durch gemütliche Regungen
bedingtes Handeln sei schwankend und unzuverlässig, bald

gut, bald schlecht; nur der Verstand vermittle eine gleich-
massig, grundsätzlich gute Handlungsweise. — Neuere
Vertreter der sogen, natürlichen Sittenlehre weisen darauf hin,
dass die religiöse Sittenlehre in Bezug auf den Inhalt und die
Vollständigkeit der sittlichen Vorschriften vielfach verwirrend,
irreleitend und unzulänglich sei. Dies gelte nicht nur für das

alte, sondern zum Teil auch für das neue Testament, sogar
für Lehren Jesu. (Döring, A., Handbuch der menschlich-
natürlichen Sittenlehre.) — Unser Berner Kämpfer für die

„humane Ethik", Fr. Wyss, betont stark, dass die Kirchenlehre

eine ungenügende Quelle des sittlichen Lebens sei, weil
ihre Motive des Guten einen egoistischen Charakter haben.

Das Gute tun, um belohnt zu werden, und das Böse lassen,

weil man die Strafe fürchtet, könne nicht das Ideal des

ethischen Handelns sein.

Trotzdem diese und ähnliche Gründe mehr als leere Worte
sind, genügen sie mir nicht, um die Trennung von Moral
und Religion zu rechtfertigen. Denn ich weiss aus Erfahrung,
welch erhebender Zusammenhang sich bildet zwischen einem

innigen Gottesglauben und dem ernsten Streben nach sittlicher
Vervollkommnung. Auch kein leeres Wort ist's, wenn Tausende

im Hinblick auf die moralische Stütze, die ihnen der religiöse
Glaube gewährt, voll Überzeugung ausrufen:

Einen gold'nen "Wanderstab
Ich in meinen Händen hab'!

Und doch plaidiere ich für die Trennung von Moral- und

Religionsunterricht.
Der Grund, der für mich bestimmend ist, liegt darin, dass

der Religionsunterricht in unsern Schulen nur noch ein
fakultatives Fach ist, das von vielen Schülern nicht mehr besucht.



172

•wird. Um hierüber einige sichere Anhaltspunkte zu bekommen,
habe ich vor wenigen Tagen in sämtlichen Schulabteilungen
der Stadt Zürich eine Erhebung darüber machen lassen, wie
viele Kinder am Unterricht in der „biblischen Geschichte und
Sittenlehre" aus konfessionellen Gründen nicht teilnehmen.
Daraus geht hervor, dass in den drei ersten Primarklassen,
für die auf unserm Stundenplan nur „Sittenlehre" verzeichnet
ist, von 7000 Schülern kein einziger sich dispensieren lässt ;

in der 4. Klasse, deren Stundenplan ebenfalls nur von Sittenlehre

spricht, sind von 40 Schulabteilungen einzig 6, die einige
Dispense erteilt haben; in der 5. und 6. Klasse, in deren

Stundenplänen neben der Sittenlehre auch „biblische
Geschichte" figuriert, werden die Dispense zahlreicher fzirka
4 °/0) ; in der 7. und 8. Klasse, sowie in der Sekundärschule,
wo der Unterricht von protestantischen Geistlichen erteilt
wird, betragen die Dispense 30% der Schülerzahl. Die
verhältnismässig kleine Zahl der Dispense in der 5. und 6. Klasse
erklärt sich daraus, dass die Lehrer die betreffenden Stunden
entweder als unentbehrliche Sprach stunden obligatorisch
erklären oder den biblischen Stoff weglassen. Ein sehr gewissenhafter

Lehrer hat mir hierüber geschrieben: „Wir machen
seit Jahren die Beobachtung, dass die Katholiken ohne weiteres
im Unterricht verbleiben, so lange nicht biblische Stoffe

behandelt werden. Die Kinder sind von der Kirche aus so

instruiert. Dem Primarlehrer muss daran gelegen sein, für
die Sittenlehre alle Schüler zu haben. Deshalb wird, wo
immer es die religiöse Anschauung des Lehrers gestattet, nach
und nach der biblische Stoff verschwinden. In vielen unserer
Schulen ist dies bereits geschehen. Ich gehöre auch zu denen,
die nur mit Widerstreben den biblischen Stoff aus dem Unterricht

weglassen; als aber vor zwei Jahren % meiner Schüler

Dispensscheine einreichten, war ich dazu gezwungen."

Und dieser Zwang wird immer grösser werden. Nicht
nur von den Katholiken, sondern auch von andern Eltern wird
immer mehr der Dispens vom Keligionsunterricht verlangt
werden. Das hängt mit der gewaltigen Umwandlung zu-



173

sammen, welche die religiöse Auffassung seit der Zeit der
Aufklärung durchgemacht hat. Früher hatte man
Staatskirchen mit starkem Glaubenszwang; jetzt sind die Kirchen
in einer Auflösung begriffen. Nicht nur haben sich bereits
eine Menge von Sekten gebildet, zu denen sich immer neue
gesellen, sondern es wächst vor allem immer mehr die Zahl
derer, die gar keiner Konfession angehören wollen. Dass wir
allen gegenüber den Grundsatz der Toleranz, das Menschenrecht

der Glaubensfreiheit anzuwenden haben, wird wohl
niemand bestreiten. Dieses herrliche Prinzip, für welches

Lessing gestritten, diese schönste Errungenschaft des 19.

Jahrhunderts, darf von der Schule in keiner Weise verletzt werden.

Drum werden wir kaum etwas dagegen einwenden können,
wenn die Zahl der Eltern, die weder mit einem konfessionslosen

noch mit einem konfessionellen Unterricht der Schule
einverstanden sind, immer grösser wird. Ja, wir werden wohl
über kurz oder lang die Frage zu beantworten haben, ob

überhaupt die Schule Religionsunterricht erteilen soll oder nicht.

Vielleicht wird man ziemlich bald zur Einsicht kommen,
die Volksschule müsse, um allen Glaubensrichtungen gerecht
zu werden, auf die religiöse Erziehung wenigstens so lange
verzichten, bis in der menschlichen Gesellschaft wieder grössere
Übereinstimmung im religiösen Glauben sich einstellt. Die
Entscheidung dieser den Religionsunterricht berührenden Frage
gehört aber nicht notwendig zum heutigen Thema; ich habe

sie nur gestreift, um die Situation des Moralunterrichtes heller
zu beleuchten.

Die Bedeutung und Organisation des Moralunterrichtes

muss nämlich durch die veränderte Stellung des

Religionsunterrichtes wesentlich geändert werden. Sobald für den

Religionsunterricht kein Zwang mehr ausgeübt werden kann,
sobald er nur noch fakultativ ist und eine grössere Zahl

junger Leute nicht mehr daran teilnimmt, so kann der Staat
nicht wohl anders, als die sittliche Erziehung von der

religiösen zu trennen. Dem Staat kann es durchaus nicht gleichgültig

sein, ob seine Bürger moralisch erzogen seien oder nicht.



174

Er hat an der moralischen Erziehung ein ebenso grosses, ja
ein grösseres Interesse als an der intellektuellen Ausbildung.
Ob einer seiner Bürger an Gott, an Christum, an die heilige
Jungfrau, an Himmel und Hölle glaube oder nicht, kann dem

Staate gleich sein; das ist etwas, was für den Bürger als

Individuum im Leben und Sterben von Wert sein mag, wovon
aber das Wohl der andern nicht unmittelbar abhängt. Dass
aber der Bürger seine Pflichten kenne und zu tu£ gelernt
habe, ist nicht nur für ihn, sondern für seine Mitmenschen,
die Gesellschaft, den Staat von grosser Bedeutung.

Allerdings ist nicht ohne weiteres klar, ob der Moral-
unterricht. für alle Konfessionen obligatorich erklärt werden
kann. In der Eröffnungsrede der Synode von 1879 hat
Professor Salomon Vögelin das Gegenteil angedeutet. Die Ansicht,
dass der Moralunterricht für alle obligatorisch sein müsse, hat
aber doch sehr vieles für sich. Der Ausdruck der
Bundesverfassung, die Gewissensfreiheit sei unverletzlich, ist nicht
etwa so aufzufassen, dass einer, der gestohlen hat, sich mit der

Beteuerung entschuldigen könne, sein Gewissen sage ihm, dass

das Stehlen recht sei. Sittlich zu sein, ist eine Bürgerpflicht;

darum muss auch die Teilnahme am Moralunterricht
der Schule als bürgerliche Pflicht betrachtet werden. Und der
gleiche Artikel der Bundesverfassung, welcher bestimmt, dass

niemand zur Teilnahme an einem religiösen Unterricht
gezwungen werden könne, erklärt anderseits: die Glaubensansichten

entbinden nicht von der Erfüllung der bürgerlichen
Pflichten. Mir scheint deshalb, der Moralunterricht könne,
sobald er völlig vom Religionsunterricht getrennt wird, für die
Angehörigen aller Konfessionen als obligatorisches Schulfach
bezeichnet werden.

Sollte ich mich aber hierin täuschen, sollten zwingende
Gründe gegen das Obligatorium vorhanden sein, so könnte
doch der Moralunterricht so gestaltet werden, dass die Eltern
fast ausnahmslos ihre Kinder daran teilnehmen liessen. Denn
über eine sehr grosse Zahl moralischer Fragen herrscht unter
allen Ständen und Konfessionen erfreuliche Übereinstimmung.



175

Umstrittene Fragen könnten ganz weggelassen oder in objektiver

Weise als umstritten dargestellt werden. Der Wunsch,
einen segensreichen ethischen Unterricht durch die Volksschule

allen Kindern vermitteln zu lassen, ist für mich der Hauptgrund,

um die Trennung dieses Unterrichtes vom
Religionsunterricht zu befürworten.

Zum Schluss möchte ich ein viertes Mittel, den ethischen

Einfluss der Schule zu erhöhen, nur noch als „caeterum
censeo" nennen. Es ist die schon in den Siebziger Jahren

geforderte Zivil schule. Wir sollten auch auf die reifere
Jugend erzieherisch einwirken können.

Geehrte Synodalen Ich empfehle Ihnen, die Thesen

Dr. Foersters in globo anzunehmen; und zweitens empfehle ich

Ihnen meinen Zusatz zur Annahme.


	Beilage XI : erstes Votum zum Referat des Herrn Dr. Foerster

