
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 69 (1902)

Artikel: Beilage X : Bedeutung und Methoden des Moralunterrichtes in der
Schule

Autor: Foerster, F.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Beilage X.

Bedeutung und Methoden

des

Moralunterrichtes in der Schule.
Referat von Dr. Fr. W. Fo erst er, Zürich.

u»o o• II

Hochgeehrte Versammlung!

Vor einiger Zeit hat ein italienischer Staatsmann es als

die grösste Gefahr der neueren Entwicklung bezeichnet, dass

die niederen und halbzivilisierten Rassen mehr und mehr in
den Besitz der technischen Mittel der modernen Zivilisation
kämen, ohne dass ihnen auch die geistige und sittliche Kultur
überliefert werde, von diesen Errungenschaften den rechten
Gebrauch zu machen.

Die Frage liegt hier sehr nahe, ob denn die sogenannten

höheren Rassen schon die geistige und sittliche Reife zur
richtigen Anwendung der ungeheuren technischen Machtmittel

besitzen, welche ihnen die Naturwissenschaft verschafft hat?
Ob alle jene Errungenschaften des Geistes auch wirklich der

Mehrung und Sicherung geistigen Lebens dienen oder ob sie

durch die unerschöpflichen materiellen Befriedigungen, die sie

erschliessen und durch die grenzenlose Steigerung der

Bedürfnisse, die sie mit sich bringen, vielleicht letzten Endes

doch nur zur Verrohung und Veräusserlichung des menschlichen

Lebens führen? Wir brauchen diese Frage nur
aufzuwerfen, um zu erkennen, dass die Kulturgefahr, von der

jener italienische Staatsmann sprach, weit mehr im Innern
der heute herrschenden Rassen liegt als draussen. Das

ganze Wesen unserer sozialen Frage besteht ja im letzten



122

Grunde darin, dass unsere Herrschaft über die Gaben und
Kräfte der äusseren Natur nicht Hand in Hand gegangen
ist mit der Unterwerfung des Elementarischen und Tierischen
in unserer menschlichen Natur, und so stehen wir vor der
Tatsache, dass die moderne Gesellschaft geistig und sittlich
nicht den ungeheuren materiellen Machtmitteln gewachsen ist,
die sie durch Wissenschaft und Technik entfesselt hat. Zivilisation

ist technische Verfügung über die Natur, ist Entfaltung
zahlloser Bedürfnisse —• Kultur ist Unterordnung alles
individuellen Bedürfens unter geistige Lebensmächte, ist Herrschaft
des Menschen über seine eigene Natur: Ohne solche Kultur
ist jede Zivilisation dem Untergang verfallen und es ist daher
die Lebensfrage unserer Gesellschaft, ob sie die Kraft hat,
ihre technische Zivilisation wieder dem unterzuordnen, was die

religiöse Sprache das Heil der Seele nennt, oder ob all das

Wissen und Können rettungslos dazu bestimmt ist, nur dem

materiellen Raffinement und damit der sittlichen Entartung
zu dienen.

Diese Betrachtung leitet mich auf den ersten Teil meines
Themas: Die Bedeutung des Moralunterrichtes. Nicht als
ob ich meinte, der Moralunterricht werde die soziale Frage
lösen. Wohl aber in dem Sinne, dass das soeben geschilderte
Missverhältnis zwischen technischer und sittlicher Kultur
gerade der modernen Schule die verantwortungsreichsten
Pflichten auferlegt. Wenn die Schule der Ort ist, an welchem
dem Menschen alle die geistigen und technischen Hilfsmittel
unserer Zivilisation überliefert werden, müsste sie dann nicht
vor allem auch der Ort sein, wo das Wissen dem Gewissen

untergeordnet, wo die sittliche Kraft und Einsicht geweckt
und befestigt wird, ohne welche alles Wissen und Können
dem Einzelnen wie der Gesellschaft nur zum Fluche werden
muss? Wenn die Überlieferung der geistigen und technischen

Fertigkeiten in der Schule isoliert wird von der Überlieferung
der moralischen Kultur, besteht dann nicht die Gefahr, dass

auch die künftige Anwendung all jener Fertigkeiten ebenfalls
isoliert sein werde von allen höheren Lebensgesetzen?



123

Wenn in der modernen Schule die bewusste Mitarbeit an
der Charakterbildung noch nicht so in den Vordergrund gerückt
ist, wie es der Zustand unserer Kultur erfordert, so verdanken
wir das vor allem einer grossen Illusion des achtzehnten
Jahrhunderts, die immer noch nicht ganz überwunden ist:
der Illusion nämlich, dass Volksbildung auch ohne weiteres

Volksgesittung bedeutet, dass die sittliche Bildung also ein
Nebenprodukt der intellektuellen Aufklärung sei. So wie die
Manchesterlehre auf ökonomischem Gebiete den Glauben
verbreitete, dass man die Kräfte nur zu entfesseln brauche, um

zur Harmonie der Volkswirtschaft zu kommen, so treffen wir
auf dem Bildungsgebiete vielfach noch den Glauben, dass die

Ausbildung aller Verstandeskräfte das Individuum von selbst

zur Übereinstimmung mit der sittlichen Ordnung führen
werde. Nun, wer das Leben kennt, der wird wissen, wie
wenig tiefere Bildungskraft dem blossen Wissen innewohnt,
ja, wie dieses Wissen sogar schaden und dem blossen Dünkel
dienen kann, wenn es nicht von früh an der Charakterbildung
untergeordnet wird. Nicht dass man etwas weiss, sondern

wozu man es weiss und in welchem Zusammenhang mit dem

Allerheiligsten und Allerwichtigsten, das macht echte Bildung
aus. Und nicht, dass man lesen und schreiben kann, sondern

was man liest und was man schreibt, darauf kommt es an.

Und die Schule, die lesen und schreiben lehrt, die sollte darum

auch für die rechte Pflege des inneren Menschen sorgen, damit
die Anwendung all der geistigen Fertigkeiten nicht gerade
das vernichtet, was man tiefere Bildung nennt. Es wird Sie

vielleicht interessieren, zu hören, mit welchen Worten kürzlich
ein englischer Arbeiterführer in einer englischen Zeitschrift
seiner Enttäuschung über die moralischen Ergebnisse der

erweiterten Volksbildung Ausdruck gegeben hat. Es heisst da:

„Nachdenkliche Arbeiter, froh darüber, dass ihren
Kindern breitere Erziehungsmöglichkeiten gewährt sind,
als einst ihnen selber offen standen und stolz auf das

weltliche Wissen, das ihre Söhne und Töchter zur Schau

tragen, sind doch weit entfernt davon, die Wirkung zu



124

preisen, welche dies erweiterte Wissen auf Charakter und
Benehmen ausübt. Sie beklagen sich darüber, dass statt
der erwarteten echten Bildung nur zu oft blosse geistige
Beweglichkeit zutage tritt. Die Bewältigung eines grösseren
Wissensstoffes entwickelt Hochmut und Verachtung für
Handarbeit — eine völlige Abwesenheit von einem höheren
sozialen Pflichtgefühl macht sich geltend und später, wenn
die Knaben erwachsen sind, fehlt ihnen jedes Interesse für
die Fragen, welche die ältere Generation begeisterte, als sie
noch jung war Diese Volksbildung hat ein solches

Blatt wie die Daily Mail möglich gemacht. Der junge
Arbeiter von heute hat keinen Idealismus mehr, er bringt
seine Mussezeit auf Sportplätzen zu und lässt den Kampf
für den Fortschritt den älteren Männern, die nicht mit der

zynischen Selbstsicherheit vergiftet wurden, die nur zu oft
aus einem kleinen Mass höherer Bildung resultiert."

Der hier zitierte Arbeiterführer will selbstverständlich diese

seine Beobachtungen nicht gegen die erweiterte Volksbildung
wenden, sondern nur gegen eine Ausbildung der intellektuellen
Fähigkeiten, die nicht Hand in Hand geht mit einer konkreten
moralischen Orientierung, einer Klärung des sittlichen Urteils,
einer Weckung der Kräfte des Willens und des Gemütes.

Der ganze Zustand, den er schildert, hat eben seine
Hauptursache darin, dass unsere moderne Schule zu ausschliesslich
eine blosse Vorbereitungsanstalt für das Berufs- und Erwerbsleben

ist und noch nicht genug eine wirkliche Anstalt für
Menschenbildung, wie es Pestalozzi gewollt hat. Während
im Mittelalter die Schule eine höhere Einheit hatte, auf welche
aller Lehrstoff bezogen wurde, die Erziehung zum christlichen
Leben, fehlt unserer weltlichen Schule durchaus diese Einheit,
diese Unterordnung aller Lehre unter ein Bildungsidcal des

ganzen Menschen — und nichts ist dringender nötig als dass

diese Einheit wieder hergestellt werde, wenn auch mit anderen

geistigen Mitteln als in der Vergangenheit: die Kultur des

inneren Menschen muss wieder der Mittelpunkt des ganzen
Schullebens werden.



125

Und selbst wenn die Schule nichts wäre als eine Anstalt
zur Berufsvorbereitung, so müsste sie die Charakterbildung
und ethische Aufklärung in ihren Lehrplan aufnehmen —
denn zahllose Menschen leiden in ihrem Berufsleben Schiffbruch

oder bleiben stecken, nicht weil es ihnen an Kenntnissen
und Fertigkeiten gebräche, sondern an der elementarsten
Weisheit der Menschenbehandlung und der einfachsten Fähigkeit

der Selbstbeherrschung, oder weil sie nicht rechtzeitig
auf gewisse verhängnisvolle Gewohnheiten aufmerksam gemacht
worden sind, oder weil sie in ein laxes Denken über
folgenschwere Dinge hineingekommen sind. Gewiss gelingt es

daneben gelegentlich auch Vielen gerade auf Grund gewissenloser
Praktiken zu reüssieren — aber desto schwerer leidet die
Gesamtheit unter solchen Erfolgen und desto nötiger ist es,

hier gerade in der empfänglichen Jugendzeit durch
Vorführung edler Vorbilder und durch Weckung des

Verantwortlichkeitsgefühls vorzubauen.

Nun wird man vielleicht fragen: Ist denn nicht auch in
der modernen Schule durch den Religionsunterricht genügend
für Gesinnungsbildung und sittliche Lehre gesorgt? Wenn
ich diese Frage mit Nein beantworte, so tue ich das nicht
etwa, weil ich der Ansicht wäre, dass Religion und Christentum

durch die moderne Ethik überholt seien und daher so

bald als möglich aus der Erziehung verschwinden müssten.

Um hier jedes Missverständnis auszuschliessen, bekenne ich
mich vielmehr persönlich durchaus zum Christentum und
dessen unerschöpflichen Gesittungskräften. Für mich hat das

Problem des Moralunterrichtes überhaupt nichts mit dem

Kampf der Weltanschauung zu tun, sondern es ist ein rein
pädagogisches Problem. Und von diesem moral-pädagogischen
Standpunkte aus darf man sich nicht darüber täuschen, dass

der Unterricht in der Religion naturgemäss durch historischen
und dogmatischen Stoff zu sehr in Anspruch genommen ist,
als dass genügend Raum für eine eingehende und zusammenhängende

Besprechung der konkreten moralischen Lebensfragen

übrig bliebe — und wie wenig die blosse Lehre der



126

zehn Gebote m oral-pädagogisch ausreicht, das hat niemand
schärfer ausgesprochen als der gläubige Christ Jeremias

Gottheit, wenn er sagt:

„Ich kannte die zehn Gebote. Aber was helfen die

zehn Gebote, wenn man die Seele nicht kennt in ihren
Kräften und Schwächen, das Leben nicht kennt in seiner
Schalkheit und Bosheit. Gar viele Menschen kennen die
Namen von Tugenden und Lastern, aber sie erkennen
sie im Leben nicht, noch viel weniger in der eigenen
Seele. Mich dünkt, eine Geographie des Herzens täte eben

so not als eine von Spitzbergen, und die Lehre und
Geschichte der Seele wäre ebenso wichtig als die Lehren von
Flötz und Urgebirg und die Geschichte der drei Söhne

Noahs. Alles Sichtbare und Tastbare lässt man das Kind
kennen lernen — aber zum Reiche der Geister gibt man
ihm den Schlüssel nicht, die Kenntnis der eigenen Seele."

Also nicht die blosse Lehre des Gebotes genügt und sei sie

mit noch so feierlichen Sanktionen umgeben — sondern eine
Lehre vom menschlichen Leben und von der menschlichen
Seele brauchen wir, die uns zeigt, welche Beziehung das

Gebot zum vielgestaltigen konkreten Leben und zur täglichen
Erfahrung hat, wie weit sein Sinn und sein Geltungskreis
reicht, welche Widerstände der gewordenen geschichtlichen
Wirklichkeit und der menschlichen Natur ihm entgegenstehen
und welche psychologischen Hilfen uns zu seiner Verwirklichung

möglich sind. Nun ist ja erfreulicherweise zu
konstatieren, dass gerade im Kanton Zürich ganz im Sinne obiger
Gesichtspunkte das Schwergewicht des Religionsunterrichtes
auf konkrete Sittenlehre gelegt ist, wenn auch wohl weniger aus

pädagogischen Gründen, als um diesem Unterrichte durch

Vermeidung aller trennenden Momente den Besuch von
Schülern aller Glaubensrichtungen zu sichern. Sie wollen mir
jedoch erlauben zu fragen, ob dieser Zustand denn nun auch
schon in seine unabweisbaren Konsequenzen entwickelt worden
ist? Wir dürfen uns nämlich nicht davor verschliessen, dass

die im Interesse der bürgerlichen Gleichberechtigung gewiss



127

notwendige Entkonfessionalisierung des staatlichen
Religionsunterrichtes diesen doch auch jener ethischen Intensität berauht,
die sich gerade auf dem Boden des starken und gläubigen
Bekenntnisses entwickelt. Gerade weil aber nun diesem
staatlichen Unterrichte die religiösen Sanktionen des Sittlichen
nicht mehr in ihren stärksten Wirkungen zur Verfügung
stehen, sondern mit einer gewissen Neutralität erwähnt'werden,
je nach der Stimmung des Lehrers, so sollten demgegenüber
die reinmenschlichen Sanktionen und Motive mit desto grösserer
Sorgfalt und Umsicht herangezogen werden. Mein heutiges
Referat möchte in dieser Richtung einige Anregungen gehen.
Es ist für mich kein Zweifel daran, dass im Ivanton Zürich
ein Moralunterricht in dem oben angedeuteten Sinne heute
bereits von vielen begabten Lehrern und Lehrerinnen im
Rahmen des bestehenden Lehrplans erteilt wird. Aber es

kommt nicht darauf an, was einzelne speziell Begabte leisten,
sondern ob die allgemeine pädagogische Schulung eine derartige
ist, dass der grossen Masse der Lehrenden auch auf
moralpädagogischem Gebiete diejenigen geistigen Hilfen der
angesammelten Erfahrung und der theoretischen Erkenntnis zu
teil werden, die auf allen anderen Lehrgebieten der Initiative
des Einzelnen unnötige Umwege und Fehlschläge ersparen.
Durch die immer stärkere Entlastung dos staatlichen
Religionsunterrichtes von trennenden dogmatischen Elementen und die

dementsprechende immer stärkere Hervorhebung des ethischen
Moments ist allmählig und unmerklich durch die Praxis selber
ein neuer Lehrgegenstand entstanden, der Sittenunterricht,
und wir stehen nunmehr vor der Frage, ob die Erteilung
dieses Unterrichtes allein der persönlichen Findigkeit und dem

Experiment des einzelnen Lehrers überlassen werden oder ob

auch hier eine pädagogische Vorbereitung in Theorie und

Praxis bezüglich der Methodik und der Auswahl des

Lehrstoffes eintreten solle. Vielfache Unterredungen mit Lehrern
des Ivantons haben mir gezeigt, dass ein sehr grosses Bedürfnis
nach Letzterem besteht. Handelt es sich doch hier um die

Vorbereitung nicht nur für eine besondere Stunde Sitten-



128

Unterricht, sondern auch für die geeignete Durchdringung aller
Lehrfächer mit ethischen Gesichtspunkten und speziell auch

für die moralische Einwirkung auf dem Gebiet der
Schuldisziplin. Es ist nicht einzusehen, warum der Kandidat des

Lehrfachs gerade auf diesem schwierigsten Gebiete sich selber
überlassen oder nur mit ganz allgemeinen Direktiven
ausgestattet werden soll. Eine Pädagogik der moralisehen Jugend-
lelire ist um so nötiger, als in einem unvorbereiteten und
oberflächlichen Moralisieren weit mehr Gefahr als Nutzen
für die wirkliche sittliche Bildung der Kinder liegt. Es ist
eine unrichtige Voraussetzung, zu meinen, sämtliche andere
Lehrfächer bedürften einer gründlichen pädagogischen
Vorbereitung — nur die Ethik, die es mit den tiefsten Problemen
und wichtigsten Tatsachen des Lebens zu tun hat — nur die
Ethik könne so ganz improvisiert und ohne Zusammenhang
mit einer „Psychologie der moralischen Einwirkung" in den

Unterricht eingestreut werden. Würde nicht gerade auf diesem

Gebiete die Unterstützung und Anregung des einzelnen
Erziehers und Lehrers durch einen Schatz gemeinsamer Erfahrung
und Überlegung, durch eine Tradition erprobter Methoden und
einen beständigen Austausch von Theorie und Praxis von
entscheidenster Bedeutung werden? Liest man heute die

pädagogischen Zeitschriften, so findet man viel anregenden
Austausch von neuen Methoden und Gesichtspunkten in Bezug auf
Sprachunterricht, Naturkunde, Geschichte — aber fast niemals
findet sich ein Vorschlag auf moralpädagogischem Gebiete. In
Frankreich sind seit Einführung des Moralunterrichtes mehr
als 180 ethische Lehrbücher für die Jugendlehre erschienen

— in Deutchland und in der Schweiz gibt es höchstens zwei
oder drei und das sind auch mehr Anekdotensammlungen im
alten Stil, als wirkliche Hilfsbücher für eine konkrete Lebenslehre.

In Deutschland ist dieser Mangel begreiflich, da dort
der staatliche Religionsunterricht noch so völlig im
Dogmatischen aufgeht, dass für Sittenlehre kein Raum bleibt —
in der Schweiz aber, wo sich der Sittenunterricht immer
deutlicher als besonderer Gegenstand der Unterweisung heraus-



129
«

bildet, wäre es wohl an der Zeit, wenn die .Lehrenden selber

aus ihrer Praxis heraus die betreffende Literatur bereicherten.
Bevor ich heute selber einige Vorschläge zur Methodik

des Moralunterrichtes mache, erlauben Sie mir, einige kurze
orientierende Bemerkungen über das was in anderen Ländern
auf diesem Gesiete gedacht oder geleistet worden ist:

Der Gedanke eines unabhängigen Moralunterrichtes ist
zuerst in Amerika in die Praxis übersetzt worden und zwar
in der 1878 in New-York gegründeten Mustcrschule der

dortigen ethischen Gesellschaft. Drei Hauptgründe waren
dafür massgebend:

1. Amerika ist das Land, in das fortwährend neue Rassen

einströmen, die nur zu oft mit der Heimat und der Tradition
auch den Glauben ihrer Väter zurücklassen und daher dringend
irgend eine Art der Einführung in die sittlichen Grundlagen
der Gesellschaft brauchen.

2. Amerika ist das Land der rationellen Demokratie —
— es ist also nötig, dass der Einzelne durch eigene Einsicht
in die natürlichen und sozialen Gründe des Sittengesetzes und
nicht durch blosse Autorität für die sittliche Lebensordnung
gewonnen wird.

3. Amerika ist das Land der gewaltigsten materiellen
Zivilisation — um so unabweisbarer die Notwendigkeit, die

Stätten der Berufsbildung auch zu Stätten des sittlichen
Idealismus zu machen.

In diesem Sinne hat die Adlersche Schule nicht nur einen

speziellen Moralunterricht, sondern es werden alle
Unterrichtsgegenstände in Beziehung zur sozialen und ethischen Erziehung
gesetzt und in den Schülern die Hingebung an die Menschheit

gepflegt. Man sucht es vor allem zu verhüten, dass die

Kinder gedankenlos die Kenntnisse und Entdeckungen
hinnehmen, an denen die schwere Arbeit und das Blut und das

Leben von Generationen klebt. Erziehung zur Dankbarkeit,
Weckung des Wunsches, nun auch die eigene Kraft
einzusetzen in das grosse Werk der Kultur, das ist der leitende
Gesichtspunkt, dem alle Wissenslehre untergeordnet wird.

9



130

Geschichtsunterricht wird z. B. durch folgenden Gesichtspunkt
belebt: Welche kulturelle und politische Gaben und

Anregungen verdanken wir den anderen Nationen und welche
Mission hat unsere Nation für die Bereicherung und
Befestigung der Kultur? Welche besonderen Gefahren liegen
in unserem Nationalcharakter und in unserer geschichtlichen
Entwicklung begründet? In der Besprechung der
demokratischen Institutionen wird gefragt, was eigentlich Freiheit
sei, warum es keine soziale Freiheit ohne Selbstgesetzgebung,
ohne grösste Selbstzucht des Individuums geben könne — die
besondere persönliche Ethik des Bürgers in einem
demokratischen Staate wird daraus abgeleitet.

Erlauben Sie mir, aus der Art der Unterrichtserteilung
in der speziellen Sittenlehre ein Beispiel zu geben, das
besonders deutlich zeigt, welche Art von Sanktionen hier an
Stelle der religiösen gepflegt werden. Gibt es Lügen, so fragte
der Lehrer, die niemals herauskommen? Die Mehrzahl der
Schüler glaubte an die Möglichkeit solcher Lügen. Er brachte
sie aber Schritt für Schritt zu folgender Erkenntnis: Nein,
alle Lügen kommen heraus. Unser Gesichtsausdruck wird
ein anderer, unsere Augen verlieren ihre Freiheit, wenn wir
die geringste Heimlichkeit oder Täuschung begehen, wir
werden feiger auf allen anderen Gebieten — so kommt jede
Lüge heraus, unser Wesen und Benehmen redet von ihr, ohne

dass wir es wollen und wissen. Man sieht, dass es sich hier
nicht um eine Bekämpfung oder Ersetzung der religiösen
Sanktionen handelt, sondern nur um eine Ergänzung. Im
Religionsunterrichte wurden unsere Handlungen in ihrem
Verhältnis zur Gottesidee und zum Vorbilde Christi besprochen
und beurteilt — im Moralunterrichte wird dagegen die
Beziehung unseres Tuns zu unserm eigenen Leben und zum
Leben unserer Mitmenschen ins Licht gesetzt. Noch ein
anderes Beispiel. Ich hatte einmal Gelegenheit, in einem der

sogenannten Settlements in Ost-New-York dem Moralunterrichte

beizuwohnen, den dort ein jüngerer Mitarbeiter Prof.
Adlers einer Klasse von irischen Knaben im Alter von 14 bis



131

15 Jahren erteilte. Die Knaben waren fast alle Söhne
sozialistischer Arbeiter. Der Lehrer fragte: Kann man auch im
Zustande der Armut rein und ehrlich leben? „Nein, war die

Antwort, erst muss die Gesellschaftsordnung geändert werden,
da wird Reinheit und Ehrlichkeit von selbst kommen." Der
Lehrer griff die Antwort auf und sagte: Gewiss soll die

Gesellschaftsordnung geändert werden — und Ihr, die Ihr
hier vor mir sitzt, sollt einst dazu helfen. Aber das ist ein

heiliges Werk, zu dem man sich reinigen muss von allen
hässlichen Leidenschaften, damit das Neue nicht wieder
angesteckt werde von der alten Roheit. Und er erzählte und
erklärte ihnen die Sage vom heiligen Graal. Der Unterricht
machte sichtbar "einen tiefen Eindruck auf die Knaben.

Wichtig ist, dass auch hochkirchliche Kreise in Amerika
die Notwendigkeit moralpädagogischer Vertiefung auch für
die religiöse Seelsorge anzuerkennen beginnen. Der Reverend
Fairchild z. B. veröffentlichte im „Sociological Journal" (April
1899) einen Artikel, in welchem er behauptet, die Schulen
seien zur Zeit nur auf intellektuelle Erziehung gerichtet;
moralische Einwirkungen des Lehrers seien nur zufällig. Die
kirchliche Morallehre dagegen stehe dem Leben zu fern. Die
Kirche brauche eine neue Methode, um die konkrete
Anwendung ihrer Wahrheiten auf die Lebensführung eindrucksvoll

zu zeigen. Das Kind frage: Wer ist mein Nächster?

Die Schule solle dem Kinde die sozialen Sanktionen des

Sittlichen geben, während der Kirche der Hinweis auf die Liebe
und den Willen Gottes zu überlassen sei. Man solle die
konkreten ethischen Konflikte der Kinder sammeln und mit ihnen
die ganz bestimmten Fragen von Recht und Unrecht
diskutieren, die in ihrer täglichen Lebenserfahrung zu Tage
treten. Zur Hingebung an allgemeine ethische Ideale könne

man das Kind erst dann bringen, wenn es Freude gewonnen
habe an einleuchtenden moralischen Lösungen seiner eigenen

kleinen täglichen Schwierigkeiten.

In dieser kirchlichen Kundgebung ist jedenfalls sehr

richtig erkannt, dass die Moralpädagogik sich nicht von dem



132

allgemeinen pädagogischen Grundsatz emanzipieren dürfe, vom
Bekannten und Höchstliegenden zum Unbekannten und Ferneren
aufzusteigen. Für die ethische Seelsorge der Kirche wäre
diese Erkenntnis von grosser Bedeutung und würde die

allgemeine Bedeutung einer konkreten moralpädagogischen
Methodik ins rechte Licht setzen.

Ganz unabhängig von den Methoden der oben erwähnten
New-Yorker Schule ist auch der Professor der Philosophie und

Pädagogik an der Universität Chicago, John Dewey, der Leiter
einer Experimentierschule, dazu gekommen, für die Einführung
eines speziellen ethischen Unterrichts einzutreten. In einem

Aufsatzeder „Educationel Review" (March 1893) stellt er
zunächst das Paradoxon auf, dass noch nie vorher alle denkenden
Schulmänner so darüber einig gewesen wären, dass Moral nicht
gelehrt werden könne und dass andererseits die Notwendigkeit
eines ethischen Unterrichts noch nie so dringend empfunden
sei, wie gerade jetzt. Professor Dewey erläutert im weiteren
seine Auffassung dahin, dass eine abstrakte Lehre von
moralischen Grundsätzen oder gar das Predigen von Tugenden
nicht den leisesten Wert habe, dass ein ethischer Unterricht
aber wohl in einem anderen Sinne denkbar, ja unentbehrlich
sei, nämlich so, dass man nicht Moral lehre, wohl aber zur
Moral helfe, indem man die Jugend anleite, ihre Einbildungskraft

zu üben in der Vorstellung menschlicher
Lebensbeziehungen, den Zusammenhang des Einzeldaseins mit dem

Gesamtleben anschaulich zu erfassen, mit einem Worte, die
Realitäten des Lebens zu begreifen, auf welche alles Moralische
zurückgeht. Es hilft nichts, das Gebot der Liebe zu lehren,
wenn der Mensch gar nicht weiss, was sein Mitmensch bedarf,
wenn er nicht fähig ist, sich in fremde Seelen hineinzuversetzen

— und nicht nur in fremde Seelen, sondern vor
allem auch in fremde Situationen und Schicksale.
Daher es nach Prof. Dewey eine Hauptaufgabe des ethischen
Unterrichtes ist, eben die Einbildungskraft der
Heranwachsenden in dieser Richtung zu üben, damit unmerklich
ihre ganze Erfassung des Lebens sich von früh an daran



133

gewöhnt, bei allem Tun und Reden das Los des Nächsten mitzufühlen

und den grossen sozialen Zusammenhang des Lehens

vor Augen zu tragen. Dewey befindet sich hier, wie Sie

sehen, in Übereinstimmung mit Pestalozzi, der es ja auch

energisch ablehnte, den Kindern viel von Tugenden zu reden,
bevor sie die betreifenden Gefühle erlebt hätten. Die meisten
Morallehrbücher Frankreichs und auch viele Schulhilfsbücher
in andern Ländern übersehen diese elementare pädagogische

Erwägung ganz ; sie gehen von der naiven Voraussetzung aus,
dass man z. B. Mitgefühl beibringen könne, indem man die
Vortrefflichkeit des Mitgefühls predigt und einige Anekdoten
vom mitleidigen Heinrich oder der barmherzigen Käthe dazugibt,
während in Wirklichkeit über das betreffende Gefühl gar nicht
geredet werden und statt dessen einfach die Phantasie der-Kinder
angeregt werden sollte, sich in fremde Lebensbedingungen und
Lebensentwicklungen teilnehmend zu versenken — aber
möglichst nicht in diejenigen von Romanen, in denen ja der Autor
schon die Arbeit des Sichhineinlebens geleistet hat, die das

Kind ja gerade lernen soll — sondern in die Menschen und
Tiere der nächsten Umgebung. Ich wähle ein Beispiel aus

dem Gebiet des Tierschutzes, um zu illustrieren, was ich
meine. Wenn man einem Knaben sagt: „Du sollst keine

Schmetterlinge quälen und zerreissen", so macht ihm das

zweifellos gar keinen tieferen Eindruck — wenigstens
verändert es seinen inneren Zustand gegenüber dem Schmetterling

in keiner Weise, selbst wenn er äusserlich dem Gebote

folgen sollte. Auch wenn man dem Knaben Anekdoten erzählt
von braven Kindern, die Tiere pflegten oder von Tierquäleren,
die später Menschen quälten, so mag er vielleicht der

Geschichte als solcher mit Interesse folgen, aber eine

Neigung zum Tierschutz ist deshalb noch nicht in ihm geweckt.
Es ist der Fehler in der pädagogischen Psychologie von
Herbart, Ziller und besonders von Rein mit seinem „Gesinnungsunterricht",

dass dort das Interesse an dem Stoff der
Erzählung verwechselt wird mit dem Interesse an der

Nachahmung der in der Erzählung dargestellten Handlungsweise.



134

Und doch sind beides grundverschiedene psychologische
Vorgänge. Die obige pädagogische Aufgabe ist vielmehr im Sinne
der vorhergehenden Ausführungen nur so zu lösen, dass man
psychologisch an die Wissbegierde des Knaben anknüpft und
ihn einführt in den Lebensprozess, der durch die Raupe
hindurch zum Schmetterling führt, und ihm ein möglichst
lebendiges Bild des ganzen Organismus und seiner Funktionen
gibt — dadurch lernt der Knabe unmerklich, das Leben der
Kreatur mitleben, sie wird ein Stück seines eigenen erweiterten
Lebenskreises und nun kann er den Schmetterling gar nicht
mehr zerstören. Ich werde im weiteren Verlauf meiner
Darstellung noch ausführen, wie dieser Gesichtspunkt eben auch
für die Erziehung zur Menschlichkeit gegenüber dem Menschen

massgebend sein muss — wie man z. B. nichts ausrichtet,,
wenn man etwa im Kapitel Pflichtenlehre die Pflicht gegen
die Dienstboten traktiert und allerlei gute Lehren gibt —
auch hier kommt vielmehr alles darauf an, dass man das Kind
anleitet, sich in die Lage der Dienenden hineinzudenken —
erst wenn man das durch Fragestellungen und Mithilfe erreicht
hat, kann man das Gebot formulieren als Ausdruck für etwas was
für den wissenden Menschen — und Kinder wollen immer gern
zu den Wissenden gehören — eigentlich selbstverständlich ist.

Doch ich bin hier schon zu weit abgeschweift; es kam
mir eben darauf an, den Gesichtspunkt Prof. Deweys recht
klar herauszustellen und zu unterstreichen. Dewey gibt
übrigens in dem genannten Aufsatze selber ein recht instruktives

Beispiel für seine Methode — nämlich ein Beispiel aus
dem Gebiete der Wohltätigkeit. Er stellt seinen Knaben einen

Fall eines arbeitslosen Hilfesuchenden vor. Er will nun keine
gesinnungstüchtigen Antworten in Bezug auf Hilfe und

Rettung, sondern er will, dass die Knaben lernen, sich in die
ganze Situation hineinversetzen. Sie sollen selber die Gesichtspunkte

finden, nach denen lhan sich hier zu orientieren und
zu helfen hat. Z. B. :

1. Ob die Not eine wirkliche oder eine vorgegebene ist.
2. Worin die Bedürftigkeit hauptsächlich besteht.



135

3. Was die Ursache des Notstandes ist, ob Mangel an

Energie, Krankheit, Unfall, Unfähigkeit, schuldlose

Arbeitsentlassung, Laster oder Unmässigkeit..
4. Welches die Vergangenheit des Betreffenden ist, sein

Beruf, seine Familie, seine Nachbarn etc.
5. Über welche Hilfsquellen an Geld, Zeit und Arbeitskraft

verfügt der, welcher um Hilfe ersucht wird.
Der Fall ist also so zu besprechen, dass durch die speziell
gewählte Situation der Schüler stufenweise sich in eine ganze
Reihe typischer Verkettungen und Beziehungen der Wirklichkeit

hineinversetzen muss. An diesem Beispiel lässt sich auch

die Rolle von Gefühl und Vernunft im ethischen Handeln und
die Gefahr des blinden Mitleids besonders deutlich
kennzeichnen.

Gegenüber dem Einwand, dass in dem schon überfüllten
Lehrplan für eine solche ethische Lehre kein Raum mehr sei,
antwortet Dewey : „Das Studium der Ethik, das Studium der
ethischen Beziehungen und Verhältnisse ist das Studium der

komplizierten Wirklichkeit, deren Glieder wir sind. Wenn
es einen Grund gibt für den Heranwachsenden, sich mit
Geometrie, Physik, Latein und Griechisch vertraut zu machen,

so gibt es zwanzig für die Notwendigkeit, einzudringen in
das Wesen und den Sinn derjenigen realen Beziehungen, auf
deren Verständnis sein tiefstes Wolil und Wehe beruht. Der

Gegenstand ist so wichtig, das Nachdenken, was dabei

verlangt wird, so wertvoll und so ergreifend, dass sich im

Stundenplan die übrigen Gegenstände nach der Ethik richten
müssten und nicht umgekehrt. Auch kann der Schüler ohne

Autklärung auf diesem Gebiete gar nicht hinter den vollen

Sinn der Geschichte und der Literatur kommen. Die Zeit
wird kommen, wo das zentrale Studium der Schule das

menschliche Leben selber sein und von diesem Studium aus

alle Gegenstände ihr Licht und ihre Bedeutung erhalten werden.

Die Zeit reicht heute nicht, um länger bei den

amerikanischen Versuchen zu verweilen, ich gehe daher zu dem

über, was in England auf dem in Rede stehenden Gebiete



136

erwähnenswert ist. Während, wie Ihnen bekannt ist, in
Amerika überhaupt in der öffentlichen Schule kein
Religionsunterricht erteilt wird, besitzt die englische Schule einen

solchen, wenn auch in möglichst neutraler Form, ganz ähnlich
wie in den Kantonen Zürich und Bern. Bei der konservativen
Gesinnung der englischen Nation könnte es scheinen, als

werde das auf lange Zeiten die definitive Lösung der religiösen
Schulfrage sein. Da aber der Engländer andererseits sehr

strenge darauf hält, dass die öffentlichen Einrichtungen alle

Volksgruppen als gleichberechtigt behandeln, so macht sich

neuerdings eine lebhafte Bewegung geltend, aus der öffentlichen

Schule, die ja von Gläubigen und Ungläubigen jeder
Richtung unterhalten wird, jede Parteinahme für irgend eine

Weltanschauung zu beseitigen, den Religionsunterricht den

kirchlichen Gemeinschaften zuzuweisen und in der öffentlichen
Schule den völlig neutralen Moralunterricht einzuführen.
Frederic Harrison, der bekannte Schüler August Comtes,
bemerkt in diesem Sinn in der „Positivist Review" folgendes:

„Es gibt aus dem religiösen Schulkonflikte nur einen

Ausweg: Man lehre die Kinder in allen auf gemeinsame
Kosten unterhaltenen Schulen nur das, worin alle
übereinstimmen und überlasse es den religiösen Gemeinschaften,
ihren Kindern privatim, auf ihre eigenen Kosten und mit
ihrer eigenen Methode dasjenige zu lehren, was zur
besonderen Überzeugung jeder religiösen Gruppe gehört
Warum soll unsern Kindern das Verbot der Lüge nicht
beigebracht werden ohne Beziehung auf Ananias und

Saphira, Petrus und den Hahn? Der menschliche Fluch,
der auf Betrug, Diebstahl, Laster und Mord liegt, ist älter
und wird länger dauern als die Geschichte von Kain und

Abel, Esau und Jakob, Sodom und Gomorrha."

Man kann dem hier entwickelten Gesichtspunkte gewiss
zustimmen, ohne jedoch einzusehen, warum der Moralunterricht
der grossartigen biblischen Geschichten beraubt werden soll,
die in ihrer plastischen Einfachheit und in der Schärfe ihrer
Lebensbeobachtung für die Jugend von unvergänglichem Werte



137

sein werden und keinerlei Neutralität des öffentlichen
Unterrichtes verletzen können.

Zur Einführung des Moralunterrichtes in die englische
Volksschule hat sich vor vier Jahren eine Liga für
Moralunterricht gebildet, der nicht nur Lehrer, sondern auch Geistliche

angehören, die von dem verwässerten Religionsunterricht
der öffentlichen Schulen nichts halten. Unter den vielfachen
Propagandaveranstaltungen der Liga ist besonders wertvoll
eine regelmässig alle acht Tage stattfindende öffentliche
Probelektion mit nachfolgender freier Diskussion. Ich erinnere
mich an einen dieser Abende, an dem der Lehrer über

Gerechtigkeit sprach, angesichts zweier Illustrationen der

Gerechtigkeit — nämlich erstens der bekannten allegorischen
v Statue mit den verbundenen Augen — der Gerechtigkeit also,

die keine Vorurteile kennt — und zweitens der Figur Giottos
in der Arena von Padua, wo die Gerechtigkeit dargestellt ist
als eine Frau mit weitgeöffneten Augen, eine Gestalt, die mit
allen Sinnen wahrzunehmen bemüht ist. Es gelang dem

Lehrer in vortrefflicher Weise, die Aufmerksamkeit der Kinder
zu fesseln und ihnen die beiden Seiten der Gerechtigkeit
anschaulich klar zu machen. Ein grosses Publikum von
Fachmännern wohnt meist diesen Abenden bei. Dass diese

moralpädagogische Bewegung in England keineswegs etwa eine

blosse Freidenkerbewegung ist, kann man daraus ersehen,
dass lebenserfahrene und nachdenkliche Geistliche durchaus
dafür eintreten. So äussert sich z. B. der Reverend Sharpe,
der vierzig Jahre lang das Amt einer Inspektors der
englischen Elementarschulen bekleidet hat, in seinem offiziellen
Bericht über die Londoner board schools (1898):

„Direkte Besprechungen über ethische Lebensfragen

erregen mehr Interesse als Geschichten in Lesebüchern, die,

in trockener Tendenz geschrieben, schon durch die Monotonie

ihrer Wiederholung jeder Anziehungskraft für Kinder
entbehren. Viele Stunden könnten z. B. gegeben werden über
das Thema Massigkeit, indem man, ohne die Religionslehren
zu berühren, die verschiedenen Ursachen untersucht, die zur



138

Trunkenheit führen und allmählig einen gesunden
moralischen Drang zum Widerstand auf jeder Stufe der
Versuchung entwickelt. Ebenso würden für reifere Mädchen

einige wenige Stunden über Keuschheit und Reinheit, von
einer feinfühlenden Frau erteilt, den Ausgangspunkt bilden
für klarere Vorstellungen von bestimmten Lebensbedingungen
und Situationen, in denen die natürlichen Schranken gegen
Versuchung in Gefahr sind, zusammenzubrechen; die
Versuchungen der Alltäglichkeit in ihren unmerklichen
Abstufungen wären da zu kennzeichnen."

Bezeichnend für das Eindringen dieser Gesichtspunkte in die
Erziehungsbehörden ist es auch, dass in diesem Jahre bei der

Prüfung der Londoner Elementarlehrer folgende Fragen
gestellt wurden :

1. Welches sind die Haupthindernisse für den Lehrer,
den Charakter der Schüler zu bilden? Wie lassen
sich diese Hindernisse überwinden?

2. Nennen Sie einige Beispiele aus der Naturgeschichte,
die Kindern von 10 Jahren verständlich sind und

zeigen sie, welche ethischen Momente man dabei

berücksichtigen kann.
3. Wie würden Sie einer ganzen Klasse einen bestimmten

Moralbegriff beibringen, z. B. überzeugen Sie eine

Klasse von etwa 12-jährigen Schülern, dass man nicht
hinter dem Rücken des Nachbars Schlechtes von ihm
reden darf.

Was nun Frankreich betrifft, so ist die Regierung der

Republik bekanntlich die erste gewesen, die für ein grosses
Land das Experiment der Einführung des Moralunterrichtes
in die öffentliche Schule gewagt hat. Bedauerlich ist dabei

nur, dass die Einführung dieses Unterrichtes unter das Zeichen
des Kulturkampfes gestellt wurde, wodurch diese rein
pädagogische Angelegenheit zu einer Parole in dem Kampf
zwischen Kirche und Freidenkertum gemacht wurde. Über
die pädagogischen Erfolge dieses nunmehr seit 20 Jahren
bestehenden Unterrichtes lässt sich natürlich noch nichts fest-



13»

stellen, da die unter seinem Einflüsse gross gewordene
Generation erst soeben die Schule verlässt. Ein französischer
Seminarlehrer, den ich über seine Meinung befragte, betonte
besonders die unschätzbare Wirkung, die der Unterricht für
die persönliche Berührung von Lehrern und Schülern habe
und er zitierte mir mit Bezug auf diesen Unterricht das Wort
Fausts: „Hier bin ich Mensch, hier darf ich's sein."

Wie schon erwähnt, gibt es jetzt mehr als 180
Hilfsbücher für den Unterricht; es finden in der Woche drei
Stunden statt. Um dem Lehrer die Vorbereitung zu erleichtern,
ist ein sogenanntes Carnet de morale, ein Moralnotizheft
eingeführt, mit recht zweckmässiger Einrichtung. Auf die linke
Seite schreibt der Lehrer Thema und Disposition, sowie Lektion;

die rechte Seite benützt er, um Lesestücke, Gedichte,
Sprüche, Anekdoten, Tagesereignisse und andere Beispiele aus
dem Leben aufzunotieren, die er zur Illustration verwerten
will. Kommt einmal der Schulinspektor, so fragt er zunächst
nach diesem Heftchen. Es gibt sogar Medaillen für besonders

gut geführte Heftchen.

Es scheint mir jedenfalls, als ob der Unterricht selber

von den vielen für die Sache begeisterten Lehrern und

Lehrerinnen weit besser und lebendiger erteilt wird, als es

nach den Handbüchern scheinen muss. Diese Handbücher des

Moralunterrichtes stehen nämlich in Bezug auf moralpädagogische

Einsicht noch auf einer recht zurückgebliebenen
Stufe. Es ist durchgängig die alte abstrakte Pflichtenlehre,
nur belebt durch Anekdoten — keinerlei Anweisung, wie der

Lehrer die Welt der sittlichen Werte mit den elementarsten

Interessen des Kindes und des Heranwachsenden in Kontakt
bringen könne. Ich werde nachher bei einer zusammenfassenden

Besprechung der Methodik des Moralunterrichtes
Gelegenheit nehmen, die Unwirksamkeit dieser abstrakten
Methode zu beleuchten und ihr einige andere Vorschläge
entgegenzustellen.

Zum Abschluss dieser Übersicht möchte ich heute nur
noch einen Anfang von direktem Moralunterricht in der



140

Schweiz nennen und zwar den von Prof. Millioud an der
Lausanner Industrieschule erteilten Unterricht, über dessen

Gesichtspunkte und Methoden derselbe einen eingehenden
Vortrag vor dem Lausanner Lehrerverein gehalten hat. Prof.
Millioud setzt sich in diesem Vortrage besonders mit dem

Einwände auseinander, dass man keine besondere Stunde für
moralische Einwirkung brauche, sondern die betreffenden

Gesichtspunkte bei den verschiedensten Unterrichtsanlässen
zur Geltung bringen könne. Das sei alles sehr schön, meint
Millioud ; aber wir brauchen auch Stunden, die dafür reserviert
sind, das, was an vielen Orten zerstreut geboten wird, nun
auch einmal zur Einheit und zu konzentrierter Wirkung zu
bringen. So wenig man Geschichte anlässlich der Geographie
oder Literatur durch gelegentliche Einstreuungen lehren kann,
so wenig oder noch viel weniger Ethik — zu jeder tieferen
Wirkung gehört Zusammenhang und Konzentration. Millioud
will, dass die moralischen Ideen im Geiste des Schülers in
Zusammenhang gebracht werden mit all den anderen Ideen
und Begriffen, die man ihm zuführt. „Ist das nicht von
zentraler Bedeutung? so fragt er. Wer kann besser dieser

Vereinigung von intellektueller und moralischer Bildung dienen
als der Lehrer? Tut es die Familie? Kann sie es? Hat
der Vater die Zeit dazu? Ist er sich dieser Aufgabe bewusst?
Hat er selber die nötige Bildung, um ihr gewachsen zu sein?

Die Zahl der Eltern, die ihre Kinder wie wildes Kraut
aufwachsen lassen, ist leider beträchtlich." Und er fährt fort:
„Die moralische Kultur macht sich nicht von selbst. Unsere
Schüler kommen zu uns mit gutem Willen — aber auf wieviel

unreife Ideen, Vorurteile, offenkundige Irrtümer stösst

man da, wenn man ein wenig nachfragt. Fragt eine Klasse,
was Ehrlichkeit heisst. Die Mehrzahl wird antworten: „Wenn
man nicht gestohlen hat." Man muss ihre Urteile oft in den

elementarsten moralischen Fragen ergänzen und korrigieren
Es ist nötig, dass der Schüler die Schule besser verstehen

lernt, dass er sich selber besser versteht, und dass er
vorbereitet werde, das Leben selber zu verstehen. Ich habe die



141

feste Überzeugung, dass die Einwände gegen die Sache von
selbst fallen werden, wenn man einmal die Erfahrung gemacht
hat, wie ein solcher Unterricht erteilt werden kann und wie
er wirkt ..."

So weit also Prof. Millioud. Ich schliesse damit diesen

kurzen orientierenden Überblick und gehe nun dazu über, auf
Grund der praktischen Erfahrung, die ich selber seit 4 Jahren
bei einem in Zürich erteilten Moralunterricht gemacht habe,
sowie auf Grund allgemeinerer psychologischer Erwägungen
folgende Gesichtspunkte für die Methodik des Moralunterrichtes

zu begründen und durch Beispiele zu illustrieren.
Um das Wesen und die Grenzen einer moralischen Einwirkung
durch Lehre zu kennzeichnen, möchte ich mich jedoch vorher
noch in ein paar Worten mit der landläufigen Einwendung
auseinandersetzen, dass das Leben erzieht und nicht die

Schule, und dass daher jede ethische Unterweisung eigentlich
ein zweckloses Beginnen sei. Darauf ist folgendes zu
antworten. Gewiss ist ein Lehren von abstrakten Moralsätzen

völlig wirkungslos. Wie aber, wenn ein solcher Unterricht
darauf ausginge, das Leben selber zu interpretieren, die
Menschenkenntnis und die Selbsterkenntnis anzuregen und zu
mehren, so dass der Heranwachsende die Erfahrungen des

Lebens auch richtig deuten und verwerten lernt. Oder ist es

etwa wahr, dass das Leben ohne weiteres erzieht? Ist die

Welt nicht voll von naiven Egoisten und von gedankenlosen

Plagegeistern, von verbitterten Menschenfeinden und von
haltlosen Charakteren, die durch keine Erfahrung etwas lernen,
sondern durch jedes neue Geschick nur noch mehr in ihrer
leidenschaftlichen Verkehrtheit bestärkt werden? Und sind

nicht alle diese Menschen durch die Schule des Lebens

gegangen? Sie sind nicht erzogen, weil sie das Leben nicht
lesen, nicht einmal buchstabieren konnten. Gegenüber ihren

eigenen Geschicken und Verwirrungen verstehen sie nicht, den

Anteil ihrer eigenen Schuld auszusondern, nicht die Fehler
ihrer Menschenbehandlung und die grossen Konsequenzen

kleinster schlechter Gewohnheiten. So dient die Schule des



142

Lebens dazu, in ihnen einen zähen Glauben an die Gemeinheit
aller ihrer Mitmenschen und an ihre eigene Gottähnlichkeit
zu bestärken. Wie das Leben sich rächt, wie es mahnt und
straft — das alles sehen sie nicht. Nun sage ich: Wäre es

nicht höchste Aufgabe einer ethischen Lebenslehre in der

Jugend, eben hier rechtzeitig einzutreten und die Fähigkeit
gesunder Beobachtung der menschlichen Dinge zu entwickeln
Warum nur Anleitung, das Wachstum der Pflanzen zu
beobachten und nicht vor allem das Wachstum der Gewohnheiten

im inneren und am äusseren Menschen? Warum die

Summierung kleinster Wirkungen nur in der Geologie
konstatieren lernen und nicht auch in den menschlichen
Beziehungen? Warum nur den Schlüssel zur Lösung der

schwierigsten mathematischen Probleme, aber so wenig Kunde
von den menschlichen Konflikten und den elementarsten Mitteln
ihrer Lösung? „Geographie der Herzen" — sagt Jeremias

Gotthelf; um in seiner Bildersprache zu bleiben, füge icli
hinzu: „Physik der Leidenschaften, Dynamik der
Selbstbeherrschung, Medizin der Menschenbehandlung. " Und ich

sage, durch solche Lehre soll die Schule des Lebens nicht
überflüssig, sondern überhaupt erst möglich gemacht —
es soll dem Menschen geholfen werden, den richtigen Schluss

aus seinen Lebenserfahrungen zu ziehen und den richtigen
Gebrauch davon zu machen. Wahrlich die meisten Tragödien
im Leben kommen nicht aus bewusster Bosheit, sondern aus

gedankenlosem Gehenlassen, aus blindem Nichtverstehen, aus
Unkenntnis der eigenen Seele und ihrer verborgenen
Hilfskräfte. Daher eine konkrete Lebenslehre, eine Lehre von
den tieferen Folgen alles menschlichen Tuns und Lassens, eine

Lehre von dem Wesen menschlicher Wechselwirkung und von
der Bedeutung menschlicher Beziehungen als Grundlage des

Moralunterrichtes,

Im Folgenden einige Beispiele:
Beobachten Sie Knaben und Mädchen gegenüber dem

Worte Christi: Selig sind die da Leid tragen. Sie verstehen
absolut nicht, was damit gemeint sein kann. Sie wissen nur



143

aus ihrer Lebenserfahrung, dass Leid eben Leid ist und
zerstörend und hemmend wirkt und nichts von Seligkeit in sich

trägt. Will man den ganzen geistigen Segen jenes Wortes
der Jugend ins Leben mitgeben, so muss man dafür sorgen,
dass es nicht als unfruchtbarer und unbegreiflicher Fremdkörper

im Bewusstsein liegen bleibt. Moralpädagogik heisst

eben, von den höchsten Gipfeln der geistigen Herrschaft des

Menschen über das Leben eine Brücke schlagen zu dem

einfacheren Erleben des Kindes. Moralpädagogik, also Führung
des Kindes auf moralischem Gebiete, heisst, das Kind
anleiten, im kleinsten Seelenkreise eine Ahnung von dem zu

erleben, was in jenem Worte niedergelegt ist und dadurch

seinem tieferen Sinne entgegenzureifen. Wie ist das zu
machen? Ich will einen Vorschlag machen. Man erzähle

z. B. den Kindern das Märchen von dem kleinen buckligen
Knaben, der von seinen Kameraden verspottet wurde und
eines Tages tot in seinem Bette lag — aber statt des Buckels
mit zwei Engelsflügeln, die ihn aufwärts trugen. Nun lasse man
die Kinder selbst, mit einiger Beihilfe, finden, welcher Lebensgehalt

traumhaft in diesem Märchen niedergelegt ist: Die
meisten Menschen tragen irgend einen solchen Buckel im
Leben, irgend ein schweres Gebrechen, eine Sorge, einen

Verlust, eine Enttäuschung — ob Engelflügel aus diesem Buckel

wachsen, d. h. ob jene Hemmung und jene Last ihre höhern

Seelenkräfte entwickeln, ihr geistiges Aufwärtssteigen
beflügeln, das hängt davon ab, was sie daraus machen, wie sie

es verwerten, um an Geduld und Mitgefühl und innerer Kraft
und Milde zu wachsen. Und gibt es nun nicht im Kinderleben

Schicksale und Situationen genug, um hier zu einer

Erprobung, einem Erlebnis anzuregen? Eine schwere körperliche

Krankheit oder der Tod des Vaters oder der Mutter,
der die älteren Geschwister zwingt, früh eine Stütze und ein

Halt zu werden und das Verlorene zu ersetzen — oder auch

kleinere Leiden, die alle Gelegenheit geben zu geistiger
Erhebung über das Missgeschick und zur Übung höherer Seelenkräfte

— alle solche Beispiele aus dem eigenen Leben und



144

Beobachten der Jugend fesseln stets und besonders, wenn man
dabei neue Horizonte der Kraftentfaltung, der Besiegung von
Schwierigkeiten eröffnet. Worauf es ankommt, das ist eben,
nicht bloss die Lehre aufzustellen, sondern den konkreten

Lebensgehalt zu geben, der in der Lehre niedergelegt ist,
sodass der Lehrer nur der Mittler ist, durch den die
Lebenswirklichkeit selber auf den Zögling wirkt. Ich will mit diesem

Beispiele aus den Seligpreisungeu der Bergpredigt keineswegs
die Behauptung aufstellen, dass Christi Seligkeiten nur rein
ethische Zustände darstellen und nicht auch eine Beziehung
zu Gott, sondern nur das will ich betonen, dass vom
pädagogischen Standpunkte das Verständnis für alles, was man
„das höhere Leben" nennt, nur durch das Ausgehen vom
einfachsten ethischen Erleben erreicht werden kann.

An einem Beispiele aus dem französischen Moralunterricht
möchte ich den Unterschied zwischen der abstrakten und der
konkreten Methode oder, wie ich auch sagen könnte, zwischen
der deduktiven und der induktiven Methode weiter zu
illustrieren suchen.

Alle französischen Moralbücher enthalten ein Kapitel:
Die Pflichten gegen die Eltern. Da werden z. B. die Eltern
geschildert — wie der Vater den ganzen Tag arbeitet, um
seiner Familie das Brot zu erwerben, und wie die Mutter wie
ein Engel im Hause waltet, nur erfüllt von Sorge für ihre
Kinder — man muss sie lieben, heisst es dann. Natürlich,
wer sollte auch solche Mustereltern nicht lieben? Nun aber
weiss jedermann, und am besten die Kinder, dass das unendlich
abstrakt ist, dass es solche Mustereltern nur wenige gibt. In
meinem Unterrichte hatte ich einen Knaben, dessen Vater im
Gefängnis sass, und ein Mädchen, dessen Vater abends

betrunken nach Hause kam. Wie steht es da mit dem vierten
Gebote? Man braucht die Frage nur zu stellen, um zu sehen,
dass Aufgabe des Moralunterrichtes eben nicht die abstrakte
Lehre der Menschlichkeit, sondern die Hilfe zur Menschlichkeit

ist, und das ist in diesem Falle also eine Deutung
solcher schweren Lebenserfahrungen, die es dem Kinde psycho-



145

logisch möglich macht, eine edle innere Stellung zu seinen
Eltern zu finden. Ich fragte in meinem Unterricht: Kann
man den Vater auch noch ehren, wenn er im Gefängnis sitzt?
Die 12-jährige Tochter eines Arbeiters sagte aus aufrichtigstem
Nachdenken: „Ja, denn wenn wir ihn auch im Stich lassen,
dann würde er ja ganz verstockt." Wir begründen diesen

Gesichtspunkt weiter im Anschluss an das biblische Wort:
„es ist ein Licht in jedem Menschen, der in die Welt kommt"
— indem wir sagen, dass in jedem Menschen noch ein Keim
zum Besseren liegt, an den man glauben und den man
ermutigen muss und der durch Missachtung am leichtesten
zerstört wird — und wir heben hervor, dass nicht nur die
Kinder dem Vater anvertraut sind, sondern auch der Vater
den Kindern — überhaupt sei jeder Mensch dem anderen
anvertraut. Als ich fragte, ob solche Kinder, in deren Hause

derartiges passiert, nur zu bedauern seien, da antwortete ein
Knabe, der auch dunkle Zeiten erlebt hatte: „Nein, denn sie
können zeigen, was eigentlich Liebe ist." Sie sehen, hier wäre
wieder eine Gelegenheit, das Märchen vom Buckligen zu
interpretieren. Als ich im weiteren Verlauf der Stunde fragte:
Welcher Gedanke kann uns denn helfen, einen Vater zu ehren,
auch wenn er abends einmal betrunken nach Hause kommt?
Da antwortete jenes Mädchen aus sehr konkreter Erfahrung :

„Weil es nicht oft vorkommt." Ich erwähne dies Beispiel,
gerade um zu zeigen, wie absolut notwendig es ist, die moralische

Einwirkung in der Schule auf den Boden des

sorgfältigsten Nachdenkens und der aufrichtigsten Vorbereitung
zu stellen. Denn sobald der Lehrer etwa nur Gelegenheit
nimmt, über das Laster der Trunksucht zu sprechen, wird er
zweifellos viele seiner Kinder in Konflikt mit dem vierten
Gebote bringen, und es ist daher seine Aufgabe, die
pädagogische Bekämpfung des Alkoholismus auch nach dieser

Richtung durchzudenken und vor gefährlichen
Schlussfolgerungen zu schützen. Ich habe damals von dem Pfarrer
aus einer der Novellen Björnsons berichtet, der, wenn er von
einem Trinker hörte, immer fragte, warum trinkt der Mann

10



146

und dann oft entdeckte, dass es eine schwere Sorge, eine

grosse Enttäuschung oder unbefriedigende Arbeit oder krankhafte

Anlage war. Ernstes Mitgefühl wecken in den Kindern,
indem man ihnen die Zusammenhänge und Tatsachen des

Lebens enthüllt und dadurch die Hemmungen beseitigt, die
in solchen Situationen oft ihre natürlichen Gefühle am
Ausströmen verhindern — das ist Moralunterricht. Auch diese

Betrachtung führt natürlich sofort weiter zu einer Besprechung
des Satzes: „Alles verstehen heisst alles verzeihen" und zwar
in dem kritischen Sinne, dass die Erkenntnis der Ursachen
einer Handlung niemals zu ihrer Beschönigung führen darf;
denn dieselbe Lebenskenntnis, die uns die Vorgeschichte einer

Handlung zeigt, sie enthüllt uns auch ihre Nachgeschichte,
sie zeigt uns, wie zerstörend sie weithin in alles Leben
eingreift, sie beleuchtet ihre fernsten Folgen, und darum heisst
alles verstehen nur Erbarmen mit dem Menschen, aber nicht
Milde gegenüber der Qualität der Handlung.

Nun handelt es sich bei der Hilfe zur Befolgung des

vierten Gebotes ja nicht immer um so schwere Situationen:
Die Haupthilfe, welche die Schule auf diesem Gebiete geben

kann, wäre vielleicht in den Entwicklungsjahren zu geben,
die man auch die Flegeljahre nennt, also die Epoche, in
welcher das Verlangen nach Selbständigkeit mächtig zum
Durchbruche kommt und zu Konflikten mit den elterlichen
Autoritätsgewohnheiten führt. Da es nun für die ganze
Charakterentwicklung eines jungen Menschen nichts
wichtigeres gibt, als die Erziehung zur Ehrfurcht, so wäre um
diese Zeit nichts mehr am Platze als einige ernste
Besprechungen über das, was eigentlich Selbständigkeit und
Persönlichkeit bedeutet. Man benützt also pädagogisch den

Drang nach Emanzipation, aber man vertieft den Begriff dieser

Befreiung, indem man zeigt, dass das Aufmucken und die

krampfhafte Selbstbehauptung nur Zeichen einer schwachen

Eigenart sind, die sich nur durch äusserliches Geberden und
Lärmmachen bemerklich machen kann — und dass gerade die

Selbstüberwindung, die sich um der Pietät willen unterordnet,



147

•dass gerade sie zu starker Persönlichkeit, zur Reife, zur vollen
Herrschaft des Menschen über sich selbst führt. Also auch
hier kommt es nicht auf blosse Predigt des Gehorsams, sondern
.auf die konkrete geistige Hilfe zum Gehorsam an, und diese

-wird geleistet, indem der Lehrer die Begriffe der Freiheit
und des Gehorsams, die dem jugendlichen Flegel unvereinbar
•erscheinen, in dem Begriffe des „freiwilligen" Gehorsams

vereinigt und dessen Bedeutung für die Selbsterziehung zur
Männlichkeit ans Licht rückt.

Nun ein weiteres Beispiel für die Anwendung der
konkreten Methode. Pestalozzi hat einmal gesagt: „Alle
Erziehung soll nur untergeordnete Benützung des wirklichen
Lebens der Kinder sein" — dieses Wort muss auch Leitsatz
für jeden Moralunterricht sein. Immer ausgehen von der

Feststellung der realen Interessen und Energiequellen der

Jugend, und dieses wirkliche Leben zur Hervorbringung der
höheren ethischen Leistungen benützen. Während man es auf
allen anderen Unterrichtsgebieten längst als elementare
Forderung anerkannt hat, sich der geistigen Mitwirkung aller
Innenkräfte des Kindes zu versichern, spielt in der moralischen

Beeinflussung leider immer noch das Aufpressen von oben, das

Kommandieren, Ermahnen und Zwingen eine grosse Rolle.

Eine tiefere Moralpädagogik wird also dahin tendieren, dass

nicht mehr, sondern weniger eigentliches Moralpredigen
stattfindet, und statt dessen mehr Lebenskunde und Seelenkunde.

Wenden wir uns von diesem Gesichtspunkte zur Pädagogik

der Selbstbeherrschung, so ist es klar, dass der Grad

der Kunst des Moralpädagogen davon abhängen wird, wieviel

von den gegebenen Interessen und Kräften des Zöglings er
auf seine Seite zu bringen vermag. Erziehung setzt also gar
nicht voraus, dass man fähig sei, den angeborenen Charakter

auszurotten, sondern nur, dass man imstande sei, einen

Teil des Charakters gegen den anderen mobil zu machen.

Welche Kräfte sind denn da nun mobil zu machen? Die

Schwierigkeit der Aufgabe lie^t darin, dass die

Selbstbeherrschung sich zunächst als eine Repression, eine Hemmung



148

des Lebens darstellt, während das Kind ein Wesen ist, das

wachsen und sich entfalten will. Die elementarste pädagogische
Forderung aber ist, sich mit diesen Kräften des Kindes zu

verbünden, die moralische Leistung durch sie ausführen zu
lassen. Man muss also die Forderung der Selbstbeherrschung
zunächst in dieses Gebiet des Wachstums, der Entfaltung
übersetzen, indem man sie als eine Kraftleistung darstellt, als
ein Hinauswachsen des Menschen über sich selbst. Das kann
oft durch Bildung einer einzigen glücklichen Vorstellungs-
assoziation geleistet werden. In St. Gallen z. B. besteht ein
Schülerverein mit dem Gelübde der Abstinenz. Der Verein
trat mit sieben Mitgliedern ins Leben, die nach der Analogie
von Kellers gleichnamiger Erzählung den Namen das Fähnlein
der sieben Aufrechten annahmen. Durch diese blosse Namen-

gebung war das Bestreben der Sieben mit dem jugendlichen
Willen zur Macht, dem Willen zum Aufrechtgehen, zur Kraft-
äusserung assoziert und vor der gefährlichen Vorstellung der
Duckmäuserei gesichert worden, sodass sozusagen der ganze
elektrische Strom der Jugendkraft übertragen wurde auf die
ethische Leistung, und das alles nur durch Erregung einer
geeigneten Vorstellung, also durch geistige Einwirkung. Worin
besteht nun hier die Methode im Gegensatz zur abstrakten
Moralpredigt? Darin, dass der Lehrer vom Kinde ausgeht
und nicht vom Gebote. Er sieht sich im Seelenleben des

Kindes um, welche Kräfte und Interessen daselbst in der

Richtung der von ihm gewünschten moralischen Leistung
liegen. Dann übersetzt er das Moralische in die Sprache
dieser Kräfte und Interessen. So bringt er die Kinder
unmerklich dazu, das Niedere in ihrer Natur mit ihren eigenen
höheren Trieben zu bekämpfen, statt das Gebot nur aus

Furcht oder aus dem toten Drill heraus zu befolgen. Und
wir haben dabei auch Pestalozzis Rat befolgt, Kinder nicht
von Tugenden reden zu lassen, bevor sie die betreffenden
Gefühle und Willensakte innerlich erfahren haben.

Die Vorstellung einer fvraftlcistung bei der
Selbstbeherrschung lässt sich nun noch durch mannigfache Mittel



149

verstärken und befestigen. Man kann z. B. an der Hand ganz
einfacher Abbildungen und Zeichnungen die Selbstbeherrschung
einmal im Lichte der Physiologie zeigen, indem man beginnt
mit der Geschichte der Bache und nun darlegt, wie im Laufe
der Kulturentwicklung immer mehr Hemmungsvorstellungen
im Gehirn aufgespeichert worden sind, die einen Beiz von der
Aussenwelt nicht durchpassieren lassen, ohne dass er sich

sozusagen legitimiert hat vor den Forderungen unserer sozialen
und geistigen Existenz. Man kann diese Funktionen des

Gehirns auch mit einem Filtrierapparat vergleichen. Je

anschaulicher, desto besser. Dann lasse man durch die Schüler
selbst aus eigener Erfahrung und Beobachtung alle die
hemmenden Gedanken auffinden, die uns hilfreich sein können in
der Selbstbeherrschung. Die Kinder in meinem Unterricht
fanden z. B. folgende Erwägungen, die uns helfen können,
widerwärtiges Benehmen zu ertragen: 1. Man wird selbst

schlechter, wenn man Gleiches mit Gleichem vergilt. 2. Man

vergegenwärtige sich die guten und angenehmen Seiten des

andern. 3. Vielleicht war man selber schuld an seinem groben
Auftreten. 4. Vielleicht ist er krankhaft reizbar oder er
verdient sonstwie unser Mitleid.

Solche Anregungen haben, wie ich meine, sogar eine

hygienische Bedeutung für die Kinder — sie lernen früh, ihre
Mitmenschen mit Hilfe solcher Hilfsvorstellungen leichter zu

ertragen, dieselben fallen ihnen nicht so auf die Nerven»

gerade weil sie ein geistiges Ferment haben, den irritierenden
Eindruck zu harmonisieren. Wer weiss, ob nicht überhaupt
ein grosser Teil der modernen Nervosität aus dem Mangel an

ethischer Beruhigung und Vertiefung kommt.

Beligionslehrer haben übrigens hier auch eine Methode,
die Lehre der Bergpredigt von dem Backenstreich in ihrem
tieferen Sinn der Jugend nahe zu bringen — dass es sich bei
diesem Gebot nämlich keineswegs um eine schwächliche

Selbstaufgabe, sondern gerade um die stärkste sittliche
Selbstbehauptung handelt. Es ist ganz gut, wenn wir uns dabei
einmal klar machen, wie sehr wir alle in der Abwehr von



150

Beleidigungen oder anderen Feindseligkeiten und Reizungen?
noch auf dem Standpunkt der blossen tierischen Abwehr
stehen und uns noch einbilden, dass wir mit dieser primitiven
Reaktion unsere menschliche Würde wahren. Der
Moralpädagoge muss hier in die tiefsten Fragen der Ethik hineingehen,

bis hinauf zu Tolstois Lehren, wenn er liier für die

Unterweisung jüngerer und älterer Schüler gerüstet sein soll.

Ich habe beobachtet, dass hier physiologische Argumente
immer einen besonderen Eindruck machen. Man erzähle den

Kindern z. B. folgendes: Wenn man einen eben getöteten
Frosch nimmt und berührt ihn an einer bestimmten Stelle
des Rückgrats, so bewegt sich seine Pfote, um die Reizung
abzuwehren. Sogar wenn ihm der Kopf abgeschnitten ist, tut
er das noch. Man braucht also im Grunde nicht einmal einen

Kopf dazu, um darauf loszuschlagen, wenn man gereizt ist.
Persönliche Eingriffe abwehren kann auch ein toter Frosch.
Das ist keine Kunst. Es ist der elementarste Instinkt jedes
organischen Wesens, der Mensch hat ihn mit dem Tiere
gemeinsam und braucht sich so wenig darauf einzubilden, wie
auf den Trieb zum Essen und Trinken. Das was den Menschen

vor dem Tiere auszeichnet, das ist gerade das Gegenteil der
blinden Vergeltung, es ist die Fähigkeit, zu den Ursachen des

Bösen in der Seele des Beleidigers vorzudringen und diese

durch ein höheres Beispiel zu überwinden. Durch jede andere

Art der Gegenwirkung werden nur die Wirkungen, nicht die
Ursachen getroffen. Auch hier beruht die Pädagogik darauf,
den im Kinde liegenden elementaren Drang nach

Selbstbehauptung zu benützen statt ihn zu bekämpfen, und zwar
indem man eben die Vorstellung weckt, dass man ja dadurch
Sklave des Andern wird, wenn man ihn nachahmt und Gleiches

mit Gleichem vergilt; dass man sich treu bleibt, wenn man
Roheit mit Grossmut beantwortet.

Wie wichtig ist es, in der Schule nicht bloss das Gehirn
des Menschen zu zeigen, das äusserlich sich wenig vom
Ochsenhirn unterscheidet, sondern vor allem jene Fähigkeit
des Menschengeistes zu beleuchten, die es uns möglich macht,



151

durch Aufspeicherung von geistiger Energie, von kraftvollen
Vorstellungen mehr zu werden als ein blosser Durchgangspunkt

von Naturwirkungen und all unser Tun mit grossen
Bildern und Vorbildern des Lebens in Einklang zu halten

Wenn Physik und Chemie von den Wundern der Technik,
von der Besiegung der Elemente in der äusseren Natur
sprechen, dann soll der Moralunterricht das Interesse des

Knaben an diesem Siegeszug des Geistes über das Elementare
verwerten und ihm auch die Selbstbeherrschung als ein Wunder
der Technik, als eine Bändigung roher Kraft durch Geistesmacht

darstellen und selber als Ingenieur der
Selbstbeherrschung, als ein Pionier, der noch neue Eroberungen in
diesem Kampfe zwischen Natur und Geist zu machen hat.
Fast jeder Unterrichtsgegenstand bietet in diesem Sinne

Bilder, die geeignet sind, das Interesse der Jugend zu

erregen. Wenn Kinder z. B. den Chorgesang lernen und die

grossen Schwierigkeiten kennen lernen, zweite Stimme zu
halten, ohne in die Melodie der ersten zu verfallen, so kann
man hier zeigen, dass es überhaupt die grösste Schwierigkeit
im Umgang mit Menschen ist, dass man bei heftigem und

aufgeregtem Reden der anderen nicht auch in deren Stimmen

verfalle, sondern ganz seiner eigenen Melodie treu bleibe.

Die Selbstzügelung im Reden erhält einen neuen Reiz für die

Kinder, wenn sie sich ihnen als eine Art höherer Gesangskunst

darstellt, besonders wenn man auch darauf aufmerksam

macht, wie viel schwerer das Piano-Singen als das laute
Schreien ist, sodass also der grobe und laute Ton im Verkehr
ein Zeichen der unausgebildeten Stimme und der Schwäche ist.

In den französischen Moralbüchern wird die Selbst-

beherrschnng hauptsächlich durch Anekdoten anziehend

gemacht. Beispiele von alten Römern mit wunderbarer
Selbstbeherrschung werden erzählt. Ich glaube nicht an diese

Methode. Das Kind ist kein alter Römer — es hat sein

besonderes Temperament, seine besonderen Schwierigkeiten
und weiss nichts damit anzufangen, dass andere sich selbst
beherrscht haben. Wie es sich selber beherrschen könne,



152

muss man ihm zeigen und ein lebendiges Interesse an der

Selbstbeherrschung in ihm erregen dadurch, dass man diese

Willensübung mit seinen eigenen kleinen Tätigkeitsrüstungen
in Kontakt setzt. Stellen Sie z. B. einmal die Frage, Wie
man sich selber beherrschen könne, welche Mittel der Übung
da zur Verfügung stehen, so werden Sie erleben, wie lebendig
die Kinder dabei sind und wie sie nachher auch die betreffenden
Mittel probieren. Die Knaben in meinem Unterricht hatten
herausgefunden, wie man morgens, wenn man recht eilig ist,
beim Zuschnüren der Stiefel gegenüber etwaigen
Knotenbildungen Geduld und Nervendisziplin üben, also durch
geduldigen Umgang mit dem Stiefel moralische Kraft erwerben
könne — wobei wir uns auch darüber verständigten, dass in
unserer Zeit der wahre Held und Erlöser nicht der sei, der
einen Knoten zerschneiden und zerreissen könne, sondern der
die Geduld habe, ihn sorgfältig zu lösen. Um das lebhafte
Interesse der Kinder an solchen Kraftübungen zu erkennen,
beobachte man z. B. auch, wie die Kinder sich üben, einander
Minuten lang ins Gesicht zu starren, ohne zu lachen. Nun

sage ich: Statt nur Schelten und Strafen gegen Schüler ins
Feld zu führen, die nicht Herr ihrer Lachmuskel sind, wäre
es doch das Richtige, auch hier wieder das wirkliche Leben
der Kinder zu benutzen und in einer ruhigen Stunde an diese

Kraftübungen anzuknüpfen. Dann hätte man die innerliche

Mitwirkung der Kinder an den Aufgaben der Disziplin
gesichert. Wieviel leichter würde dann den Schülern das Stillesitzen

und noch manche andere Zumutung der Disziplin. Es

gibt bezüglich der Disziplin jetzt 2 Extreme: Einmal die
amerikanische Art, von der ich ein Beispiel in einer Musterschule

in Chicago sah, wo die Kinder während des

Unterrichtes umhergehen und sich beliebig hinflegeln dürfen, weil
das Stillesitzen dem Kinde unnatürlich sei — und dann die
andere Art, die militärische Disziplin, die die Kinder durch
Furcht und Strafe in Ordnung hält. Nun ich bin jedenfalls
prinzipiell gegen das verweichlichende Gehenlassen, das dem

Kinde das erspart, was Pestalozzi Übungen in der Selbst-



153

Überwindung nennt und was für sein ganzes Leben wichtig
ist — aber zur echten Pädagogik gehört es auch, diese

Disziplin zu einer wirklichen Selbstdisziplin zu machen, die
dauernden Erfolg hat, statt sie bloss auf die vorübergehenden
Wirkungen der Furcht und des Drills zu gründen.
Selbstdisziplin aber wird die Disziplin erst, wenn man die innere
Teilnahme des Kindes an diesen Übungen der Selbstüberwindungen

gewonnen, d. h. sie für die Bedeutung interessiert
hat, welche dieselben für sein Wachstum an Kraft und Festigkeit

haben. Auch für die sorgfältige Herstellung unangenehmer
Schularbeiten sollte man diese Motive noch weit mehr fruchtbar

machen.

Man kann von diesem Gesichtspunkt aus — nämlich
der Übung von Selbstüberwindung — gerade mit Knaben
auch einmal über den Sinn und die Bedeutung des religiösen
Gebrauchs des Fastens und den unvergänglichen Wert jeder
Art von Askese sprechen und sie an den Gedanken gewöhnen,
dass es keine starke Männlichkeit ohne Durchgang durch
irgend eine Form der Askese gibt. Die Askese ist durchaus
nicht nur etwas weltflüchtig Christliches, wie die modernen
Neuheiden meinen, sondern sie war schon in der Blütezeit des

Griechentums ein selbstverständliches Mittel der Selbsterziehung
für alle tieferen Naturen. Der amerikanische Psychologe und

Pädagoge James ist in einer an die Jugend gerichteten Adresse

kürzlich sogar soweit gegangen, vorzuschlagen, man solle jeden
Tag irgend etwas tun, was einem so recht gegen den Strich
gehe, nur um sich in der Härte gegen sich selbst zu üben.

Die Jugend ist nach dieser Seite hin ebenso empfänglich, wie
nach der Seite des Geniessens, und es ist eine schöne Aufgabe
für den Lehrer, hier gerade in den kritischen Jahren segensreiche

Anregungen zu geben.

Gestatten Sie mir, gerade von diesem Kapitel aus eine
kleine Abschweifung auf das auch schon von Ihnen besprochene
Thema: Die Schule im Dienste der Strafrechtspflege. Man
kann darüber streiten, wieweit die Schule in der Lage ist,
sich an der Behandlung jugendlicher Verbrecher zu beteiligen,



154

man kann aber nicht daran zweifeln, dass die Schule inmitten
all der zersetzenden und verwildernden Einflüsse des modernen
Lebens eine grosse und immer wachsende Aufgabe in der
Verhütung jugendlicher Kriminalität hat. Gerade weil sie
während der Jahre, in denen sich der Charakter bildet, den

grössten Teil der geistigen Energie und des Nachdenkens für
sich in Anspruch nimmt, muss sie auch dafür sorgen, dass

diese geistige Kraft auch für die moralische Orientierung
verwertet und der Beherrschung des Trieblebens zugewendet wird.
Der Direktor der kantonalen Irrenanstalt Burghölzli, Prof.
Bleuler, hat in diesem Sinne vor einiger Zeit in einem
Vortrage über die Verbrecherfrage dem Moralunterrichte eine

wichtige Aufgabe zugewiesen. Er sagte:

Wir brauchen einen energischen Unterricht in der

Ethik, der alle ihre Seiten berücksichtigt, die Wahrheitsliebe

wie die Stärke des Charakters, die Liebe zum Nächsten,
wie die unbeugsame Kraft des Willens. Ich mache mit
Bewusstsein unserer Schule den Vorwurf, dass sie in der
Beziehung viel zu wenig tut. Die ethische Bildung ist
tausendmal mehr wert als das Vielwissen, ein guter
Charakter mehr als die Intelligenz. Man überlässt die Ethik
zum grossen Teil dem Keligionsunterricht und da wird sie,
so weit meine Erfahrung reicht, doch nur sehr indirekt gelöst.

Gerade das Kapitel Selbstbeherrschung ist nun in dieser

Eichtling von besonderer Bedeutung, insofern die Kriminalität
vor allem auf der mangelnden Funktion der geistigen
Kontrolle gegenüber dem Triebleben beruht. Der Lehrer wird
nun unter seinen Schülern bald genug bestimmte Naturen
bemerken, die auf eine ganze Reihe von sozialen und ethischen
Motiven nicht reagieren, durch die andere Kinder mühelos zu
leiten sind. Es ist aber eine höchst seltene Ausnahme, dass

in diesen mehr oder weniger anormalen Kindern nicht noch

irgend ein gesundes Interesse oder Motiv lebendig ist, an das-

der Pädagoge appellieren und von dem aus er die
Willensfunktionen sogar völlig regenerieren kann. Die wachsenden

Erfolge, die man mit der pädagogischen Behandlung von



155

anormalen Kindern in Belgien und in Amerika erreicht, lassen

hier noch grosse Fortschritte erhoffen. Gerade darum ist es

so wichtig, dass der Lehrer z. B. aus der Pädagogik der
Selbstbeherrschung ein förmliches Studium macht, um bei
seinem Unterrichte an möglichst mannigfaltige Motive zu
appellieren und damit auch Kinder anzuziehen, die relativ arm
an ethischen Motiven sind. Spitzner erwähnt in seiner Schrift
über „psychogene Störungen von Schulkindern", den interessanten

Fall eines Knaben, der auf die Stirn gefallen war und
seitdem 6 Jahr lang an anormaler geistiger Passivität und

Unfähigkeit litt. Da trat eine ganz plötzliche Wendung ein, als

es einem Lehrer geglückt war, eine kleine schriftliche
Erzählung von einem Ausfluge, der den Knaben sehr interessiert
hatte, aus ihm herauszulocken. Seine ganze Physiognomie
wurde eine andere, sein Selbstvertrauen und Kraftgefühl
belebte sich, und nach einem Jahre war der Knabe völlig
seinen Kameraden ebenbürtig. So wie es nun auf rein
intellektuellem Gebiete möglich ist, durch Benutzug intakt
gebliebener Stellen des Gehirns den ganzen Apparat wieder in
Funktion zu setzen, so ist dies auch auf moralischem Gebiete

möglich und erprobt — und zwar auch in der Weise, dass

der Pädagoge durch eine geschickte Darbietung ethischer

Aufgaben, ihre Anknüpfung an gesund gebliebene Regsamkeiten

des Kindes, dessen Selbsttätigkeit zu gewinnen weiss,
damit das Kind Freude an der Ausübung moralischer Kraft
erlebt. Das ist das A und 0 aller Pädagogik und damit ist
alles gewonnen. Wieviel könnte hier die pädagogische Praxis
zur Lösung des Verbrecherproblems beitragen?

Nachdem ich im Vorhergehenden hauptsächlich Beispiele
für Willenserziehung gegeben oder besser gesagt, Beispiele,
wie man die Jugend zur Selbsterziehung auf dem Gebiete
des Willens anregen kann, möchte ich zum Schluss noch ganz
summarisch einige Gesichtspunkte für die soziale Pädagogik
und für die Erziehung zur Liebe und Menschlichkeit geben.

Gerade auf sozialem Gebiete scheint mir für einen
konkreten Moralunterricht reicher Stoff zu liegen, wenn der Lehrer



156

sich auf dem Gebiet der technischen Herkunft aller unserer
täglichen Gebrauchsgegenstände orientiert und den Kindern
zeigt, wieviel Elend und Tränen in alles hineingewebt ist,
was unser Leben schmückt, und wieviel kümmerlich bezahlte
Arbeit noch an allem klebt, was wir geniessen. Man lasse
die Kinder finden, wieviel Menschen an allen Ecken der Welt
zusammenwirken müssen, damit sie nur ihr Frühstück am
Morgen haben, man schildere die Arbeit und die Entbehrung
des Bergmanns, der die Kohle fördert, und der Arbeiter, die
den Tunnel erbauen, und schreite dann dazu fort, auch unsere
geistigen Güter daraufhin zu betrachten, wieviel Märtyrertum,
wieviel menschliches Schicksal in all dem niedergelegt ist,
was wir uns heute in wenigen Minuten aneignen. Durch
solche Enthüllung des realen Lebens, nicht durch abstrakte
Lehren, kann das Mitfühlen und die soziale Pietät des Kindes
geweckt und die Gedankenlosigkeit des naiven Egoismus
erschüttert werden. Es lässt sich hier wieder deutlich das

friedliche Nebeneinander, die gegenseitige Ergänzung der
ethischen und der religiösen Unterweisung illustrieren. Das

religiöse Gebet weiht das Mahl durch die Worte: „Komm
Herr Jesu, sei unser Gast und segne, was du uns bescheret
hast" — die ethische Lehre weist auf den grossen Zusammenhang

der menschlichen Arbeit hin, dem wir unser Brot
verdanken und mahnt daran, den Genuss durch ein dankbares
Gedenken zu weihen. Es lassen sich dann auch beide Gesichtspunkte

vereinen, indem man lehrt, dass der Segen Christi nur
da ist, wo man bescheiden und dankbar der grossen Lebens-

gememeinschaft gedenkt, von welcher jeder Einzelne getragen
wird. Ein für Kinder höchst wichtiges Kapitel der sozialen

Erziehung ist der Umgang mit den Dienstboten. Wie wenig
wirken da die gewöhnlichen Scheltworte, Ohrfeigen und
Ermahnungen und wieviel könnte durch eine ruhige Besprechung
geleistet werden. Auch hier gehen die französischen
Moralbücher leider wieder von der Pflicht aus, statt vom Dienstboten

auszugehen. Oder sie schildern rührende und musterhafte
Verhältnisse zwischen Herrschaft und Bedienenden, womit das



157

Kind gar nichts anfangen kann. Denn meist sind ja in ihm
gerade die Empfindungsweisen noch nicht geweckt, aus denen
heraus solche Verhältnisse allein edel werden können. Um
hier das Kind anzuregen, sich in die Situation der Dienenden

hineinzuversetzen, stelle man einfach die Frage, ob und warum
die Lage der Dienenden schwerer ist als andere Arbeitsarten.
Die Kinder in meinem Unterricht beantworteten die Frage
mit Ja aus folgenden Gründen: 1. Wenn wir Gäste haben und
besonders lustig sind, haben sie am schwersten zu tun. 2. Sie

müssen alle Augenblicke gehorchen, was schon uns sehr schwer
wird. 3. Sobald sie alles gereinigt haben, wird es sofort
wieder schmutzig. 4. Wenn wir krank sind, werden wir
doppelt geliebt, wenn sie krank sind, ärgert man sich u. s. w.

Hat man diese Antworten erhalten, so ergibt sich eine

neue Frage : Was könnt ihr tun, um ihnen ihre schwere Lage
zu erleichtern? Da ergaben sich eine Menge Vorschläge: Ich
erzählte von dem römischen Fest der Saturnalien, an welchem
die Herren ihre Sklaven bedienten und meinte, dass man dies

Fest täglich feiern solle, indem man den Dienenden selber
auch Dienste leiste. Auch stellten wir fest, dass die grösste
Bildung darin bestehe, dass man wisse, was man andern
aufladet, und dass es daher bildender als eine Reise in fremde

Länder sei, wenn ein Knabe auch einmal die Treppe zu Hause

abputze und das Geschirr reinigen helfe.

Sie sehen hier immer wieder als das Wesen der Methode,
die ich hier kennzeichnen möchte, das Ausgehen vom Leben,
die Einführung in die Realitäten menschlicher Beziehungen —
und dann vor allem die Weckung der Selbsttätigkeit.

Es ist gut, alle Besprechungen an irgend ein Bild zu
knüpfen. Wenn man z. B. über die Entstehung des Grossen

aus kleinen Gewohnheiten spricht, so lässt sich das gerade

für jüngere Kinder an das Bild anknüpfen, wo der Riese

Guillever in schlafendem Zustande von den Zwergen gefesselt
wird. So geht es auch dem Menschen, wenn er nicht wachsam

ist. Er wird von seinen kleinsten Gewohnheiten in Ketten
geschlagen. Die mannigfaltigsten und eindruckvollsten Bilder



158

stehen überhaupt dem Lehrer zur Verfügung, wenn er von
der Summierung kleinster Wirkungen in der sittlichen Welt
reden will. Das Bild von dem Aufbau der Koralleninsel, von
den Bakterien und ihrer Tätigkeit und andere Gleichnisse.
So wie im Mittelalter die Naturkunde nur von den Monstren
und Seltenheiten berichtet, so hat auch die Morallehre bis

weit in die Gegenwart hinein nur von den grossen Heldentaten

und Beispielen gehandelt. Das Heldentum der Liebe
und Geduld im Kleinsten und ihr Anteil an dem Fortschritt
der Menschheit sollte ebenso in den Vordergrund der Morallehre

rücken, wie in der Geschichtslehre die Kunde von der

Arbeit der Kleinen und Einfachen die blossen Berichte von
Königen und Staatsaktionen zurückdrängt.

Ich komme zum Schlüsse.

Ich habe selbstverständlich in diesen Betrachtungen keinen
systematischen Lehrgang vorführen können. Es kam mir
darauf an, einige leitende Gesichtspunkte für die Bedeutung
und Möglichkeit eines Moralunterrichtes zu begründen. Ich
hofle, klar gemacht zu haben, dass es sich hier um eine

pädagogische Ergänzung und Ausgestaltung, nicht um eine

Ersetzung des Religionsunterrichtes handelt. Ob es im Sinne
der historischen Entwicklung der Schweiz liegt, diesen

Religionsunterricht ganz der Kirche zuzuteilen oder ihn als

Rahmen für den Moralunterricht in der Schule zu behalten,
das festzustellen überlasse ich Ihrer Diskussion. Nur das

möchte ich bemerken, dass gerade in unserer Zeit die
Ausgestaltung eines solchen Moralunterrichtes allen ernsthaften
Seelsorgern schon deshalb am Herzen liegen sollte, weil die

Religion heute so vielen Heranwachsenden gerade in der Zeit
ihrer kritischen Jahre verloren geht und weil es darum gut
ist, dass ihr Verantwortlichkeitsbewusstsein, ihr Wille zur
Selbstzucht, ihr Mitgefühl auch unabhängig von den religiösen
Sanktionen entwickelt und gefestigt werde, damit nicht beim
Falle der Religion auch die Moral zusammenbreche. Im
übrigen glaube ich, dass jede Vertiefung des Ethischen auch
der Religion zu gute kommen muss; jedes neue Motiv, das



159

der Jugend hilft, ein geistiges Leben zu leben und die Natur
zu überwinden, reift in ihr auch das Verständnis für jenes
höhere Leben, dessen unaussprechliche und dem Verstände
unerfassbare Realität in dem Worte vom Reiche Gottes niedergelegt

ist.
Ob es wirkliche Gegner eines solchen Moralunterrichtes

gibt, weiss ich nicht. Nur das weiss ich, dass viele, die an

der Möglichkeit eines solchen Unterrichtes zweifeln, ihn fast
täglicli selber erteilen, nur nicht im rechten psychologischen
Moment und mit der rechten Methode: Sie tadeln und
ermahnen angesichts von Delikten, also in einem Augenblick,
wo der Erzieher in Erregung, also nicht Herr seiner geistigen
Kräfte und der Zögling deprimiert und trotzig ist. Warum
nicht statt dessen eine Stunde ruhiger Besprechung, wenn
beide Teile in bester Verfassung sind?

Verehrte Anwesende, wir alle zitieren oft das Scliiller'sche
Wort: „Das Leben ist der Güter Höchstes nicht; der Übel

grösstes aber ist die Schuld." Und doch wie wenig ist unser

ganzes Erziehungswesen noch im Einklang mit dieser
Erkenntnis! Wieviel Ausrüstung geben wir für das materielle
Leben, für den Beruf — wie wenig Hilfe und Festigung
dafür, dass der Mensch nicht schuldig werde im Leben,
im Beruf, im Hause!

Mit Recht sagt Pestalozzi:

„Schulunterricht ohne Umfassung des ganzen Geistes
der Menschenerziehung führt in meinen Augen zu nichts
weitem als zu einer künstlichen „Verschrumpfungsmethode"
des ganzen Geschlechtes."

Verstehen Sie mich recht — wenn ich diese Worte zitiere,
so tue ich es nicht, um sie als eine Kritik gegen die moderne
Schule der Schweiz zu werfen. Ich weiss aus eigener
Anschauung, wie hochentwickelt gerade in der schweizerischen
Lehrerschaft das Verantwortlichkeitsgefühl für die Charakterbildung

ihrer Schüler ist und wieviel Wertvolles in dieser

Richtung auch schon die Seminare bieten — aber gerade
"veil das der Fall ist, erscheint es mir als eine lockende



160

Aufgabe, dass das Land, in dem ein Pestalozzi gewirkt hat,,
in dieser zentralen Angelegenheit der Pädagogik in noch
höherem Masse die geistige Fiihrerrolle übernehme und in
der Ausbildung der Methodik Vorbildliches leiste — vorbildlich

vor allem auch darin, dass den Lehrenden die nötige
geistige Musse gesichert werde, die schwierige Aufgabe
der ethischen Einwirkung nach allen Seiten durchzudenken
und sie in Zusammenhang mit dem besten Wissen und
Erfahren der Gegenwart und der Vergangenheit zu halten.

Also gehen wir ans Werk und vertiefen wir die grosse
Aufgabe der Menschenbildung in der Schule — in dem Sinne,
dass wir mit allen geistigen Mitteln das in den Mittelpunkt
rücken, was das Allerwichtigste und Allerheiligste ist — denn
das Leben selber stellt nicht Wissen und Können in den

Mittelpunkt, sondern Liebe und Kraft!


	Beilage X : Bedeutung und Methoden des Moralunterrichtes in der Schule

