Zeitschrift: Bericht Uber die Verhandlungen der Zircherischen Schulsynode

Herausgeber: Zurcherische Schulsynode

Band: 69 (1902)

Artikel: Beilage X : Bedeutung und Methoden des Moralunterrichtes in der
Schule

Autor: Foerster, F.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-743506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-743506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121

Beilaze X.

Bedentung und Methoden

Moralunterrlchtes In der Schule.

Referat von Dr. Fr. W. Foerster, Zirich.

1«0 Ol

Hochgeehrte Versammlung!

Vor einiger Zeit hat ein 1ta11en1scher Staatsmann es als
die grosste Gefahr der neuerefl Entwicklung bezeichnet, dass
die niederen und halbzivilisierten Rassen mehr und mehr in
den Besitz der technischen Mittel der modernen Zivilisation
kimen, ohne dass ihnen auch die geistige und sittliche Kultur
iiberliefert werde, von diesen KErrungenschaften den rechten
Gebrauch zu machen.

Die Frage liegt hier sehr nahe, ob denn die sogenannten
hoheren Rassen schon die geistige und sittliche Reife zur
richtigen Anwendung der ungeheuren technischen Machtmittel
besitzen, welche ihnen die Naturwissenschaft verschafft hat?
Ob alle jene Errungenschaften des Geistes auch wirklich der
Mehrung und Sicherung geistigen Lebens dienen oder ob sie
durch die unerschopflichen materiellen Befriedigungen, die sie
erschliessen und durch die grenzenlose Steigerung der Be-
diirfnisse, die sie mit sich bringen, vielleicht letzten Kndes
doch nur zur Verrohung und Verfusserlichung des mensch-
lichen Lebens fithren? Wir brauchen diese Frage nur auf-
zuwerfen, um zu erkennen, dass die Kulturgefahr, von der
jener italienische Staatsmann sprach, weit mehr im Innern
der heute herrschenden Rassen liegt als draussen. Das
ganze Wesen unserer sozialen Krage besteht ja im letzten



122

Grunde darin, dass unsere Herrschaft iiber die Gaben und
Krifte der #dusseren Natur nicht Hand in Hand gegangen
ist mit der Unterwerfung des Elementarischen und Tierischen
in unserer menschlichen Natur, und so stehen wir vor der
Tatsache, dass die moderne Gesellschaft geistig und sittlich
nicht den ungeheuren materiellen Machtmitteln gewachsen ist,
die sie durch Wissenschaft und Technik entfesselt hat. Zivili-
sation ist technische Verfiigung iiber die Natur, ist Entfaltung
zahlloser Bediirfnisse — Kultur ist Unterordnung alles indi-
viduellen Bediirfens unter geistige Lebensméchte, ist Herrschaft
des Menschen {iber seine eigene Natur: Ohne solche Kultur
ist jede Zivilisation dem Untergang verfallen und es ist daher
die Lebensfrage unserer Gesellschaft, ob sie die Kraft hat,
ihre technische Zivilisation wieder d em unterzuordnen, was die
religiose Sprache das Heil der Seele nennt, oder ob all das
Wissen und Konnen rettungslos dazun bestimmt ist, nur dem
materiellen Raffinement und damit der sittlichen Entartung
zu dienen.

Diese Betrachtung leitet mich auf den ersten Teil meines
Themas: Die Bedeutung des Moralunterrichtes. Nicht als
ob ich meinte, der Moralunterricht werde die soziale Frage
losen. Wohl aber in dem Sinne, dass das soeben geschilderte
Missverhiltnis zwischen technischer und sittlicher Kultur
gerade der modernen Schule die verantwortungsreichsten
Pflichten auferlegt. Wenn die Schule der Ort ist, an welchem
dem Menschen alle die geistigen und technischen Hilfsmittel
unserer Zivilisation iiberliefert werden, miisste sie dann nicht
vor allem auch der Ort sein, wo das Wissen dem Gewissen
untergeordnet, wo die sittliche Kraft und Kinsicht geweckt
und befestigt wird, ohne welche alles Wissen und Konnen
dem Einzelnen wie der Gesellschaft nur zum Fluche werden
muss? Wenn die Uberlieferung der geistigen und technischen
Fertigkeiten in der Schule isoliert wird von der Uberlieferung
der moralischen Kultur, besteht dann nicht die Gefahr, dass
auch die kiinftige Anwendung all jener Fertigkeiten ebenfalls
isoliert sein werde von allen hoheren Lebensgesetzen?



123

Wenn in der modernen Schule die bewusste Mitarbeit an
der Charakterbildung noch nicht so in den Vordergrund geriickt
ist, wie es der Zustand unserer Kultur erfordert, so verdanken
wir das vor allem einer grossen Illusion des achtzehnten
Jahrhunderts, die immer noch nicht ganz {iberwunden ist:
der Illusion ndmlich, dass Volksbildung auch ohne weiteres
Volksgesittung bedeutet, dass die sittliche Bildung also ein
Nebenprodukt der intellektuellen Aufklirung sei. So wie die
Manchesterlehre auf okonomischem Gebiete den Glauben ver-
breitete, dass man die Krifte nur zu entfesseln brauche, um
zur Harmonie der Volkswirtschaft zu kommen, so treffen wir
auf dem Bildungsgebiete vielfach noch den Glauben, dass die
Ausbildung aller Verstandeskrifte das Individuum von selbst
zur Ubereinstimmung mit der sittlichen Ordnung fihren
werde. Nun, wer das Leben kennt, der wird wissen, wie
wenig tiefere Bildungskraft dem blossen Wissen innewohnt,
ja, wie dieses Wissen sogar schaden und dem blossen Diinkel
dienen kann, wenn es nicht von friilh an der Charakterbildung
untergeordnet wird. Nicht dass man etwas weiss, sondern
wozu man es weiss und in welchem Zusammenhang mit dem
Allerheiligsten und Allerwichtigsten, das macht echte Bildung
aus. Und nicht, dass man lesen und schreiben kann, sondern
was man liest und was man schreibt, darauf kommt es an.
Und die Schule, die lesen und schreiben lehrt, die sollte darum
auch fiir die rechte Pflege des inneren Menschen sorgen, damit
die Anwendung all der geistigen Fertigkeiten nicht gerade
das vernichtet, was man tiefere Bildung nennt. Ks wird Sie
vielleicht interessieren, zu horen, mit welchen Worten kiirzlich
cin englischer Arbeiterfiihrer in einer englischen Zeitschrift
seiner Enttiuschung iiber die moralischen Ergebnisse der er-
weiterten Volksbildung Ausdruck gegeben hat. Es heisst da:

,Nachdenkliche Arbeiter, froh dariiber, dass ihren
Kindern breitere FErziehungsmoglichkeiten gewihrt sind,
als einst ihnen selber offen standen und stolz auf das
weltliche Wissen, das ihre Sohne und Tochter zur Schaun
tragen, sind doch weit entfernt davon, die Wirkung zu



124

preisen, welche dies erweiterte Wissen auf Charakter und
Benehmen ausiibt. Sie beklagen sich dariiber, dass statt
der erwarteten echten Bildung nur zu oft blosse geistige
Beweglichkeit zutage tritt. Die Bewiiltigung eines grisseren
Wissensstoffes entwickelt Hochmut und Verachtung fiir
Handarbeit — eine vollige Abwesenheit von einem hoéheren
sozialen Pflichtgefiihl macht sich geltend und spiter, wenn
die Knaben erwachsen sind, fehlt ihnen jedes Interesse fiir
die Fragen, welche die dltere Geeneration begeisterte, als sie
noch jung war ... Diese Volksbildung hat ein solches
Blatt wie die Daily Mail moglich gemacht. Der junge
Arbeiter von heute hat keinen Idealismus mehr, er bringt
seine Mussezeit auf Sportplitzen zu und lidsst den Kampf
fiir den Fortschritt den ilteren Médnnern, die nicht mit der
zynischen Selbstsicherheit vergiftet wurden, die nur za oft
aus einem kleinen Mass hoherer Bildung resultiert.

Der hier zitierte Arbeiterfilhrer will selbstverstindlich diese
seine Beobachtungen nicht gegen die erweiterte Volksbildung
wenden, sondern nur gegen eine Ausbildung der intellektuellen
Féhigkeiten, die nicht Hand in Hand geht mit einer konkreten
moralischen Orientierung, einer Kldrung des sittlichen Urteils,
einer Weckung der Kriifte des Willens und des Gemiites.
Der ganze Zustand, den er schildert, hat eben seine Haupt-
ursache darin, dass unsere moderne Schule zu ausschliesslich
eine blosse Vorbereitungsanstalt fiir das Berufs- und Erwerbs-
leben ist und noch nicht genug eine wirkliche Anstalt fiir
Menschenbildung, wie es Pestalozzi gewollt hat. Wihrend
im Mittelalter die Schule eine hohere Einheit hatte, auf welche
aller Lehrstoff bezogen wurde, die Erzichung zum christlichen
Leben, fehlt unserer weltlichen Schule durchaus diese Einheit,
diese Unterordnung aller ILehre unter ein Bildungsideal des
ganzen Menschen — und nichts ist dringender nétig als dass
diese Einheit wieder hergestellt werde, wenn auch mit anderen
geistigen Mitteln als in der Vergangenheit: die Kultur des
inneren Menschen muss wieder der Mittelpunkt des ganzen
Schullebens werden.



125

Und selbst wenn die Schule nichts wire als eine Anstalt
zur Berufsvorbereitung, so miisste sie die Charakterbildung
und ethische Aufkldrung in ihren Lehrplan aufnehmen —
denn zahllose Menschen leiden in ihrem Berufsleben Schiff-
bruch oder bleiben stecken, nicht weil es ihnen an Kenntnissen
und Fertigkeiten gebriche, sondern an der elementarsten
Weisheit der Menschenbehandlung und der einfachsten Féhig-
keit der Selbstbeherrschung, oder weil sie nicht rechtzeitig
auf gewisse verhingnisvolle Gewohnheiten aufmerksam gemacht
worden sind, oder weil sie in ein laxes Denken iiber folgen-
schwere Dinge hineingekommen sind. Gewiss gelingt es da-
neben gelegentlich auch Vielen gerade auf Grund gewissenloser
Praktiken zun reussieren — aber desto schwerer leidet die
Gesamtheit unter solchen Erfolgen und desto notiger ist es,
hier gerade in der empfinglichen Jugendzeit durch Vor-
fiihrung edler Vorbilder und durch Weckung des Verantwort-
lichkeitsgefiihls vorzubauen.

Nur wird man vielleicht fragen: Ist denn nicht auch in
der modernen Schule durch den Religionsunterricht geniigend
fiir Gesinnungsbildung und sittliche Lehre gesorgt? Wenn
ich diese Krage mit Nein beantworte, so tue ich das nicht
etwa, weil ich der Ansicht wiire, dass Religion und Christen-
tum durch die moderne Ethik iiberholt seien und daher so
bald als moglich aus der Krziehung verschwinden wmiissten.
Um hier jedes Missverstindnis auszuschliessen, bekenne ich
mich vielmehr personlich durchaus zum Christentum und
dessen unerschopflichen Gesittungskriiften. Fiir mich hat das
Problem des Moralunterrichtes iiberhaupt mnichts mit dem
Kampf der Weltanschauung zu tun, sondern es ist ein rein
pidagogisches Problem. Und von diesem moral-pidagogischen
Standpunkte aus darf man sich nicht dariiber tiduschen, dass
der Unterricht in der Religion naturgeméss durch historischen
und dogmatischen Stoff zu sehr in Anspruch genommen ist,
als dass geniigend Raum fiir eine eingehende und zusammen-
hingende Besprechung der konkreten moralischen Lebens-
fragen iibrig bliebe — und wie wenig die blosse Lehre der



126

zehn Gebote moral-pidagogisch ausreicht, das hat niemand
schirfer ausgesprochen als der gldubige Christ Jeremias
Gotthelf, wenn er sagt:

,Ich kannte die zehn Gebote. Aber was helfen die
zehn Gebote, wenn man die Seele nicht kennt in ihren
Kriften und Schwiichen, das Leben nicht kennt in seiner
Schalkheit und Bosheit. Gar viele Menschen kennen die
Namen von Tugenden und Lastern, aber sie erkennen
sie im Leben nicht, noch viel weniger in der eigenen
Seele. Mich diinkt, eine Geographie des Herzens tite eben
so not als eine von Spitzbergen, und die Lehre und Ge-
schichte der Seele wire ebenso wichtig als die Lehren von
Flotz und Urgebirg und die Geschichte der drei Séhne
Noahs. Alles Sichtbare und Tastbare lisst man das Kind
kennen lernen — aber zum Reiche der Geister gibt man
ihm den Sechliissel nicht, die Kenntnis der eigenen Seele.”

Also nicht die blosse Lehre des Gebotes geniigt und sei sie
mit noch so feierlichen Sanktionen umgeben — sondern eine
Lehre vom menschlichen Leben und von der menschlichen
Seele brauchen wir, die uns zeigt, welche Beziehung das
Gebot zum vielgestaltigen konkreten Leben und zur tiiglichen
Erfahrung hat, wie weit sein Sinn und sein Geltungskreis
reicht, welche Widerstinde der gewordenen geschichtlichen
Wirklichkeit und der menschlichen Natur ihm entgegenstehen
und welche psychologischen Hilfen uns zu seiner Verwirk-
lichung moglich sind. Nun ist ja erfreulicherweise zu kon-
statieren, dass gerade im Kanton Ziirich ganz im Sinne obiger
Gesichtspunkte das Schwergewicht des Religionsunterrichtes
auf konkrete Sittenlehre gelegt ist, wenn auch wohl weniger aus
padagogischen Griinden, als um diesem Unterrichte durch
Vermeidung aller trennenden Momente den Besuch von
Schiilern aller Glaubensrichtungen zu sichern. Sie wollen mir
jedoch erlauben zu fragen, ob dieser Zustand denn nun auch
schon in seine unabweisbaren Konsequenzen entwickelt worden
ist? Wir diirfen uns nidmlich nicht davor verschliessen, dass
die im Interesse der biirgerlichen Gleichberechtigung gewiss



127

notwendige Entkonfessionalisierung des staatlichen Religions-
unterrichtes diesen doch auch jener ethischen Intensitéit beraubt,
die sich gerade auf dem Boden des starken und gldubigen
Bekenntnisses entwickelt. Gerade weil aber nun diesem staat-
lichen Unterrichte die religiosen Sanktionen des Sittlichen
nicht mehr in ihren stirksten Wirkungen zur Verfiigung
stehen, sondern mit einer gewissen Neutralitit erwihnt werden,
je nach der Stimmung des Lehrers, so sollten demgegeniiber
die reinmenschlichen Sanktionen und Motive mit desto grosserer
Sorgfalt und Umsicht herangezogen werden. Mein heutiges
Referat mochte in dieser Richtung einige Anregungen geben.
Es ist fiir mich kein Zweifel daran, dass im Kanton Ziirich
ein Moralunterricht in dem oben angedeuteten Sinne heute
bereits von vielen begabten Lehrern und Lehrerinnen im
Rahmen des bestehenden Lehrplans erteilt wird. Aber es
kommt nicht darauf an, was einzelne speziell Begabte leisten,
sondern ob die allgemeine pidagogische Schulung oine derartige
ist, dass der grossen Masse der Lehrenden auch auf moral-
pidagogischem Gebiete diejenigen geistigen Hilfen der an-
gesammelten Erfahrung und der theoretischen Erkenntnis zu
teil werden, die auf allen anderen Lehrgebieten der Initiative
des Kinzelnen unnitige Umwege und Fehlschlige ersparen.
Durch die immer stirkere Entlastung des staatlichen Religions-
unterrichtes von trennenden dogmatischen Elementen und die
dementsprechende immer stirkere Hervorhebung des ethischen
Moments ist allméhlig und unmerklich durch die Praxis selber
ein neuer Lehrgegenstand entstanden, der Sittenunterricht,
und wir stehen nunmehr vor der Frage, ob die Erteilung
dieses Unterrichtes allein der personlichen Findigkeit und dem
Experiment des einzelnen Lehrers iiberlassen werden oder ob
auch hier eine piddagogische Vorbereitung in Theorie und
Praxis beziiglich der Methodik und der Auswahl des Lehr-
stoffes eintreten solle. Vielfache Unterredungen mit Lehrern
des Kantons haben mir gezeigt, dass ein sehr grosses Bediirfnis
nach Letzterem besteht. Handelt es sich doch hier um die
Vorbereitung nicht nur fiir eine besondere Stunde Sitten-



128

unterricht, sondern auch fiir die geeignete Durchdringung aller
Lehrficher mit ethischen Gesichtspunkten und speziell auch
fiir die moralische Einwirkung auf dem Gebiet der Schul-
disziplin. KEs ist nicht einzusehen, warum der Kandidat des
Lehrfachs gerade auf diesem schwierigsten Gebiete sich selber
iiberlassen oder nur mit ganz allgemeinen Direktiven aus-
gestattet werden soll. Kine Pddagogik der moralisehen Jugend-
lehre ist um so notiger, als in einem unvorbereiteten und
oberflichlichen Moralisieren weit mehr Gefahr als Nutzen
fiir die wirkliche sittliche Bildung der Kinder liegt. Ks ist
eine unrichtige Voraussetzung, zu meinen, simtliche andere
Lehrficher bediirften einer griindlichen péddagogischen Vor-
bereitung — nur die Kthik, die es mit den tiefsten Problemen
und wichtigsten Tatsachen des Liebens zu tun hat — nur die
Ethik kinne so ganz improvisiert und ohne Zusammenhang
mit einer , Psychologie der moralischen Kinwirkung“ in den
Unterricht eingestreut werden. Wiirde nicht gerade auf diesem
Gebiete die Unterstiitzung und Anregung des einzelnen Er-
ziehers und Lehrers durch einen Schatz gemeinsamer Erfahrung
und Uberlegung, durch eine Tradition erprobter Methoden und
einen bestindigen Austausch von Theorie und Praxis von
entscheidenster Bedeutung werden? Liest man heute die
padagogischen Zeitschriften, so findet man viel anregenden Aus-
tausch von neuen Methoden und Gesichtspunkten in Bezug auf
Sprachunterricht, Naturkunde, Geschichte — aber fast niemals
findet sich ein Vorschlag auf moralpidagogischem Gebiete. In
Frankreich sind seit Kinfiihrung des Moralunterrichtes mehr
als 130 ethische Lehrbiicher fiir die Jugendlehre erschienen
— in Deutchland und in der Schweiz gibt es hochstens zweil
oder drei und das sind auch mehr Anekdotensammlungen im
alten Stil, als wirkliche Hilfsbiicher fiir eine konkrete Lebens-
lehre. In Deutschland ist dieser Mangel begreiflich, da dort
der staatliche Religionsunterricht noch so véllig im Dog-
matischen aufgeht, dass fiir Sittenlehre kein Raum bleibt —
in der Schweiz aber, wo sich der Sittenunterricht immer deut-
licher als besonderer Gegenstand der Unterweisung heraus-



129

®
bildet, wire es wohl an der Zeit, wenn die.Lehrenden selber
aus ihrer Praxis heraus die betreffende Literatur bereicherten.

Bevor ich heute selber einige Vorschlige zur Methodik
des Moralunterrichtes mache, erlauben Sie mir, einige kurze
orientierende Bemerkungen iiber das was in anderen Lindern
auf diesem Gesiete gedacht oder geleistet worden ist:

Der Gedanke eines unabhiingigen Moralunterrichtes ist
zuerst in Amerika in die Praxis iibersetzt worden und zwar
in der 1878 in New-York gegriindeten Musterschule der
dortigen ethischen Gesellschaft. Drei Hauptgriinde waren
dafiir massgebend :

1. Amerika ist das Land, in das fortwidhrend neue Rassen
einstromen, die nur zu oft mit der Heimat und der Tradition
auch den Glauben ihrer Viter zuriicklassen und daher dringend
irgend eine Art der Hinfithrung in die sittlichen Grundlagen
der Gesellschaft brauchen.

2. Amerika ist das Land der ratiomellen Demokratie —
— es ist also notig, dass der Einzelne durch eigene Einsicht
in die natiirlichen und sozialen Griinde des Sittengesetzes und
nicht durch blosse Autoritit fiir die sittliche Lebensordnung
gewonnen wird.

3. Amerika ist das Land der gewaltigsten materiellen
Zivilisation — um so unabweisbarer die Notwendigkeit, die
Stitten der Berufsbildung auch zu Stdtten des sittlichen
Idealismus zu machen.

In diesem Sinne hat die Adlersche Schule nicht nur einen
speziellen Moralunterricht, sondern es werden alle Unterrichts-
gegenstiinde in Beziehung zur sozialen und ethischen Erziehung
gesetzt und in den Schiilern die Hingebumg an die Mensch-
heit gepflegt. Man sucht es vor allem zu verhiiten, dass die
Kinder gedankenlos die Kenntnisse und Entdeckungen hin-
nehmen, an denen die schwere Arbeit und das Blut und-das
Leben von Generationen klebt. Erziehung zur Dankbarkeit,
Weckung des Wunsches, nun auch die eigene Kraft einzu-
setzen in das grosse Werk der Kultur, das ist der leitende
Gesichtspunkt, dem alle Wissenslehre untergeordnet wird.

9



130
®

Geschichtsunterricht wird z. B. durch folgenden Gesichtspunkt
belebt: Welche kulturelle und politische Gaben und An-
regungen verdanken wir den anderen Nationen und welche
Mission hat unsere Nation fiir die Bereicherung und Be-
festigung der Kultur? Welche besonderen Gefahren liegen
in unserem Nationalcharakter und in unserer geschichtlichen
Entwicklung begriindet? In der Besprechung der demo-
kratischen Institutionen wird gefragt, was eigentlich Freiheit
sei, warum es keine soziale Freiheit ohne Selbstgesetzgebung,
ohne grosste Selbstzucht des Individuums geben kénne — die
besondere personliche KEthik des Biirgers in einem demo-
kratischen Staate wird daraus abgeleitet.

Erlauben Sie mir, aus der Art der Unterrichtserteilung
in der speziellen Sittenlehre ein Beispiel zu geben, das be-
sonders deutlich zeigt, welche Art von Sanktionen hier an
Stelle der religiosen gepflegt werden. Gibt es Liigen, so fragte
der Lehrer, die niemals herauskommen? Die Mehrzahl der
Schiiler glaubte an die Moglichkeit solcher Liigen. Er brachte
sie aber Schritt fiir Sechritt zu folgender Erkenntnis: Nein,
alle Liigen kommen heraus. Unser Gesichtsausdruck wird
ein anderer, unsere Augen verlieren ihre Freiheit, wenn wir
die geringste Heimlichkeit oder Tduschung begehen, wir
werden feiger auf allen anderen Gebieten — so kommt jede
Liige heraus, unser Wesen und Benehmen redet von ihr, ohne
dass wir es wollen und wissen. Man sieht, dass es sich hier
nicht um eine Bekidmpfung oder Ersetzung der religitsen
Sanktionen handelt, sondern nur um eine Erginzung. Im
Religionsunterrichte wurden unsere Handlungen in ihrem
Verhiiltnis zur Gottesidee und zum Vorbilde Christi besprochen
und beurteilt — im Moralunterrichte wird dagegen die Be-
zichung unseres Tuns zu unserm eigenen Leben und zum
Leben unserer Mitmenschen ins Licht gesetzt. Noch ein
anderes Beispiel. Ich hatte einmal Gelegenheit, in einem der
sogenannten Settlements in Ost-New-York dem Moralunter-
richte beizuwohnen, den dort ein jiingerer Mitarbeiter Prof.
Adlers einer Klasse von irischen Knaben im Alter von 14 bis



131

15 Jahren erteilte. Die Knaben waren fast alle Sohne sozia-
listischer Arbeiter. Der Lehrer fragte: Kann man auch im
Zustande der Armut rein und ehrlich leben? ,Nein, war die
Antwort, erst muss die Gesellschaftsordnung geéindert werden,
-da wird Reinheit und Ehrlichkeit von selbst kommen.“ Der
Lehrer griff die Antwort auf und sagte: Gewiss soll die
Gesellschaftsordnung geéindert werden — und Ihr, die Ihr
hier vor mir sitzt, sollt einst dazu helfen. Aber das ist ein
heiliges Werk, zu dem man sich reinigen muss von allen
hésslichen Leidenschaften, damit das Neue nicht wieder an-
gesteckt werde von der alten Roheit. Und er erzihlte und
erklirte ihnen die Sage vom heiligen Graal. Der Unterricht
machte sichtbar “einen tiefen Kindruck auf die Knaben.

Wichtig ist, dass auch hochkirchliche Kreise in Amerika
die Notwendigkeit moralpidagogischer Vertiefung auch fiir
die religiose Seelsorge anzuerkennen beginnen. Der Reverend
Fairchild z. B. veriffentlichte im ,Sociological Journal“ (April
1899) einen Artikel, in welchem er behauptet, die Schulen
seien zur Zeit nur auf intellektuelle Erziehung gerichtet;
moralische Einwirkungen des Lehrers seien nur zufillig. Die
kirchliche Morallehre dagegen stehe dem Leben zu fern. Die
Kirche brauche ecine neue Methode, um die konkrete An-
wendung ihrer Wahrheiten auf die Lebensfiihrung eindrucks-
voll zu zeigen. Das Kind frage: Wer ist mein Néichster?
Die Schule solle dem Kinde die sozialen Sanktionen des Sitt-
lichen geben, wihrend der Kirche der Hinweis auf die Liebe
und den Willen Gottes zu iiberlassen sei. Man solle die kon-
kreten ethischen Konflikte der Kinder sammeln und mit ihnen
die ganz bestimmten Fragen von Recht und Unrecht dis-
kutieren, die in ihrer téglichen Lebenserfahrung zu Tage
treten. Zur Hingebung an allgemeine ethische Ideale konne
man das Kind erst dann bringen, wenn es Freude gewonnen
habe an einleuchtenden moralischen Losungen seiner eigenen
kleinen tidglichen Schwierigkeiten.

In dieser kirchlichen Kundgebung ist jedenfalls sehr
richtig erkannt, dass die Moralpidagogik sich nicht von dem



132

allgemeinen pidagogischen Grundsatz emanzipieren diirfe, vom:
Bekannten und Hochstliegenden zum Unbekannten und Ferneren
aufzusteigen. Fiir die ethische Seelsorge der Kirche wire
diese Erkenntnis von grosser Bedeutung und wiirde die all-
gemeine Bedeutung einer konkreten moralpidagogischen Me-
thodik ins rechte Licht setzen.

Ganz unabhiingig von den Methoden der oben erwéhnten
New-Yorker Schule ist auch der Professor der Philosophie und
Padagogik an der Universitit Chicago, John Dewey, der Leiter
einer Experimentierschule, dazu gekommen, fiir die Einfiihrung
eines speziellen ethischen Unterrichts einzutreten. In einem
Aufsatze der ,Educationel Review® (March 1893) stellt er zu-
niichst das Paradoxon auf, dass noch nie vorher alle denkenden
Schulménner so dariiber einig gewesen wiren, dass Moral nicht
gelehrt werden konne und dass andererseits die Notwendigkeit
eines ethischen Unterrichts noch nie so dringend empfunden
sei, wie gerade jetzt. Professor Dewey erldutert im weiteren
seine Auffassung dahin, dass eine abstrakte Lehre von mora-
lischen Grundsitzen oder gar das Predigen von Tugenden
nicht den leisesten Wert habe, dass ein ethischer Unterricht
aber wohl in einem anderen Sinne denkbar, ja unentbehrlich
sei, ndmlich so, dass man nicht Moral lehre, wohl aber zur
Moral helfe, indem man die Jugend anleite, ihre Einbildungs-
kraft zu iiben in der Vorstellung menschlicher Lebensbe-
ziehungen, den Zusammenhang des Einzeldaseins mit dem
Gesamtleben anschaulich zu erfassen, mit einem Worte, die
Realititen des Lebens zu begreifen, auf welche alles Moralische
zuriickgeht. Es hilft nichts, das Gebot der Liebe zu lehren,
wenn der Mensch gar nicht weiss, was sein Mitmensch bedarf,
wenn er nicht fihig ist, sich in fremde Seelen hineinzuver-
setzen — und nicht nur in fremde Seelen, sondern vor
allem auch in fremde Situationen und Schicksale,
Daher es nach Prof. Dewey eine Hauptaufgabe des ethischen
Unterrichtes ist, eben die Einbildungskraft der Heran-
wachsenden in dieser Richtung zu iiben, damit unmerklich
ihre ganze Krfassung des Lebens sich von friih an daran



133

gewohnt, bei allem Tun und Reden das Los des Nichsten mitzu-
fiihlen und den grossen sozialen Zusammenhang des Lebens
vor Augen zu tragen. Dewey befindet sich hier, wie Sie
sehen, in Ubereinstimmung mit Pestalozzi, der es ja auch
energisch ablehnte, den Kindern viel von Tugenden zu reden,
bevor sie die betreffenden Gefiihle erlebt hiitten. Die meisten
Morallehrbiicher Frankreichs und auch viele Schulhilfsbiicher
in andern Lindern iibersehen diese elementare piddagogische
Erwigung ganz; sie gehen von der naiven Voraussetzung aus,
dass man z. B. Mitgefiihl beibringen konne, indem man die
Vortrefflichkeit des Mitgefiihls predigt und einige Anekdoten
vom mitleidigen Heinrich oder der barmherzigen Kéthe dazugibt,
wihrend in Wirklichkeit iiber das betreffende Gefithl gar nicht
geredet werden und statt dessen einfach die Phantasie der Kinder
angeregt werden sollte, sich in fremde Lebensbedingungen und
Lebensentwicklungen teilnehmend zu versenken — aber mog-
lichst nicht in diejenigen von Romanen, in denen ja der Autor
schon die Arbeit des Sichhineinlebens geleistet hat, die das
Kind ja gerade lernen soll — sondern in die Menschen und
Tiere der nichsten Umgebung. Ich wihle ein Beispiel aus
dem Gebiet des Tierschutzes, um zu illustrieren, was ich
meine. Wenn man einem Knaben sagt: ,Du sollst keine
Schmetterlinge quélen und zerreissen®, so macht ihm das
zweifellos gar keinen tieferen Kindruck — wenigstens ver-
dndert s seinen inneren Zustand gegeniiber dem Schmetter-
ling in keiner Weise, selbst wenn er &dusserlich dem Gebote
folgen sollte. Auch wenn man dem Knaben Anekdoten erzéhlt
von braven Kindern, die Tiere pflegten oder von Tierquéleren,
die spiter Menschen quilten, so mag er vielleicht der Ge-
schichte als solcher mit Interesse folgen, aber eine
Neigung zum Tierschutz ist deshalb noch nicht in ihm geweckt.
Es ist der Fehler in der piddagogischen Psychologie von Her-
bart, Ziller und besonders von Rein mit seinem ,Gesinnungs-
unterricht*, dass dort das Interesse an dem Stoff der
Erzihlung verwechselt wird mit dem Interesse an der Nach-
ahmung der in der Erzéhlung dargestellten Handlungsweise.



134

Und doch sind beides grundverschiedene psychologische Vor-
gange. Die obige pidagogische Aufgabe ist vielmehr im Sinne
der vorhergehenden Ausfiihrungen nur so zu losen, dass man
psychologisch an die Wissbegierde des Knaben ankniipft und
ihn einfiihrt in den Lebensprozess, der durch die Raupe
hindurch zum Schmetterling fiihrt, und ihm ein moglichst
lebendiges Bild des ganzen Organismus und seiner Funktionen
gibt — dadurch lernt der Knabe unmerklich, das Leben der
Kreatur mitleben, sie wird ein Stiick seines eigenen erweiterten
Lebenskreises und nun kann er den Schmetterling gar nicht.
mehr zerstoren. Ich werde im weiteren Verlauf meiner Dar-
stellung noch ausfiihren, wie dieser Gesichtspunkt eben auch
fiir die Erziehung zur Menschlichkeit gegeniiber dem Menschen.
massgebend sein muss — wie man z. B. nichts ausrichtet,
wenn man etwa im Kapitel Pflichtenlehre die Pflicht gegen
die Dienstboten traktiert und allerlei gute Lehren gibt —
auch hier kommt vielmehr alles darauf an, dass man das Kind
anleitet, sich in die Lage der Dienenden hineinzudenken —
erst wenn man das durch Fragestellungen und Mithilfe erreicht
hat, kann man das Gebot formulieren als Ausdruck fiir etwas was
fiir den wissenden Menschen — und Kinder wollen immer gern
zu den Wissenden gehoren — eigentlich selbstverstindlich ist,

Doch ich bin hier schon zu weit abgeschweift; es kam
mir eben darauf an, den Gesichtspunkt Prof. Deweys recht
klar herauszustellen und zu unterstreichen. Dewey gibt
ibrigens in dem genannten Aufsatze selber ein recht instruk-
tives Beispiel fiir seine Methode — némlich ein Beispiel aus
dem Gebiete der Wohltitigkeit. Kr stellt seinen Knaben einen
Fall eines arbeitslosen Hilfesuchenden vor. Er will nun keine
gesinnungstiichtigen Antworten in Bezug auf Hilfe und
Rettung, sondern er will, dass die Knaben lernen, sich in die
ganze Situation hineinversetzen. Sie sollen selber die Gesichts-
punkte finden, nach denen man sich hier zu orientieren und
zu helfen hat. Z. B.:

1. Ob die Not eine wirkliche oder eine vorgegebene ist.
2. Worin die Bediirftigkeit hauptsichlich besteht.



135

3. Was die Ursache des Notstandes ist, ob Mangel an
Energie, Krankheit, Unfall, Unfihigkeit, schuldlose
Arbeitsentlassung, Laster oder Unmissigkeit..

4, Welches die Vergangenheit des Betreffenden ist, sein
Beruf, seine Familie, seine Nachbarn ete.

5. Uber welche Hilfsquellen an Geld, Zeit und Arbeits-
kraft verfiigt der, welcher um Hilfe ersucht wird.

Der Fall ist also so zu besprechen, dass durch die speziell
gewihlte Situation der Schiiler stufenweise sich in eine ganze
Reihe typischer Verkettungen und Bezichungen der Wirklich-
keit hineinversetzen muss. An diesem Beispiel ldsst sich auch
die Rolle von Gefiihl und Vernunft im ethischen Handeln und
die Gefahr des blinden Mitleids besonders deutlich kenn-
zeichnen.

Gegeniiber dem Kinwand, dass in dem schon iiberfiillten
Lehrplan fiir eine solche ethische Lehre kein Raum mehr sei,
antwortet Dewey : ,,Das Studium der Kthik, das Studium der
ethischen Beziehungen und Verhiltnisse ist das Studium der
komplizierten Wirklichkeit, deren Glieder wir sind. Wenn
es einen Grund gibt fiir den Heranwachsenden, sich mit
Geometrie, Physik, Latein und Griechisch vertraut zu machen,
so gibt es zwanzig fiir die Notwendigkeit, einzudringen in
das Wesen und den Sinn derjenigen realen Beziehungen, auf
deren Verstindnis sein tiefstes Wohl und Wehe beruht. Der
Gegenstand ist so wichtig, das Nachdenken, was dabei ver-
langt wird, so wertvoll und so ergreifend, dass sich im
Stundenplan die iibrigen Gegenstinde nach der Ethik richten
miissten und nicht umgekehrt. Auch kann der Schiiler ohne
Aufklirung auf diesem Gebiete gar nicht hinter den vollen
Sinn der Geschichte und der Literatur kommen. Die Zeit
wird kommen, wo das zentrale Studium der Schule das
menschliche Leben selber sein und von diesem Studium aus
alle Gegensténde ihr Licht und ihre Bedeutung erhalten werden.

Die Zeit reicht heute nicht, um linger bei den ameri-

kanischen Versuchen zu verweilen, ich gehe daher zu dem
iiber, was in England auf dem in Rede stehenden Gebiete



136

erwihnenswert ist. Wihrend, wie Ihnen bekannt ist, in
Amerika iiberhaupt in der offentlichen Schule kein Religions-
unterricht erteilt wird, besitzt die englische Schule einen
solchen, wenn auch in moglichst neutraler Form, ganz #hnlich
wie in den Kantonen Ziirich und Bern. Bei der konservativen
Gesinnung der englischen Nation konnte es scheinen, als
werde das auf lange Zeiten die definitive Losung der religitsen
Schulfrage sein. Da aber der Englinder andererseits sehr
strenge darauf hilt, dass die offentlichen Einrichtungen alle
Volksgruppen als gleichberechtigt behandeln, so macht sich
neuerdings eine lebhafte Bewegung geltend, aus der offent-
lichen Schule, die ja von Gldubigen und Ungldubigen jeder
Richtung unterhalten wird, jede Parteinahme fiir irgend eine
Weltanschauung zu beseitigen, den Religionsnnterricht den
kirchlichen Gemeinschaften zuzuweisen und in der o6ffentlichen
Schule den vollig neutralen Moralunterricht einzufiihren.
Frederic Harrison, der bekannte Schiiler August Comtes, be-
merkt in diesem Sinn in der ,Positivist Review® folgendes:

»Hs gibt aus dem religiosen Schulkonflikte nur einen
Ausweg: Man lehre die Kinder in allen auf gemeinsame
Kosten unterhaltenen Schulen nur das, worin alle iiberein-
stimmen und iiberlasse es den religiosen Gemeinschaften,
ihren Kindern privatim, auf ihre eigenen Kosten und mit
ihrer ecigenen Methode dasjenige zu lehren, was zur be-
sonderen Uberzeugung jeder religiosen Gruppe gehort . . .
Warum soll unsern Kindern das Verbot der Liige nicht
beigebracht werden ohne Beziehung auf Ananias und
Saphira, Petrus und den Hahn? Der menschliche Fluch,
der auf Betrug, Diebstahl, Laster und Mord liegt, ist élter
und wird linger dauern als die Geschichte von Kain und
Abel, Esau und Jakob, Sodom und Gomorrha.“

Man kann dem hier entwickelten Gesichtspunkte gewiss zu-
stimmen, ohne jedoch einzusehen, warum der Moralunterricht
der grossartigen biblischen Geschichten beraubt werden soll,
die in ihrer plastischen Einfachheit und in der Schirfe ihrer
Lebensbeobachtung fiir die Jugend von unvergiinglichem Werte



137

sein werden und keinerlei Neutralitiit des offentlichen Unter-
richtes verletzen konnen. !

Zur Einfiihrung des Moralunterrichtes in die englische
Volksschule hat sich vor vier Jahren eine Liga fiir Moral-
unterricht gebildet, der nicht nur Lehrer, sondern auch Geist-
liche angehoren, die von dem verwiisserten Religionsunterricht
der offentlichen Schulen nichts halten. Unter den vielfachen
Propagandaveranstaltungen der Liga ist besonders wertvoll
eine regelmissig alle acht Tage stattfindende offentliche Probe-
lektion mit nachfolgender freier Diskussion. Ich erinnere
mich an einen dieser Abende, an dem der Lehrer iiber
Gerechtigkeit sprach, angesichts zweier Illustrationen der
Gerechtigkeit — nédmlich erstens der bekannten allegorischen
* Statue mit den verbundenen Augen — der Gerechtigkeit also,
die keine Vorurteile kennt — und zweitens der Figur Giottos
in der Arena von Padua, wo die Gerechtigkeit dargestellt ist
als eine Frau mit weitgedfineten Augen, eine Gestalt, die mit
allen Sinnen wahrzunehmen bemiiht ist. KEs gelang dem
Lehrer in vortreffiicher Weise, die Aufmerksamkeit der Kinder
zu fesseln und ihnen die beiden Seiten der Gerechtigkeit an-
schaulich klar zu machen. Ein grosses Publikum von Fach-
ménnern wohnt meist diesen Abenden bei. Dass diese moral-
pidagogische Bewegung in England keineswegs etwa eine
blosse Freidenkerbewegung ist, kann man daraus ersehen,
dass lebenserfahrene und mnachdenkliche Geistliche durchaus
dafiir eintreten. So #dussert sich z. B. der Reverend Sharpe,
der vierzig Jahre lang das Amt einer Inspektors der eng-
lischen Elementarschulen bekleidet hat, in seinem offiziellen
Bericht iiber die Londoner board schools (1898):

,Direkte Besprechungen iiber ethische Lebensfragen
erregen mehr Interesse als Geschichten in Lesebiichern, die,
in trockener Tendenz geschrieben, schon durch die Monotonie
ihrer Wiederholung jeder Anziehungskraft fiir Kinder ent-
behren. Viele Stunden konnten z. B. gegeben werden iiber
das Thema Missigkeit, indem man, ohne die Religionslehren
zu beriihren, die verschiedenen Ursachen untersucht, die zur



138

Trunkenheit fithren und allméhliz einen gesunden mora-
lischen Drang zum Widerstand auf jeder Stufe der Ver-
suchung entwickelt. Kbenso wiirden fiir reifere Midchen
einige wenige Stunden iiber Keuschheit und Reinheit, von
einer feinfiihlenden Frau erteilt, den Ausgangspunkt bilden
fiir klarere Vorstellungen von bestimmten Lebensbedingungen
und Situationen, in denen die natiirlichen Schranken gegen
Versuchung in Gefahr sind, zusammenzubrechen; die Ver-
suchungen der Alltdglichkeit in ihren unmerklichen Ab-
stufungen wéren da zu kennzeichnen.®

Bezeichnend fiir das Eindringen dieser Gesichtspunkte in die
Erziehungsbehorden ist es auch, dass in diesem Jahre bei der
Priifung der Londoner KElementarlehrer folgende Kragen ge-
stellt wurden:

1. Welches sind die Haupthindernisse fiir den Lehrer,
den Charakter der Schiiler zu bilden? Wie lassen
sich diese Hindernisse iiberwinden ?

2. Nennen Sie einige Beispiele aus der Naturgeschichte,
die Kindern von 10 Jahren verstindlich sind und
zeigen sie, welche ethischen Momente man dabei be-
riicksichtigen kann.

3. Wie wiirden Sie einer ganzen Klasse einen bestimmten
Moralbegriff beibringen, z. B. {iiberzeugen Sie eine
Klasse von etwa 12-jihrigen Schiilern, dass man nicht
hinter dem Riicken des Nachbars Schlechtes von ihm
reden darf.

Was nun Frankreich betrifft, so ist die Regierung der
Republik bekanntlich die erste gewesen, die fiir ein grosses
Land das Experiment der Einfiithrung des Moralunterrichtes
in die offentliche Schule gewagt hat. Bedauerlich ist dabei
nur, dass die Einfiihrung dieses Unterrichtes unter das Zeichen
des Kulturkampfes gestellt wurde, wodurch diese rein pida-
gogische Angelegenheit zu einer Parole in dem Kampf
zwischen Kirche und Freidenkertum gemacht wurde. Uber
die pidagogischen KErfolge dieses nunmehr seit 20 Jahren
bestehenden Unterrichtes lisst sich natiirlich noch nichts fest-



139

stellen, da die unter seinem Einflusse gross gewordene Gene-
ration erst soeben die Schule verldsst. Ein franzosischer
Seminarlehrer, den ich iiber seine Meinung befragte, betonte
besonders die unschiitzbare Wirkung, die der Unterricht fiir
die personliche Beriihrung von Lehrern und Schiilern habe
und er zitierte mir mit Bezug auf diesen Unterricht das Wort
Fausts: ,Hier bin ich Mensch, hier darf ich’s sein.“

Wie schon erwiihnt, gibt es jetzt mehr als 180 Hilfs-
biicher fiir den Unterricht; es finden in der Woche drei
Stunden statt. Um dem Lehrer die Vorbereitung zu erleichtern,
ist ein sogenanntes Carnet de morale, ein Moralnotizheft ein-
gefiithrt, mit recht zweckméssiger Einrichtung. Auf die linke
Seite schreibt der Lehrer Thema und Disposition, sowie Lek-
tion; die rechte Seite beniitzt er, um Lesestiicke, Gedichte,
Spriiche, Anekdoten, Tagesereignisse und andere Beispiele aus
dem Leben aufzunotieren, die er zur Illustration verwerten
will. Kommt einmal der Schulinspektor, so fragt er zunichst
nach diesem Heftchen. Es gibt sogar Medaillen fiir besonders
ogut gefiihrte Heftchen.

Es scheint mir jedenfalls, als ob der Unterricht selber
von den vielen fiir die Sache begeisterten Lehrern und
Lehrerinnen weit besser und lebendiger erteilt wird, als es
nach den Handbiichern scheinen muss. Diese Handbiicher des
Moralunterrichtes . stehen nimlich in Bezug auf moralpida-
gogische KEinsicht noch auf einer recht zuriickgebliebenen
Stufe. Ks ist durchgiingig die alte abstrakte Pflichtenlehre,
nur belebt durch Anekdoten — Kkeinerlei Anweisung, wie der
Lehrer die Welt der sittlichen Werte mit den elementarsten
Interessen des Kindes und des Heranwachsenden in Kontakt
bringen konne. Ich werde nachher bei einer zusammen-
fassenden Besprechung der Methodik des Moralunterrichtes
Gelegenheit nehmen, die Unwirksamkeit dieser abstrakten
Methode zu beleuchten und ihr einige andere Vorschlige
entgegenzustellen.

Zum Abschluss dieser Ubersicht mochte ich heute nur
noch einen Anfang von direktem Moralunterricht in der



140

Schweiz nennen und zwar den von Prof. Millioud an der
Lausanner Industrieschule erteilten Unterricht, iiber dessen
Gesichtspunkte und Methoden derselbe einen eingehenden
Vortrag vor dem Lausanner Lehrerverein gehalten hat. Prof.
Millioud setzt sich in diesem Vortrage besonders mit dem
Einwande auseinander, dass man keine besondere Stunde fiir
moralische Einwirkung brauche, sondern die betreffenden
Gesichtspunkte bei den verschiedensten Unterrichtsanlissen
zur Geltung bringen kénne. Das sei alles sehr schin, meint
Millioud ; aber wir brauchen auch Stunden, die dafiir reserviert
sind, das, was an vielen Orten zerstreut geboten wird, nun
auch einmal zur Einheit und zu konzentrierter Wirkung zu
bringen. So wenig man Geschichte anlisslich der Geographie
oder Literatur durch gelegentliche Einstreuungen lehren kann,
so wenig oder noch viel weniger Ethik — zu jeder tieferen
Wirkung gehort Zusammenhang und Konzentration. Millioud
will, dass die moralisehen Ideen im Geiste des Schiilers in
Zusammenhang gebracht werden mit all den anderen Ideen
und Begriffen, dic man ihm zufithrt. ,Ist das nicht von
zentraler Bedeutung? so fragt er. Wer kann besser dieser
Vereinigung von intellektueller und moralischer Bildung dienen
als der Lehrer? Tut es die Familie? Kann sie es? Hat
der Vater die Zeit dazu? Ist er sich dieser Aufgabe bewusst?
Hat er selber die notige Bildung, um ihr gewachsen zu sein?
Die Zahl der Eltern, die ihre Kinder wie wildes Kraut auf-
wachsen lassen, ist leider betrichtlich. Und er fihrt fort:
wDie moralische Kultur macht sich nicht von selbst. Unsere
Schiiler kommen zu uns mit gutem Willen — aber auf wie-
viel unreife Ideen, Vorurteile, offenkundige Irrtiimer stosst
man da, wenn man ein wenig nachfragt. Fragt eine Klasse,
was Ehrlichkeit heisst. Die Mehrzahl wird antworten: ,, Wenn
man nicht gestohlen hat.* Man muss ihre Urteile oft in den
elementarsten moralischen Fragen ergiinzen und korrigieren. ..
Es ist notig, dass der Schiiler die Schule besser verstehen
lernt, dass er sich selber besser versteht, und dass er vor-
bereitet werde, das Leben selber zu verstehen. Ich habe die



141

feste Uberzeugung, dass die Einwiinde gegen die Sache von
selbst fallen werden, wenn man einmal die Erfahrung gemacht
hat, wie ein solcher Unterricht erteilt werden kann und wie
er wirkt . . .*“

So weit also Prof. Millioud. Ich schliesse damit diesen
kurzen orientierenden Uberblick und gehe nun dazu iiber, auf
Grund der praktischen Erfahrung, die ich selber seit 4 Jahren
bei einem in Ziirich erteilten Moralunterricht gemacht habe,
sowie auf Grund allgemeinerer psychologischer Erwigungen
folgende Gesichtspunkte fiir die Methodik des Moralunter-
richtes zu begrimden und durch Beispiele zu illustrieren.
Um das Wesen und die Grenzen einer moralischen Einwirkung
durch Lehre zu kennzeichnen, mochte ich mich jedoch vorher
noch in ein paar Worten mit der landliufigen Einwendung
auseinandersetzen, dass das Leben erzieht und nicht die
Schule, und dass daher jede ethische Unterweisung eigentlich
ein zweckloses Beginnen sei. Darauf ist folgendes zu ant-
worten. Gewiss ist ein Lehren von abstrakten Moralsitzen
vollig wirkungslos. Wie aber, wenn ein solcher Unterricht
darauf ausginge, das Leben selber zu interpretieren, die
Menschenkenntnis und die Selbsterkenntnis anzuregen und zu
mehren, so dass der Heranwachsende die Erfahrungen des
Lebens auch richtig deuten und verwerten lernt. Oder ist es
etwa wahr, dass das Leben ohne weiteres erzieht? Ist die
Welt nicht voll von naiven Egoisten und von gedankenlosen
Plagegeistern, von verbitterten Menschenfeinden und von
haltlosen Charakteren, die durch keine Erfahrung etwas lernen,
sondern durch jedes neue Geschick nur noch mehr in ihrer
leidenschaftlichen Verkehrtheit bestirkt werden? TUnd sind
nicht alle diese Menschen durch die Schule des Lebens ge-
gangen? Sie sind nicht erzogen, weil sie das Leben nicht
lesen, nicht einmal buchstabieren konnten. Gegeniiber ihren
eigenen Geschicken und Verwirrungen verstehen sie nicht, den
Anteil ihrer eigenen Schuld auszusondern, nicht die Fehler
ihrer Menschenbehandlung und die grossen Konsequenzen
kleinster schlechter Gewohnheiten. So dient die Schule des



142

Lebens dazu, in ihnen einen zdhen Glauben an die Gemeinheit
aller ihrer Mitmenschen und an ihre eigene Gottihnlichkeit
zu bestirken. Wie das Leben sich riicht, wie es mahnt und
straft — das alles sehen sie nicht. Nun sage ich: Wire es
nicht hochste Aufgabe einer ethischen Lebenslehre in der
Jugend, eben hier rechtzeitig einzutreten und die Féhigkeit
gesunder Beobachtung der menschlichen Dinge zu entwickeln ?
Warum nur Anleitung, das Wachstum der Pflanzen zu be-
obachten und nicht vor allem das Wachstum der Gewohn-
heiten im inneren und am &Husseren Menschen? Warum die
Summierung kleinster Wirkungen nur in der Geologie kon-
statieren lernen und nicht auch in den menschlichen Be-
ziehungen?  Warum nur den Schliissel zur Losung der
schwierigsten mathematischen Probleme, aber so wenig Kunde
von den menschlichen Konflikten und den elementarsten Mitteln
ihrer Losung? ,Geographie der Herzen® — sagt Jeremias
Gotthelf; um in seiner Bildersprache zu bleiben, fiige ich
hinzu: ,Physik der Leidenschaften, Dynamik der Selbst-
beherrschung, Medizin der Menschenbehandlung.* Und ich
sage, durch solche Lehre soll die Schule des Lebens nicht
iiberfliissig, sondern iiberhaupt erst moglich gemacht —
es soll dem Menschen geholfen werden, den richtigen Schluss
aus seinen Lebenserfahrungen zu ziehen und den richtigen
Gebrauch davon zu machen. Wahrlich die meisten Tragodien
im Leben kommen nicht aus bewusster Bosheit, sondern aus
gedankenlosem (ehenlassen, aus blindem Nichtverstehen, aus
Unkenntnis der eigenen Seele und ihrer verborgenen Hilfs-
krifte. Daher eine konkrete Lebenslehre, eine Lehre von
den tieferen Folgen alles menschlichen Tuns und Lassens, eine
Lehre von dem Wesen menschlicher Wechselwirkung und von
der Bedeutung menschlicher Beziehungen als Grundlage des
Moralunterrichtes,

Im Folgenden einige Beispiele:

Beobachten Sie Knaben und Midchen gegeniiber dem
Worte Christi: Selig sind die da Leid tragen. Sie verstehen
absolut nicht, was damit gemeint sein kann. Sie wissen nur



143

aus ihrer Lebenserfahrung, dass Leid eben Leid ist und zer-
storend und hemmend wirkt und nichts von Seligkeit in sich
trigt. Will man den ganzen geistigen Segen jenes Wortes
der Jugend ins Leben mitgeben, so muss man dafiir sorgen,
dass es nicht als unfruchtbarer und unbegreiflicher Kremd-
korper im Bewusstsein liegen bleibt. Moralpidagogik heisst
eben, von den hochsten Gipfeln der geistigen Herrschaft des
Menschen iiber das Leben eine Briicke schlagen zu dem ein-
facheren Erleben des Kindes. Moralpidagogik, also Fiihrung
des Kindes auf moralischem Gebiete, heisst, das Kind an-
leiten, im kleinsten Seelenkreise eine Ahnung von dem zu
erleben, was in jemem Worte niedergelegt ist und dadurch
seinem tieferen Sinne entgegenzureifen. Wie ist das zu
machen? Ich will einen Vorschlag machen. Man erzihle
z. B. den Kindern das Maérchen von dem kleinen buckligen
Knaben, der von seinen Kameraden verspottet wurde und
eines Tages tot in seinem Bette lag — aber statt des Buckels
mit zwei Engelsfliigeln, die ihn anfwirts trugen. Nun lasse man
die Kinder selbst, mit einiger Beihilfe, finden, welcher Lebens-
gehalt traumhaft in diesem Mirchen niedergelegt ist: Die
meisten Menschen tragen irgend einen solchen Buckel im
Leben, irgend ein schweres Gebrechen, eine Sorge, einen Ver-
lust, eine Enttduschung — ob Engelfliigel aus diesem Buckel
wachsen, d. h. ob jene Hemmung und jene Last ihre hohern
Seelenkriifte entwickeln, ihr geistiges Aufwirtssteigen be-
fliigeln, das hiéngt davon ab, was sie daraus machen, wie sie
es verwerten, um an Geduld und Mitgefiihl und innerer Kraft
und Milde zu wachsen. Und gibt es nun nicht im Kinder-
leben Schicksale und Situationen genug, um hier zu einer
Erprobung, einem Erlebnis anzuregen? Kine schwere korper-
liche Krankheit oder der Tod des Vaters oder der Mutter,
der die #lteren Geschwister zwingt, friilh eine Stiitze und ein
Halt zu werden und das Verlorene zu ersetzen — oder auch
kleinere Leiden, die alle Gelegenheit geben zu geistiger Er-
hebung iiber das Missgeschick und zur Ubung hoherer Seelen-
krifte — alle solche Beispiele aus dem eigenen Leben und



144

Beobachten der Jugend fesseln stets und besonders, wenn man
dabei nene Horizonte der Kraftentfaltung, der Besiegung von
Schwierigkeiten eroffnet. Worauf es ankommt, das ist eben,
nicht bloss die Lehre aufzustellen, sondern den konkreten
Lebensgehalt zu geben, der in der Lehre niedergelegt ist,
sodass der Lehrer nur der Mittler ist, durch den die Lebens-
wirklichkeit selber auf den Zogling wirkt. Ich will mit diesem
Beispiele aus den Seligpreisungeu der Bergpredigt keineswegs
die Behauptung aufstellen, dass Christi Seligkeiten nur rein
ethische Zustinde darstellen und nicht auch eine Beziehung
zu Gott, sondern nur das will ich betonen, dass vom péda-
gogischen Standpunkte das Verstindnis fiir alles, was man
,das hohere Leben“ nennt, nur durch das Ausgehen vom ein-
fachsten ethischen Erleben erreicht werden kann.

An einem Beispiele aus dem franzosischen Moralunterricht
mochte ich den Unterschied zwischen der abstrakten und der
konkreten Methode oder, wie ich auch sagen konnte, zwischen
der deduktiven und der induktiven Methode weiter zu illu-
strieren suchen.

Alle franzosischen Moralbiicher enthalten ein Kapitel:
Die Pflichten gegen die Eltern. Da werden z. B. die Eltern
geschildert — wie der Vater den ganzen Tag arbeitet, um
seiner Kamilie das Brot zu erwerben, und wie die Mutter wie
ein Engel im Hause waltet, nur erfiillt von Sorge fiir ihre
Kinder — man muss sie lieben, heisst es dann. Natiirlich,
wer sollte auch solche Mustereltern nicht lieben? Nun aber
weiss jedermann, und am besten die Kinder, dass das unendlich
abstrakt ist, dass es solche Mustereltern nur wenige gibt. In
meinem Unterrichte hatte ich einen Knaben, dessen Vater im
Gefingnis sass, und ein Mé#dchen, dessen Vater abends be-
trunken nach Hause kam. Wie steht es da mit dem vVierten
Gebote? Man braucht die Frage nur zu stellen, um zu sehen,
dass Aufgabe des Moralunterrichtes eben nicht die abstrakte
Lehre der Menschlichkeit, sondern die Hilfe zur Menschlich-
keit ist, und das ist in diesem Falle also eine Deutung
solcher schweren Lebenserfahrungen, die es dem Kinde psycho-



145

logisch moglich macht, eine edle innere Stellung zu seinen
Eltern zu finden. Ich fragte in meinem Unterricht: Kann
man den Vater auch noch ehren, wenn er im Gefiingnis sitzt?
Die 12-jihrige Tochter eines Arbeiters sagte aus aufrichtigstem
Nachdenken: ,Ja, denn wenn wir ihn auch im Stich lassen,
dann wiirde er ja ganz verstockt.* Wir begriinden diesen
Gesichtspunkt weiter im Anschluss an das biblische Wort:
,es ist ein Licht in jedem Menschen, der in die Welt kommt*
— indem wir sagen, dass in jedem Menschen noch ein Keim
zum Besseren liegt, an den man glauben und den man er-
mutigen muss und der durch Missachtung am leichtesten
zerstort wird — und wir heben hervor, dass nicht nur die
Kinder dem Vater anvertraut sind, sondern auch der Vater
den Kindern — iiberhaupt sei jeder Mensch dem anderen
anvertraut. Als ich fragte, ob solche Kinder, in deren Hause
derartiges passiert, nur zu bedauern seien, da antwortete ein
Knabe, der auch dunkle Zeiten erlebt hatte: ,Nein, denn sie
konnen zeigen, was eigentlich Liebe ist.“ Sie sehen, hier wire
wieder eine Gelegenheit, das Mirchen vom Buckligen zu
interpretieren. Als ich im weiteren Verlauf der Stunde fragte:
Welcher Gedanke kann uns denn helfen, einen Vater zu ehren,
auch wenn er abends einmal betrunken nach Hause kommt?
Da antwortete jenes Madchen aus sehr konkreter Erfahrung :
,Weil es nicht oft vorkommt.* Ich erwihne dies Beispiel,
gerade um zu zeigen, wie absolut notwendig es ist, die mora-
lische Einwirkung in der Schule auf den Boden des sorg-
faltigsten Nachdenkens und der aufrichtigsten Vorbereitung
zu stellen. Denn sobald der Lehrer etwa nur Gelegenheit
nimmt, iiber das Laster der Trunksucht zu sprechen, wird er
zweifellos viele seiner Kinder in Konflikt mit dem vierten
Gebote bringen, und es ist daher seine Aufgabe, die pida-
gogische Bekdmpfung des Alkoholismus auch nach dieser
Richtung durchzudenken wund vor gefdhrlichen Schluss-
folgerungen zu schiitzen. Ich habe damals von dem Pfarrer
aus einer der Novellen Bjornsons berichtet, der, wenn er von
einem Trinker horte, immer fragte, warum trinkt der Mann

10



146

und dann oft entdeckte, dass es eine schwere Sorge, eine
grosse KEnttduschung oder unbefriedigende Arbeit oder krank-
hafte Anlage war. Ernstes Mitgefiihl wecken in den Kindern,
indem man ihnen die Zusammenhinge und Tatsachen des
Lebens enthiillt und dadurch die Hemmungen beseitigt, die
in solchen Situationen oft ihre natiirlichen Gefiihle am Aus-
stromen verhindern — das ist Moralunterricht. Auch diese
Betrachtung fiihrt natiirlich sofort weiter zu einer Besprechung
des Satzes: ,Alles verstehen heisst alles verzeihen“ und zwar
in dem kritischen Sinne, dass die Erkenntnis der Ursachen
einer Handlung niemals zu ihrer Beschonigung fiihren darf;
denn dieselbe Lebenskenntnis, die uns die Vorgeschichte einer
Handlung zeigt, sie enthiillt uns auch ihre Nachgeschichte,
sie zeigt uns, wie zerstorend sie weithin in alles Leben ein-
greift, sie beleuchtet ihre fernsten Folgen, und darum heisst
alles verstehen nur Erbarmen mit dem Menschen, aber nicht
Milde gegeniiber der Qualitit der Handlung.

Nun handelt es sich bei der Hilfe zur Befolgung des
vierten Gebotes ja nicht immer um so schwere Situationen:
Die Haupthilfe, welche die Schule auf diesem Gebiete geben
kann, wire vielleicht in den Entwicklungsjahren zu geben,
die man auch die Flegeljahre nennt, also die Epoche, in
welcher das Verlangen nach Selbsténdigkeit michtig zum
Durchbruche kommt und zu Konflikten mit den elterlichen
Autorititsgewohnheiten fithrt. Da es nun fiir die ganze
Charakterentwicklung eines jungen Menschen nichts wich-
tigeres gibt, als die Erziehung zur Ehrfurcht, so wire um
diese Zeit nichts mehr am Platze als einige ernste Be-
sprechungen iiber das, was eigentlich Selbstindigkeit und
Personlichkeit bedeutet. Man beniitzt also pédagogisch den
Drang nach Emanzipation, aber man vertieft den Begriff dieser
Befreiung, indem man zeigt, dass das Aufmucken und die
krampfhafte Selbstbehauptung nur Zeichen einer schwachen
Eigenart sind, die sich nur durch &usserliches Geberden und
Lirmmachen bemerklich machen kann — und dass gerade die
Selbstiiberwindung, die sich um der Pietiit willen unterordnet,



147

dass gerade sie zu starker Personlichkeit, zur Reife, zur vollen
Herrschaft des Menschen {iiber sich selbst fiihrt. Also auch
hier kommt es nicht auf blosse Predigt des Gehorsams, sondern
auf die konkrete geistige Hilfe zum Gehorsam an, und diese
wird geleistet, indem der Lehrer die Begriffe der Freiheit
und des Gehorsams, die dem jugendlichen Flegel unvereinbar
erscheinen, in dem Begriffe des ,freiwilligen“ Gehorsams ver-
einigt und dessen Bedeutung fiir die Selbsterziehung zur
M:énnlichkeit ans Licht riickt.

Nun ein weiteres Beispiel fiir die Anwendung der kon-
kreten Methode. Pestalozzi hat einmal gesagt: ,Alle Er-
ziehung soll nur untergeordnete Beniitzung des wirklichen
Lebens der Kinder sein“ — dieses Wort muss auch Leitsatz
fiir jeden Moralunterricht sein. Immer ausgehen von der
Feststellung der realen Interessen und Energiequellen der
Jugend, und dieses wirkliche Leben zur Hervorbringung der
hoheren ethischen Leistungen beniitzen. Wihrend man es aunf
allen anderen Unterrichtsgebieten lingst als elementare For-
derung anerkannt hat, sich der geistigen Mitwirkung aller
Innenkrifte des Kindes zu versichern, spielt in der moralischen
Beeinflussung leider immer noch das Aufpressen von oben, das
Kommandieren, Ermahnen und Zwingen eine grosse Rolle.
Eine tiefere Moralpidagogik wird also dahin tendieren, dass
nicht mehr, sondern weniger eigentliches Moralpredigen statt-
findet, und statt dessen mehr Lebenskunde und Seelenkunde,

Wenden wir uns von diesem Gesichtspunkte zur Pidda-
gogik der Selbstbeherrschung, so ist es klar, dass der Grad
der Kunst des Moralpidagogen davon abhingen wird, wieviel
von den gegebenen Interessen und Kriften des Zoglings er
auf seine Seite zu bringen vermag. Krziehung setzt also gar
nicht voraus, dass man fihig sei, den angeborenen Charakter
auszurotten, sondern nur, dass man imstande sei, einen
Teil des Charakters gegen den anderen mobil zu machen.
Welche Kriifte sind denn da nun mobil zu machen? Die
Schwierigkeit der Aufgabe liegt darin, dass die Selbstbe-
herrschung sich zundchst als eine Repression, eine Hemmung



148

des Lebens darstellt, wihrend das Kind ein Wesen ist, das
wachsen und sich entfalten will. Die elementarste pidagogische
Forderung aber ist, sich mit diesen Kriften des Kindes zu
verbiinden, die moralische Leistung durch sie ausfiihren zu
lassen. Man muss also die Forderung der Selbstbeherrschung
zunichst in dieses Gebiet des Wachstums, der Entfaltung
iibersetzen, indem man sie als eine Kraftleistung darstellt, als
ein Hinauswachsen des Menschen iiber sich selbst. Das kann
oft durch Bildung einer einzigen gliicklichen Vorstellungs-
assoziation geleistet werden. In St. Gallen z. B. besteht ein
Schiilerverein mit dem Geliibde der Abstinenz. Der Verein
trat mit sieben Mitgliedern ins Leben, die nach der Analogie
von Kellers gleichnamiger Erzéhlung den Namen das Fihnlein
der sieben Aufrechten annahmen. Durch diese blosse Namen-
gebung war das Bestreben der Sieben mit dem jugendlichem
Willen zur Macht, dem Willen zum Aufrechtgehen, zur Kraft-
dusserung assoziert und vor der gefihrlichen Vorstellung der
Duckméuserei gesichert worden, sodass sozusagen der ganze
elektrische Strom der Jugendkraft iibertragen wurde auf die
ethische Leistung, und das alles nur durch Erregung einer
geeigneten Vorstellung, also durch geistige Einwirkung. Worin
besteht nun hier die Methode im Gegensatz zur abstrakten
Moralpredigt? Darin, dass der Lehrer vom Kinde ausgeht
und nicht vom Gebote. Er sieht sich im Seelenleben des
Kindes um, welche Krifte und Interessen daselbst in der
Richtung der von ihm gewiinschten moralischen Leistung
liegen. Dann iibersetzt er das Moralische in die Sprache
dieser Krifte und Interessen. So bringt er die Kinder un-
merklich dazu, das Niedere in ihrer Natur mit ihren eigenen
hoheren Trieben zu bekidmpfen, statt das Gebot nur aus
Furcht oder aus dem toten Drill heraus zu befolgen. Und
wir haben dabei auch Pestalozzis Rat befolgt, Kinder nicht
von Tugenden reden zu lassen, bevor sie die betreffenden
Gefiihle und Willensakte innerlich erfahren haben.

Die Vorstellung einer Kraftleistung bei der Selbstbe-
herrschung ldsst sich nun noch durch mannigfache Mittel



149

verstirken und befestigen. Man kann z. B. an der Hand ganz
einfacher Abbildungen und Zeichnungen die Selbstbeherrschung
einmal im Lichte der Physiologie zeigen, indem man beginnt
mit der Geschichte der Rache und nun darlegt, wie im Laufe
der Kulturentwicklung immer mehr Hemmungsvorstellungen
im Gehirn aufgespeichert worden sind, die einen Reiz von der
Aussenwelt mnicht durchpassieren lassen, ohne dass er sich
sozusagen legitimiert hat vor den Forderungen unserer sozialen
und geistigen KExistenz. Man kann diese Funktionen des
Gehirns auch mit einem Filtrierapparat vergleichen. Je an-
schaulicher, desto besser. Dann lasse man durch die Schiiler
selbst aus eigener Erfahrung und Beobachtung alle die hem-
menden Gedanken auffinden, die uns hilfreich sein kénnen in
der Selbstbeherrschung. Die Kinder in meinem Unterricht
fanden z. B. folgende Erwigungen, die uns helfen konnen,
widerwértiges Benehmen zu ertragen: 1. Man wird selbst
schlechter, wenn man Gleiches mit Gleichem vergilt. 2. Man
vergegenwirtige sich die guten und angenehmen Seiten des
andern. 3. Vielleicht war man selber schuld an seinem groben
Auftreten. 4. Vielleicht ist er krankhaft reizbar oder er
verdient sonstwie unser Mitleid.

Solche Anregungen haben, wie ich meine, sogar eine
hygienische Bedeutung fiir die Kinder — sie lernen friih, ihre
Mitmenschen mit Hilfe solcher Hilfsvorstellungen leichter zu
ertragen, dieselben fallen ihmen nicht so auf die Nerven,
gerade weil sie ein geistiges Ferment haben, den irritierenden
Eindruck zu harmonisieren. Wer weiss, ob mnicht iiberhaupt
ein grosser Teil der modernen Nervositit aus dem Mangel an
ethischer Beruhigung und Vertiefung kommt.

Religionslehrer haben iibrigens hier auch eine Methode,
die Lehre der Bergpredigt von dem Backenstreich in ihrem
tieferen Sinn der Jugend nahe zu bringen — dass es sich bei
diesem Gebot nidmlich keineswegs um eine schwiichliche Selbst-
aufgabe, sondern gerade um die stéirkste sittliche Selbst-
behauptung handelt. Es ist ganz gut, wenn wir uns dabei
einmal klar machen, wie sehr wir alle in der Abwehr von



150

Beleidigungen oder anderen Feindseligkeiten und Reizungem
noch auf dem Standpunkt der blossen tierischen Abwehr
stehen und uns noch einbilden, dass wir mit dieser primitiven
Reaktion unsere menschliche Wiirde wahren. Der Moral-
pidagoge muss hier in die tiefsten Fragen der Ethik hinein-
gehen, bis hinauf zu Tolstois Lehren, wenn er hier fiir die
Unterweisung jiingerer und &lterer Schiiler geriistet sein soll.

Ich habe beobachtet, dass hier physiologische Argumente
immer einen besonderen Eindruck machen. Man erziihle den
Kindern z. B. folgendes: Wenn man einen eben getoteten
Frosch nimmt und beriihrt ihn an einer bestimmten Stelle
des Riickgrats, so bewegt sich seine Pfote, um die Reizung
abzuwehren. Sogar wenn ihm der Kopf abgeschnitten ist, tut
er das noch. Man braucht also im Grunde nicht einmal einen
Kopf dazu, um darauf loszuschlagen, wenn man gereizt ist.
Personliche Eingriffe abwehren kann auch ein toter Frosch.
Das ist keine Kunst. Ks ist der elementarste Instinkt jedes
organischen Wesens, der Mensch hat ihn mit dem Tiere
gemeinsam und braucht sich so wenig darauf einzubilden, wie
auf den Trieb zum Essen und Trinken. Das was den Menschen
vor dem Tiere auszeichnet, das ist gerade das Gegenteil der
blinden Vergeltung, es ist die Féhigkeit, zu den Ursachen des
Bosen in der Seele des Beleidigers vorzudringen und diese
durch ein hoheres Beispiel zu iiberwinden. Durch jede andere
Art der Gegenwirkung werden nur die Wirkungen, nicht die
Ursachen getroffen. Auch hier beruht die Péddagogik darauf,
den im Kinde liegenden elementaren Drang nach Selbst-
behauptung zu beniitzen statt ihn zu bek&mpfen, und zwar
indem man eben die Vorstellung weckt, dass man ja dadurch
Sklave des Andern wird, wenn man ihn nachahmt und Gleiches
mit Gleichem vergilt; dass man sich treu bleibt, wenn man
Roheit mit Grossmut beantwortet.

Wie wichtig ist es, in der Schule nicht bloss das Gehirn
des Menschen zu zeigen, das #usserlich sich wenig vom

Ochsenhirn unterscheidet, sondern vor allem jene Fihigkeit
des Menschengeistes zu beleuchten, die es uns moglich macht,



151

durch Aufspeicherung von geistiger Energie, von kraftvollen
Vorstellungen mehr zu werden als ein blosser Durchgangs-
punkt von Naturwirkungen und all unser Tun mit grossen
Bildern und Vorbildern des Lebens in Einklang zu halten !

Wenn Physik und Chemie von den Wundern der Technik,
von der Besiegung der Elemente in der &Husseren Natur
sprechen, dann soll der Moralunterricht das Interesse des
Knaben an diesem Siegeszug des Geistes iiber das Elementare
verwerten und ihm auch die Selbstbeherrschung als ein Wunder
der Technik, als eine Bindigung roher Kraft durch Geistes-
macht darstellen und selber als Ingenieur der Selbstbe-
herrschung, als ein Pionier, der noch neue Eroberungen in
diesem Kampfe zwischen Natur und Geist zu machen hat.
Fast jeder Unterrichtsgegenstand bietet in diesem Sinne
Bilder, die geeignet sind, das Interesse der Jugend zu er-
regen. Wenn Kinder z. B. den Chorgesang lernen und die
grossen Schwierigkeiten kennen lernen, zweite Stimme zu
halten, ohne in die Melodie der ersten zu verfallen, so kann
man hier zeigen, dass es iiberhaupt die grosste Schwierigkeit
im Umgang mit Menschen ist, dass man bei heftigem und
aufgeregtem Reden der anderen nicht auch in deren Stimmen
verfalle, sondern ganz seiner eigenen Melodie treu bleibe.
Die Selbstziigelung im Reden erhilt einen neuen Reiz fiir die
Kinder, wenn sie sich ihnen als eine Art hoéherer Gesangs-
kunst darstellt, besonders wenn man auch darauf aufmerksam
macht, wie viel schwerer das Piano-Singen als das laute
Schreien ist, sodass also der grobe und laute Ton im Verkehr
ein Zeichen der unausgebildeten Stimme und der Schwiche ist.

In den franzosischen Moralbiichern wird die Selbst-
beherrschnng hauptsdchlich durch Anekdoten anziehend ge-
macht. Beispiele von alten Romern mit wunderbarer Selbst-
beherrschung werden erzéhlt. Ich glaube nicht an diese
Methode. Das Kind ist kein alter Romer — es hat sein
besonderes Temperament, seine besonderen Schwierigkeiten
und weiss nichts damit anzufangen, dass andere sich selbst
beherrscht haben. Wie es sich selber beherrschen konne,



152

muss man ihm zeigen und ein lebendiges Interesse an der
Selbstbeherrschung in ihm erregen dadurch, dass man diese
Willensiibung mit seinen eigenen kleinen Tétigkeitsriistungen
in Kontakt setzt. Stellen Sie z. B. einmal die Frage, Wie
man sich selber beherrschen konne, welche Mittel der Ubung
da zur Verfigung stehen, so werden Sie erleben, wie lebendig
die Kinder dabei sind und wie sie nachher auch die betreffenden
Mittel probieren. Die Knaben in meinem Unterricht hatten
herausgefunden, wie man morgens, wenn man recht eilig ist,
beim Zuschniiren der Stiefel gegeniiber etwaigen Knoten-
bildungen Geduld und Nervendisziplin iiben, also durch ge-
duldigen Umgang mit dem Stiefel moralische Kraft erwerben
konne — wobel wir uns auch dariiber verstindigten, dass in
unserer Zeit der wahre Held und KErloser nicht der sei, der
einen Knoten zerschneiden und zerreissen konne, sondern der
die Geduld habe, ihn sorgfiltie zu léosen. Um das lebhafte
Interesse der Kinder an solchen Kraftiibungen zu erkennen,
beobachte man z. B. auch, wie die Kinder sich iiben, einander
Minuten lang ins Gesicht zu starren, ohne zu lachen. Nun
sage ich: Statt nur Schelten und Strafen gegen Schiiler ins
Feld zu fiithren, die nicht Herr ihrer Lachmuskel sind, wire
es doch das Richtige, auch hier wieder das wirkliche Leben
der Kinder zu benutzen und in einer ruhigen Stunde an diese
Kraftiibungen anzukniipfen. Dann hidtte man die innerliche
Mitwirkung der Kinder an den Aufgaben der Disziplin ge-
sichert. Wieviel leichter wiirde dann den Schiilern das Stille-
sitzen und noch manche andere Zumutung der Disziplin. Es
gibt beziiglich der Disziplin jetzt 2 Extreme: Kinmal die
amerikanische Art, von der ich ein Beispiel in einer Muster-
schule in Chicago sah, wo die Kinder wihrend des Unter-
richtes umhergehen und sich beliebig hinflegeln diirfen, weil
das Stillesitzen dem Kinde unnatiirlich sei — und dann die
andere Art, die militérische Disziplin, die die Kinder durch
Furcht und Strafe in Ordnung hélt. Nun ich bin jedenfalls
prinzipiell gegen das verweichlichende Gehenlassen, das dem
Kinde das erspart, was Pestalozzi Ubungen in der Selbst-



153

iilberwindung nennt und was fiir sein ganzes Leben wichtig
ist — aber zur echten Piddagogik gehort es auch, diese Dis-
ziplin zu einer wirklichen Selbstdisziplin zu machen, die
dauernden Erfolg hat, statt sie bloss auf die voriibergehenden
Wirkungen der Furcht und des Drills zu griinden. Selbst-
disziplin aber wird die Disziplin erst, wenn man die innere
Teilnahme des Kindes an diesen Ubungen der Selbstiiber-
windungen gewonnen, d. h. sie fiir die Bedeutung interessiert
hat, welche dieselben fiir sein Wachstum an Kraft und Festig-
keit haben. Auch fiir die sorgfiltige Herstellung unangenehmer
Schularbeiten sollte man diese Motive noch weit mehr frucht-
bar machen.

Man kann von diesem Gesichtspunkt aus — némlich
der Ubung von Selbstiiberwindung — gerade mit Knaben
auch einmal iiber den Sinn und die Bedeutung des religisen
Gebrauchs des Fastens und den unvergiinglichen Wert jeder
Art von Askese sprechen und sie an den Gedanken gewdhnen,
dass es keine starke Méinnlichkeit ohne Durchgang durch
irgend eine Form der Askese gibt. Die Askese ist durchaus
nicht nur etwas weltfliichtig Christliches, wie die modernen
Neuheiden meinen, sondern sie war schon in der Bliitezeit des
Griechentums ein selbstverstindliches Mittel der Selbsterziehung
fiir alle tieferen Naturen. Der amerikanische Psychologe und
Pidagoge James ist in einer an die Jugend gerichteten Adresse
kiirzlich sogar soweit gegangen, vorzuschlagen, man solle jeden
Tag irgend etwas tun, was einem so recht gegen den Strich
gehe, nur um sich in der Hérte gegen sich selbst zu iiben.
Die Jugend ist nach dieser Seite hin ebenso empfinglich, wie
nach der Seite des Geniessens, und es ist eine schone Aufgabe
fiir den Lehrer, hier gerade in den kritischen Jahren segens-
reiche Anregungen zu geben.

Gestatten Sie mir, gerade von diesem Kapitel aus eine
kleine Abschweifung auf das auch schon von Ihnen besprochene
Thema: Die Schule im Dienste der Strafrechtspflege. Man
kann dariiber streiten, wieweit die Schule in der Lage ist,
sich an der Behandlung jugendlicher Verbrecher zn beteiligen,



154

man kann aber nicht daran zweifeln, dass die Schule inmittenr
all der zersetzenden und verwildernden Einfliisse des modernen
Lebens eine grosse und immer wachsende Aufgabe in der
Verhiitung jugendlicher Kriminalitit hat. Gerade weil sie
wihrend der Jahre, in denen sich der Charakter bildet, den
grossten Teil der geistigen Energie und des Nachdenkens fiir
sich in Anspruch nimmt, muss sie auch dafiir sorgen, dass
diese geistige Kraft auch fiir die moralische Orientierung ver-
wertet und der Beherrschung des Trieblebens zugewendet wird.
Der Direktor der kantonalen Irrenanstalt Burgholzli, Prof.
Bleuler, hat in diesem Sinne vor einiger Zeit in einem Vor-
trage tiber die Verbrecherfrage dem Moralunterrichte eine
wichtige Aufgabe zugewiesen. Er sagte:

Wir brauchen einen energischen Unterricht in der
Ethik, der alle ihre Seiten beriicksichtigt, die Wahrheits-
liebe wie die Stiirke des Charakters, die Liebe zum Néchsten,
wie die unbeugsame Kraft des Willens. Ich mache mit
Bewusstsein unserer Schule den Vorwurf, dass sie in der
Beziehung viel zu wenig tut. Die ethische Bildung ist
tausendmal mehr wert als das Vielwissen, ein guter
Charakter mehr als die Intelligenz. Man iiberlisst die Ethik
zum grossen Teil dem Religionsunterricht und da wird sie,
so weit meine Erfahrung reicht, doch nur sehr indirekt gelost.

Gerade das Kapitel Selbstbeherrschung ist nun in dieser
‘Richtung von besonderer Bedeutung, insofern die Kriminalitit
vor allem auf der mangelnden Funktion der geistigen Kon-
trolle gegeniiber dem Triebleben beruht. Der Lehrer wird
nun unter seinen Schiillern bald genug bestimmte Naturen
bemerken, die auf cine ganze Reihe von sozialen und ethischen
Motiven nicht reagieren, durch die andere Kinder miihelos zu
leiten sind. Ks ist aber eine hochst seltene Ausnahme, dass
in diesen mehr oder weniger anormalen Kindern nicht noch
irgend ein gesundes Interesse oder Motiv lebendig ist, an das
der Pidagoge appellieren und von dem aus er die Willens-
funktionen sogar vollig regenerieren kann. Die wachsenden
Erfolge, die man mit der pidagogischen Behandlung von



155

anormalen Kindern in Belgien und in Amerika erreicht, lassen
hier noch grosse Fortschritte erhoffen. Gerade darum ist es
so wichtig, dass der Lehrer z B. aus der Péddagogik der
Selbstbeherrschung ein formliches Studium macht, um bei
seinem Unterrichte an moglichst mannigfaltige Motive zu
appellieren und damit auch Kinder anzuziehen, die relativ arm
an ethischen Motiven sind. Spitzner erwihnt in seiner Schrift
iiber ,psychogene Storungen von Schulkindern“, den interes-
santen Fall eines Knaben, der auf die Stirn gefallen war und
seitdem 6 Jahr lang an anormaler geistiger Passivitit und
Unféhigkeit litt. Da trat eine ganz plotzliche Wendung ein, als
es einem Lehrer gegliickt war, eine kleine schriftliche Er-
zihlung von einem Ausfluge, der den Knaben sehr interessiert
hatte, aus ihm herauszulocken. Seine ganze Physiognomie
wurde eine andere, sein Selbstvertrauen und Kraftgefiihl
belebte sich, und nach einem Jahre war der Knabe vollig
seinen Kameraden ebenbiirtig. So wie es nun auf rein in-
tellektuellem Gebiete moglich ist, durch Benutzug intakt ge-
bliebener Stellen des Gehirns den ganzen Apparat wieder in
Funktion zu setzen, so ist dies auch auf moralischem Gebiete
moglich und erprobt — und zwar auch in der Weise, dass
der Pddagoge durch eine geschickte Darbietung ethischer
Aufgaben, ihre Ankniipfung an gesund gebliebene Regsam-
keiten des Kindes, dessen Selbsttitigkeit zu gewinnen weiss,
damit das Kind Kreude an der Ausiibung moralischer Kraft
erlebt. Das ist das A und O aller Pidagogik und damit ist
alles gewonnen. Wieviel konnte hier die pddagogische Praxis
zur Losung des Verbrecherproblems beitragen ?

Nachdem ich im Vorhergehenden hauptsichlich Beispiele
fiir Willenserziehung gegeben oder besser gesagt, Beispiele,
wie man die Jugend zur Selbsterziehung auf dem Gebiete
des Willens anregen kann, mdchte ich zum Schluss noch ganz
summarisch einige Gesichtspunkte fiir die soziale Pidagogik
und fiir die Erziehung zur Liebe und Menschlichkeit geben.

Gerade auf sozialem Gebiete scheint mir fiir einen kon-
kreten Moralunterricht reicher Stoff zu liegen, wenn der Lehrer



156

sich auf dem Gebiet der technischen Herkunft aller unserer
téglichen Gebrauchsgegenstinde orientiert und den Kindern
zeigt, wieviel Elend und Trénen in alles hineingewebt ist,
was unser Leben schmiickt, und wieviel kiimmerlich bezahlte
Arbeit noch an allem Kklebt, was wir geniessen. Man lasse
die Kinder finden, wieviel Menschen an allen Ecken der Welt
zusammenwirken miissen, damit sie nur ihr Friihstick am
Morgen haben, man schildere die Arbeit und die Entbehrung
des Bergmanns, der die Kohle fordert, und der Arbeiter, die
den Tunnel erbauen, und schreite dann dazu fort, auch unsere
geistigen Giiter daraufhin zu betrachten, wieviel Mértyrertum,
wieviel menschliches Schicksal in all dem niedergelegt ist,
was wir uns heute in wenigen Minuten aneignen. Durch
solche Enthiillung des realen Lebens, nicht durch abstrakte
Lehren, kann das Mitfiihlen und die soziale Pietiit des Kindes
geweckt und die Gedankenlosigkeit des naiven Egoismus er-
schiittert werden. Es ldsst sich hier wieder deutlich das
friedliche Nebeneinander, die gegenseitige Krginzung der
ethischen und der religiosen Unterweisung illustrieren. Das
religiose Gebet weiht das Mahl durch die Worte: ,Komm
Herr Jesu, sei unser Gast und segne, was du uns bescheret
hast“ — die ethische Lehre weist auf den grossen Zusammen-
hang der menschlichen Arbeit hin, dem wir unser Brot ver-
danken und mahnt daran, den Genuss durch ein dankbares
Gedenken zu weihen. Es lassen sich dann auch beide Gesichts-
punkte vereinen, indem man lehrt, dass der Segen Christi nur
da ist, wo man bescheiden und dankbar der grossen Lebens-
gememeinschaft gedenkt, von welcher jeder Einzelne getragen
wird. Ein fiir Kinder hochst wichtiges Kapitel der sozialen
Erziehung ist der Umgang mit den Dienstboten. Wie wenig
wirken da die gewohnlichen Scheltworte, Ohrfeigen und Er-
mahnungen und wieviel konnte durch eine ruhige Besprechung
geleistet werden. Auch hier gehen die franzosischen Moral-
biicher leider wieder von der Pflicht aus, statt vom Dienst-
boten auszugehen. Oder sie schildern riihrende und musterhafte
Verhiltnisse zwischen Herrschaft und Bedienenden, womit das



157

Kind gar nichts anfangen kann. Denn meist sind ja in ihm
gerade die Empfindungsweisen noch nicht geweckt, aus denen
heraus solche Verhéltnisse allein edel werden konnen. Um
hier das Kind anzuregen, sich in die Situation der Dienenden
hineinzuversetzen, stelle man einfach die Frage, ob und warum
die Lage der Dienenden schwerer ist als andere Arbeitsarten.
Die Kinder in meinem Unterricht beantworteten die Frage
mit Ja aus folgenden Griinden: 1. Wenn wir Giiste haben und
besonders lustig sind, haben sie am schwersten zu tun. 2. Sie
miissen alle Augenblicke gehorchen, was schon uns sehr schwer
wird. 3. Sobald sie alles gereinigt haben, wird es sofort
wieder schmutzig. 4. Wenn wir krank sind, werden wir
doppelt geliebt, wenn sie krank sind, érgert man sich u.s. w.
Hat man diese Antworten erhalten, so ergibt sich eine
neue Frage: Was konnt ihr tun, um ihnen ihre schwere Lage
zu erleichtern? Da ergaben sich eine Menge Vorschlige: Ich
erziahlte von dem romischen Fest der Saturnalien, an welchem
die Herren ihre Sklaven bedienten und meinte, dass man dies
Fest téglich feiern solle, indem man den Dienenden selber
auch Dienste leiste. Auch stellten wir fest, dass die grosste
Bildung darin bestehe, dass man wisse, was man andern auf-
ladet, und dass es daher bildender als eine Reise in fremde
Linder sei, wenn ein Knabe auch einmal die Treppe zu Hause
abputze und das Geschirr reinigen helfe.

Sie sehen hier immer wieder als das Wesen der Methode,
die ich hier kennzeichnen mochte, das Ausgehen vom Leben,
die Einfiihrung in die Realititen menschlicher Beziehungen —
und dann vor allem die Weckung der Selbsttitigkeit.

Es ist gut, alle Besprechungen an irgend ein Bild zu
kniipfen. Wenn man z. B. iiber die Entstehung des Grossen
aus kleinen Gewohnheiten spricht, so lédsst sich das gerade
fir jiingere Kinder an das Bild ankniipfen, wo der Riese
Guillever in schlafendem Zustande von den Zwergen gefesselt
wird. So geht es auch dem Menschen, wenn er nicht wachsam
ist. Er wird von seinen kleinsten Gewohnheiten in Ketten
geschlagen. Die mannigfaltigsten und eindruckvollsten Bilder



158

stehen iiberhaupt dem Lehrer zur Verfiigung, wenn er von
der Summierung kleinster Wirkungen in der sittlichen Welt
reden will. Das Bild von dem Aufbau der Koralleninsel, von
den Bakterien und ihrer Tétigkeit und andere Gleichnisse,
So wie im Mittelalter die Naturkunde nur von den Monstren
und Seltenheiten berichtet, so hat auch die Morallehre bis
weit in die Gegenwart hinein nur von den grossen Helden-
taten und Beispielen gehandelt. Das Heldentum der Liebe
und Geduld im Kleinsten und ihr Anteil an dem Fortschritt
der Menschheit sollte ebenso in den Vordergrund der Moral-
lehre riicken, wie in der Geschichtslehre die Kunde von der
Arbeit der Kleinen und Einfachen die blossen Berichte von
Konigen und Staatsaktionen zuriickdringt.

Ich komme zum Schlusse.

Ich habe selbstverstindlich in diesen Betrachtungen keinen
systematischen Lehrgang vorfithren konnen. Es kam mir
darauf an, einige leitende Gesichtspunkte fiir die Bedeutung
und Moglichkeit eines Moralunterrichtes zu begriinden. Ich
hofte, klar gemacht zu haben, dass es sich hier um eine
pidagogische Erginzung und Ausgestaltung, nicht um eine
Krsetzung des Religionsunterrichtes handelt. Ob es im Sinne
der historischen Entwicklung der Schweiz liegt, diesen Re-
ligionsunterricht ganz der Kirche zuzuteilen oder ihn als
Rahmen fiir den Moralunterricht in der Schule zu behalten,
das festzustellen iiberlasse ich Ihrer Diskussion. Nur das
mochte ich bemerken, dass gerade in unserer Zeit die Aus-
gestaltung eines solchen Moralunterrichtes allen ernsthaften
Seelsorgern schon deshalb am Herzen liegen sollte, weil die
Religion heute so vielen Heranwachsenden gerade in der Zeit
ihrer kritischen Jahre verloren geht und weil es darum gut
ist, dass ihr Verantwortlichkeitsbewusstsein, ihr Wille zur
Selbstzucht, ihr Mitgefiihl auch unabhingig von den religitsen
Sanktionen entwickelt und gefestigt werde, damit nicht beim
Falle der Religion auch die Moral zusammenbreche. Im
ibrigen glaube ich, dass jede Vertiefung des Ethischen auch
der Religion zu gute kommen muss; jedes neue Motiv, das



159

der Jugend hilft, ein geistiges Leben zu leben und die Natur
zu iiberwinden, reift in ihr auch das Verstéindnis fiir jenes
hohere Leben, dessen unaussprechliche und dem Verstande
unerfassbare Realitdt in dem Worte vom Reiche Gottes nieder-
gelegt ist,

Ob es wirkliche Gegner eines solchen Moralunterrichtes
gibt, weiss ich nicht. Nur das weiss ich, dass viele, die an
der Moglichkeit eines solchen Unterrichtes zweifeln, ihn fast
tiglich selber erteilen, nur nicht im rechten psychologischen
Moment und mit der rechten Methode: Sie tadeln und er-
mahnen angesichts von Delikten, also in einem Augenblick,
wo der Erzieher in Erregung, also nicht Herr seiner geistigen
Krifte und der Zogling deprimiert und trotzig ist. Warum
nicht statt dessen eine Stunde ruhiger Besprechung, wenn
beide Teile in bester Verfassung sind?

Verehrte Anwesende, wir alle zitieren oft das Schiller’sche
Wort: ,Das Leben ist der Giiter Hochstes nicht; der Ubel
grosstes aber ist die Schuld. Und doch wie wenig ist unser
ganzes Krziehungswesen noch im Einklang mit dieser Kr-
kenntnis! Wieviel Ausriistung geben wir fiir das materielle
Leben, fiir den Beruf — wie wenig Hilfe und Festigung
dafiir, dass der Mensch nicht schuldig werde im Leben,
im Beruf, im Hause!

Mit Recht sagt Pestalozzi:

»Schulunterricht ohne Umfassung des ganzen Geistes
der Menschenerziehung fiihrt in meinen Augen zu nichts
weiterm als zu einer kiinstlichen , Verschrumpfungsmethode®
des ganzen Geschlechtes.”

Verstehen Sie mich recht — wenn ich diese Worte zitiere,
so0 tue ich es nicht, um sie als eine Kritik gegen die moderne
Schule der Schweiz zu werfen. Ich weiss aus eigener An-
schauung, wie hochentwickelt gerade in der schweizerischen
Lehrerschaft das Verantwortlichkeitsgefiihl fiir die Charakter-
bildung ihrer Schiiler ist und wieviel Wertvolles in dieser
Richtung auch schon die Seminare bieten — aber gerade
weil das der Fall ist, erscheint es mir als eine lockende



160

Aufgabe, dass das Land, in dem ein Pestalozzi gewirkt hat,
in dieser zentralen Angelegenheit der Piddagogik in noch
hoherem Masse die geistige Fiihrerrolle iibernehme und in
der Ausbildung der Methodik Vorbildliches leiste — vorbild-
lich vor allem auch darin, dass den Lehrenden die notige
geistige Musse gesichert werde, die schwierige Aufgabe
der ethischen Einwirkung nach allen Seiten durchzudenken
und sie in Zusammenhang mit dem besten Wissen und Er-
fahren der Gegenwart und der Vergangenheit zu halten.

Also gehen wir ans Werk und vertiefen wir die grosse
Aufgabe der Menschenbildung in der Schule — in dem Sinne,
dass wir mit allen geistigen Mitteln das in den Mittelpunkt
riicken, was das Allerwichtigste und Allerheiligste ist — denn
das Leben selber stellt nicht Wissen und Konnen in den
Mittelpunkt, sondern Liebe und Kraft!

-



	Beilage X : Bedeutung und Methoden des Moralunterrichtes in der Schule

