
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 69 (1902)

Artikel: "Poesie und Schule" an der ausserordentlichen Synode vom 09. Juni
1902

Autor: Stiefel, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-743504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-743504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


73

Beilage Till.

Vortrag
von

Prof. Dr. J. Stiefel
über

„Poesie und Schule"
an der

ausserordentlichen Synode vom 9. Juni 1902.

II • O O - II

Hochgeehrte Versammlung!

Aus Tonesfluten vernahmen wir eines Genius allbewegenden
Flügelschlag: es ist der Genius der Poesie, der auch in
begrifflicher Klarheit des Wortes zu uns spricht:

Mich hält kein Band, mich fesselt keine Schranke,
Frei schwing ich mich durch alle Räume fort.
Mein unermesslicb Reich ist der Gedanke,
Und mein geflügelt "Werkzeug ist das Wort.
Was sich bewegt im Himmel und auf Erden,
Was die Natur tief im Verborgnen schafft,
Muss mir entschleiert und entsiegelt werden,
Denn nichts beschränkt die freie Dichterkraft;
Doch Schönres find ich nicht, wie lang ich wähle,
Als in der schönen Form die schöne Seele. —

Mit allen seinen Tiefen, seinen Höhen
Roll ich das Leben ab vor deinem Blick.
Wenn du das grosse Spiel der Welt gesehen,
So kehrst du reicher in dich selbst zurück;
Denn, wer den Sinn aufs Ganze hält gerichtet,
Dem ist der Streit in seiner Brust geschlichtet.

So tiefen Geistes und so hohen Klanges vermag ich nicht

zu Ihnen zu reden an dieser Stätte (St. Peterskirche), wo vor



74

bald 50 Jahren der genialste Lehrer der Ästhetik, Friedr..
Theod. Yischer, über der Menschheit idealen Führer, Friedr.
Schiller, sprach. Nur aus den Erfahrungen meines Schülerlebens

und meiner eigenen stillen Lehrertätigkeit will ich
einiges zu Ihnen sagen über das Wesen der Poesie.

Als ich Schüler der 4. Klasse der Stadtschule Zürich war,
da diktierte unser braver Deutschlehrer uns ins Heft: „Ein
Gedicht ist ein Sprachstück von bestimmt abgemessenen Zeilen,
die sich meistens reimen". Lustiger hörte ich das im Sommer

darauf von einem kleinen Knirps in der Dorfschule in Hegensdorf

: „Ein Gedicht ist, wo das Blatt nicht voll ist"; darnach
ein artiges Anneli Stüssi das Händchen streckte und beifügte :

„Ein Gedicht ist, wenn es so tanzt und sich so schön reimt".
Und damit sprach es dieselbe Meinung aus, die einst in der
Perücke der selige Gottsched, der nie ausstirbt, äusserte, dass

Versmass und Reim die Poesie ausmachen. Und wahr ist es

ja, dass der Tanzschritt der Sprache im Versmass und das

süsse Glockenspiel des Reimes dem naiven Ohr und Gefühl

von Volk und Kind am ersten anschaulich und fühlbar werden.
Und wahr ist, dass das Versmass doch nicht, wie Vischer
sagt, „bloss an der Poesie ist", sondern aus der innern
Taktbewegung des beflügelten Herzschlages, der beflügelten Gomüts-

woge herausquillt, ohne allerdings die geistige und seelische
Urtiefe der Poesie ausschöpfen zu können. Darum haben wir
Poesie unvergänglichster Art, wie die Poesie der Bibel, der
Dramen Lessings, der Jugenddramen Schillers und Goethes,
die wenigstens den genauen metrischen Versbau vermissen
lassen. — Aber meine Erinnerung schweift weiter zurück.
Als ein Erstklässler einst, der im Lesen ein wenig vorwitzig
war, kriegte ich ein Büchlein in die Hand, darauf stand:
„Prosa und Poesie". Da ging ich zu meiner Mutter, deren

aus Humor und Ernst so wundersam gewobenes Wesen mir
allezeit wie Verkörperung der Poesie erscheint, und frug sie ;

und sie sagte: „Poesie ist ein Lied". „Aber was ist ein Lied,
Mama?" „Ein Lied ist, was man gerne singt". Dabei
versank sie, die wenige Tage vorher Witwe geworden,



75

in ein ernstes Sinnen, das sich bald in den leisen Gesang
löste:

Befiehl du deine Wege,
Und was dein Herze kränkt,
Der allertreusten Pflege
Des, der den Himmel lenkt.
Der Wolken, Luft und Winden,
Gibt Wege, Lauf und Bahn,
Er wird auch Wege finden,
Da dein Fuss gehen kann.

Und so oft seither in mir Justinus Kerners schöne Verse
aufklingen :

Poesie ist tiefes Schmerzen,
Und es quillt das echte Lied
Einzig aus dem Menschenherzen,
Das ein tiefes Leid durchglüht —

sehe ich meine Mutter vor mir.
Aber im Juli des Jahres 1859 stand ich auf der Schützenfestwiese

im Seefeld und erlebte die herrlichen Verse Gottfried
Kellers :

Unübersehbar schwoll die Menschenflut,
Von allen Enden schallten Männerchöre,
Vom Himmelszelt floss Julisonnenglut,
Erglüh'nd ob meines Vaterlandes Ehre —

da widerhallte es in meiner Knabenbrust: Poesie ist der Jubelschrei

eines frohen Volkes!
Zusammenfassend werden wir nun sagen: die Poesie ist

das Leben des Volksgemüts in Freud und Leid, in
Glück und Not. Die Poesie ist das Leben überhaupt, sie

ist nicht ein müssiges Spiel der Erfindung und Unterhaltung,
sogar da nicht, wo sie von Göttern und Zwergen, Engeln und

Teufeln, Überirdischem und Unterirdischem spricht. Auch da

ist alles Symbol des wahrhaftigen Lebens, wie der Eisriese

Hymir und der Nordsturmriese Thrym die Frostmächte
versinnbildlichen, die des Landmanns Hoffnung knicken.

Das Leben ist ein Meer, das Volksgemüt ist ein Meer,
und die Poesie ist ein Meer. Da werden Sie nicht von mir
erwarten, dass ich mit dem zierlichen Kännchen, das mir in
zutrauensvoller Weise der Synodalvorstand überreicht hat,



76

Ihnen nun das Meer der Poesie ausschöpfen werde. Ich kann

ja da nur streifen. Und Sie erwarten nicht, dass ich jetzt
Anleitung gebe, wie man Gedichte erklären soll.!) Gedichte

erklären sich nur aus dem Gefühl heraus, aus der Andacht und
Inbrunst des Herzens für die Poesie und die gewinnt sich

nur durch Versenkung in die Poesie. Willst du lesen ein

Gedicht, und noch viel mehr, willst du erklären ein Gedicht,
so „sammle dich wie zum Gebete". Die Gedichtstunde soll die

Sonntagstunde des Unterrichtes sein, und dazu muss der
Lehrer sein Gemüt sonntäglicli sammeln und stimmen. Er
soll vorher in den Sonnenschein gehen oder in den grünenden
Wald und an den murmelnden Bach, oder wenn es Winterzeit
ist, hat er alles das, die Himmelsbläue, den murmelnden Bach
und den grünen Wald in den Gedichten selber. Gedichte
kann man nur erklären aus einem vollen, überströmenden
Herzen heraus, und ein volles, überströmendes Herz gewinnt
man nur durch ein andächtiges Sammeln, wenn man sich an
die Ströme der Poesie setzt und die Melodien in sich hineintrinkt.

Dann strömen sie wieder, wenigstens einiges davon,
aus dem Lehrer heraus, und ein Kleines ist genug für eine

kleine Schulstube und für Kinder, die für lebendige Poesie

immer empfänglich sind. Aber eins möchte ich Ihnen aus
tiefstem Ernste zurufen: wir alle, wir lesen zu wenig, wir
müssen viel mehr lesen, in die Nächte hinein lesen, Sonntage
durch lesen, damit wir voll werden des innern Keichtums und
Segens der Poesie. Und nicht alles Mögliche durcheinanderlesen,

sondern gute Sachen immer und immer wieder lesen,
und gute Sachen auswendig lernen. Es hat sich auf das

Auswendiglernen ein Kost falscher Auffassung gelegt, als ob

das etwas rein Mechanisches wäre. Man kann alles mechanisch

betreiben, aber man kann auch alles mit Seele betreiben.

') Da verweise ich Sie auf das hübsche Schriftchen von Adolf
Herzog: Wie sind Gedichte zu lesen? Baden, Doppler, 1895.

Die bildende und erzieherische Bedeutung der Poesie für die
verschiedenen Unterrichtsstufen ist vielseitig und feinsinnig dargestellt in
dem prächtigen Buche von Alfred Biese : Pädagogik u. Poesie. 1899-



77

Lernt man schöne Gedichte so auswendig, dass man sie als
ein Morgen- und Abendgehet spricht, dann ist nichts
Mechanisches dabei, dann ist es Nahrung der Seele und Bildung
des Gemütes, von Tag zu Tag, von Stunde zu Stunde, bis
wir innerlich bereichert werden, dann brauchen wir keine
Künste zu machen, dann sprechen wir aus der Poesiekunde

des eigenen Herzens von dem Schönen, Guten, Idealen
zu den Kindern, und dann wird die Stunde Poesie und wird
eine Sonntagsstunde des Unterrichts.

Und nun lassen Sie mich versuchen, Ihnen, so weit es

möglich in so gedrängter Zeitschranke, wenigstens etwas vom
grundlegenden Wesen, vom innersten Kern der Poesie

zu sagen. Da wollen wir Die sprechen lassen, die es am Ende
am besten wissen müssen, die Dichter.

„Wer ist ein Dichter?" frug Klopstock in einer

Zeit, die des Verständnisses für Poesie so sehr entbehrte, wo
ein Pedant die Poesie paragraphisierte. Wer ist ein Dichter?
Nicht „Regeln machen ihn", wie Gottsched meint, „die Natur
schrieb in das Herz das Gesetz ihm". Die echte Dichtung
kennzeichnet ein Inhalt, „den volle Seele im Entwurf der
innersten Kraft sich entwirft": Leben, Grosses, Leidenschaft!
Oder wie Jean Paul sagt: „das Wesen der Poesie beruht auf
einer höhern Qualität der Empfindung. Wenn die Wirklichkeit
im Lichte dieser Empfindung widergegeben wird, dann und

nur dann entsteht ein wahres Gedicht. Natur und Leben
erscheinen den verschiedenen Menschen nicht gleich, sie werden
andere in Jedes inneren Natur. Wem die schönste äussere

Natur erscheint, das hängt davon ab, wer es ist, der in die

Dinge hineinblickt, welche Seele die Natur beseele, ob ein

Sklavenkapitän oder ein Homer". Und der Verfasser der
reizenden Erzählungen „Aus dem Ries", Melchior Meyr, sagt
in der Vorrede zu seinen Gedichten : „Der Dichter im Schwung
seiner Empfindung wird von dem geliebten Gegenstand
vollständig erfüllt, er kennt nichts Besseres und Reizenderes als

ihn; mit ihm verglichen scheint alles andere nichtig, und

trotzigen Mutes, die Einwendungen zahmer Vernünftigkeit



78

missachtend, singt er das Gefühl den Pedanten ins Gedicht
und den frischen Menschen in die Seele".

Der Dichter besitzt eine von der Natur in besonders
hohem Grade verliehene Seelenkraft, eine Stärke der seelischen

Auffassung, womit er seine Seele in alles hineinlegt und auch
das Unbeseelte beseelt. „Wodurch bewegt er alle Herzen?
Ist es der Einklang nicht, der aus dem Busen dringt Und in
sein Herz die Welt zurücke schlingt?" So lässt er den Sturm
zu Leidenschaften wüten, das Abendrot in ernstem Sinne

glüh'n; ihm lebt der Baum, die Rose, ihm singt der Quelle
Silberfall.

Grosse Dichtungen sind Kundgebungen starken Fühlens

grosser Seelen. Das dichterische Schaffen, selbst die Form, ist
nicht blosse Technik, blosse Reimfertigkeit, sondern inneres
Leben, innere Art der Auffassung und Behandlung des

Gegenstandes. Schiller nennt die Stimmung das innere Prinzip
der Form, wie selbst der begriffsstrenge Kant als das Innerste
in aller Kunst das belebende Prinzip des Gemütes bezeichnet,
und Goethe nennt es lebendiges Gefühl der Zustände und die

Fähigkeit, es auszudrücken.

Was nicht gefühlt, was nicht vom Dichter im Herzen

getragen und geliegt worden, ist keine Poesie. „Von Aussen",
sagt Herder, „strömen die Bilder in die Seele, die Empfindung
prägt ihr Siegel darauf und sucht sie auszudrücken durch

Geberden, Töne, Zeichen". Der Dichter umfasst und
umschlingt den Gegenstand, d. h. die Vorstellung des

Gegenstandes, mit tausend Klammern des Gefühles, wie einst:

Pygmalion den Stein umschloss,
Bis in des Marmors kalte Wangen
Empfindung glühend sich ergoss.
So schlingt er sich mit Liebesarmen
Um die Natur mit Jugendlust,
Bis sie zu atmen, zu erwarmen
Begann an seiner Dichterbrust.

So strömt das Gefühl aus dem Dichter in die Vorstellung
des Gegenstandes hinein; er durchglüht sie, ehe er sie als

plastisches, tönendes Gebilde wieder aus sich herausstellt, wie



79

Goethe sagt: „Die Sonne der Poesie (der poetischen
Auffassung) soll nicht bloss das Memnonsbild beleuchten, sondern

es innerlich erzittern machen", ihm innere Wärme,
Seelenwärme, Mittelpunkt geben. Das Gebilde, das er dann aus

sich herausstellt, strömt aus seinem glühenden Kern und

Mittelpunkt seine Wärme wieder aus, erscheint ganz von
Wärme der Empfindung umströmt, in Stimmung getaucht.
Es glüht in sich und um sich. Wie Leuchtkugeln fahren die

stimmungdurchglühten Bilder der Welt aus der Seele des

Dichters heraus:
Tage der Wonne, Kommt ihr so bald?
Schenkt mir die Sonne, Hügel und Wald?
Reichlicher fliessen Bächlein zumal,
Sind es die Wiesen, Ist es das Tal?
Blauliche Frische, Himmel und Höh!
Goldene Fische Wimmeln im See

Buntes Gefieder Rauschet im Hain,
Himmlische Lieder Schallen darein!

Und der von der Dichterseele eingesogene Atem der Natur,
der das leiseste Wellenkräuseln seiner eigenen Seele wird, haucht
wieder aus des Dichters Seele zurück, und so singt er die

zartesten, wie man meinen würde, unsagbaren Regungen der

Natur :

Leise Bewegung
Bebt in der Luft,
Reizende Regung,
Schläfernder Duft —

das ist jene weiche, halb einlullende und doch wieder alle

Triebkraft weckende Wirkung des Föhns:
Die linden Lüfte sind erwacht,
Sie säuseln und weben Tag und Nacht,
Sie schaffen an allen Enden.
0 frischer Duft, o neuer Klang!
Nun, armes Herze, sei nicht bang,
Nun muss sich alles, alles wenden!

Und das ist der Frühling des Mensch en her zens. Das

Menschenherz und die Natursecle sind eines in der Poesie.

Diese Wärme, die durch das Gefühl in den Gegenstand
hineinströmt und aus demselben heraus uns anweht, uns selbst



80

erglühen macht, dass wir in Stimmung kommen, wenn wir
Gedichte lesen, das ist des Gedichtes Ton, Seelenton,
Melodie, wohlverstanden die reine poetische Melodie der
Worte, die ohne musikalische Komposition sich herausfühlt,
das geheimnisvolle Etwas, was uns ergreift, das Undefinierbare,

für das wir keinen Ausdruck haben, als Melodie, Duft.
Es gibt ganze Bände von Gedichten, die gar keine sind, weil
die Seele, der Duft, fehlt. Es sind gereimte Schulexcrzitien,
wie Herder Ramlers Oden nannte. Der Duft der Empfindung,
sagt Gottschall, muss über allen Bildern zittern, die der
Dichter entrollt.

Poesie ist Stimmung. Was aber ist Stimmung?
Stimmung ist urtiefe, grenzenlose Gefühlshingabe. Ein sehr

geschickter Schriftsteller, der vorzüglich durch scharfe

Charakterzeichnung und bewegten Gang der Handlung wirksame
Dramen geschrieben hat und der auch einer der besten Meister
des prosaischen Stils ist, Heinr. Laube, dem aber gerade
das Stimmungsmässige fehlt, der von sicli bekannte, er könnte
nie eine Liebesszene oder ein Lied schreiben, sagt:, „Die
Stimmung ist alles im menschlichen Leben, sie macht aus
Steinen Gold und macht aus Gold Steine". Er nennt die
Stimmung die Atmosphäre des Dramas. „Die ganze
Atmosphäre eines Dramas bedeutet viel mehr, als man zu betonen

pflegt. In dieser Atmosphäre kann ein hinreichendes tragisches
Element wirken." Und Brachvogel, der Dichter dos „Narziss",
welches Stück, so plump in seinem Aufbau, doch die Herzen
ergreift durch seine mächtige Stimmung, sagt: Es gibt wunderbare

Stimmungen, es gibt rätselhafte Augenblicke im Leben,
wo sich uns die Zukunft zu erschliessen scheint, wo wir laut
jauchzen oder weinen müssen". Wie Gottfried Keller eine
solche ausdrückt:

„Es ist, als tat' dor alto Gott
Mir endlich seinen Namen kund".

Aber die Stimmung, etwas so Feines sie ist, sie kommt
doch nicht aus dem Nichts und sie wird auch den grössten
Dichtern nicht nur so geschenkt, sie ist das Produkt eines



81

mächtigen Vertiefens. Stimmung entsteht, wenn unser
Inneres in seiner ganzen Tiefe und Stärke ausschliesslich an
einen Eindruck, lustvoll oder wehvoll, sich hingibt:

„Mein Herz ist ganz der Freude voll —
"Wie weh, wie weh, wie wehe
Wird mir im Busen hier".

Und es wirkt auch eine eigene Art feinen Denkens, das

künstlerische Sinnen, der Kunstverstand, mit ein. Wo
kein Verstand ist, da ist auch kein Gemüt, da ist blosses

Sentimentalitätsgeflunker, wo aber kein Gefühl ist, da ist auch

kein volles Verstehen des Lebens, da gerät man in Gefahr,
gewissen Dingen, und gerade den wichtigsten des Lebens, in
Oberflächlichkeit, sogar in Roheit sich zu verschliessen.

Stimmung ist ungeteilte Versenkung, immer erneute,
gesammelte Vertiefung in den Stoff, wie Klopstock sagt: „Bis
zu der Schwermut wurd' ich ernst, vertiefte mich in des

Helden Würd', in den Grundton". Stimmung entsteht nur
durch die Abwendung von aller eitlen Zerstreuung. Stimmung
ist, und das ist wichtig für alles im Leben, vor allem auch

für die Schulstunde, Stimmung ist das ganz bei der Sache
sein, wie von jenen Genien, welche die Urgedanken und die
Ideale der Religion und des sittlichen Lebens ausgedacht
haben, erzählt wird, dass sie vom Weltleben in die Einsamkeit
der Wüste zogen, um ganz in den Gedanken Gottes und alles
Guten sich zu versenken, die Ur-Inbrunst zu suchen, die nachher
als eine heilige Flamme der Erwärmung aller Herzen in die

Welt ausströmte.
Stimmung ist Sammlung, welche Grillparzer, einer der

stimmungsvollsten Dichter, nennt: „den mächtigen Weltenhebel,

der alles Grosse tausendfach erhöht und selbst das

Kleine näher rückt den Sternen
Des Helden Tat, des Sängers heilig Lied,
Des Sehers Schau'n, der Gottheit Spur und Walten,
Die Sammlung hat's getan und hat's erkannt,
Und die Zerstreuung nur verkennt's und spottet".

Und Stimmung ist die unverglühbare Jugendkraft des

Fühlens, unvergliilibar für den, der immer wieder das Herz
6



82

mit den heiligen Gluten des Lebens nährt. Stimmung ist
die konzentrierte Energie des Gefühls, wie Goethe sie erfleht
nach einer langen Pause dichterischer Tätigkeit

Gib ungebändigt jene Triebe,
Das tiefe, schmerzenvolle Glück,
Des Hasses Kraft, die Macht der Liebe,
Gib meine Jugend mir zurück! —

Stimmung ist Phantasie. Phantasie ist die unzerstörbare
Einheit aller Geisteskräfte, wobei aber auch dem Schellen-

glöcklein des Humors, der Komik und Narrheit das Mitklingen
unverboten bleibt:

Lasst Phantasie mit allen ihren Chören:
Vernunft, Verstand, Empfindung, Leidenschaft,
Doch merkt euch wohl, nicht ohne Narrheit hören

Unbewusstes, durch kein Senkblei der Analyse zu
Ergründendes, „göttliche Eingebung" wirkt immerhin mit, darum

sagen die Dichter, die Stimmung komme über sie:

Wie in den Lüften der Sturmwind saust,
Man weiss nicht von wannen er kommt und braust,
Wie der Quell aus verborgenen Tiefen —

oder wie J. P. Hebel antwortete auf die Frage, warum er
so lange nichts mehr dichte: „Weil mir nix einfalle tuet" —
oder Herwegh auf die Bitte des schweizerischen Schützenfest-
komité um einen Festgesang: „Wenn ich kann" — und dann

„konnte" er das herrliche Lied:

„Wetterumzogen brausen die Wogen,
Aber die Sterne, sie sind dir gewogen.
Steuro, du Schweizer, im Völkerorkan
Ruhig wie Teil ihn gesteuert, den Kahn.

Segne das Spiel und den friedlichen Schuss,
Blitzende Sonne des Julius!"

Aber die Stimmung würde nicht über ihn kommen, wenn er
nicht vorher durch fleissvolle Beschäftigung mit dem Stoff,
durch inniges Sinnen sie vorbereitet hätte.

Der einfachste unmittelbarste Ausdruck der Stimmung ist
das Lied, das sangliche Lied, das ganz von selbst klingend



83

von der Lippe abspringt, wie es der junge Goethe durcli die
Welt trällerte:

Durch Feld und Wald zu schweifen,
Mein Liedchen hinzupfeifen,
So geht's von Ort zu Ort;
Und nach dem Takte reget,
Und nach dem Mass beweget
Sich alles an mir fort.

Das typische Merkmal des Liedes ist eben die freie
ätherische Schwebe, in die alles Stoffliche, der Umriss der
Dinge und Vorgänge, die das Gefühl erregten, aufgelöst ist.

Dieses sangliche Lied — in seiner feinen Nüancierung
vom Reflexionslied leichten Tones und von Gedankenlied und
Ode — ist der intimste melodische Ausdruck des unmittelbaren

Ergriffenwerdens des Gemüts von der Welt und des

.Zurückströmens der Welteindrücke als tönende Gefühlswellen.
Das Lied ist die Gefühlsresonanz der Dinge aus dem traumhaft

erregten Gemüt heraus in überströmendem Ausklang, in
unendlicher Seligkeit des Klingens und Singens, wobei mit
der einzelnen Stimmung zugleich der ganze dunkle,
unerschöpfliche Urgrund des Gemütes mit durchklingt. In diesem

Klangwerden der Gemütsbewegung ist die lyrische Dichtung
der Musik schwesterlich verwandt.

Das ist das reine Stimmungslied, wie es nach alten Weisen
in unvergänglichen Melodien durch die deutschen Lande

heruntertönt, von den ältesten Volks- und Kirchenliedern an

bis auf Goethe, Heine. Uhland, Mörike.
Fassen wir zuerst die Stimmung für Heimat und

Vaterland ins Auge: Patriotische Lyrik. Da ist zu
unterscheiden zwischen Heimatsliedcrn und Vaterlandsliedern,

zwischen der reinen Heimatsliebe und der voll
entwickelten Vaterlandsliebe. Im Ausdruck tun das die

Dichter nicht immer. In einer ganzen Reihe von Liedern, die

nur das spezifische reine Heimatsgefühl aussprechen, wie:

„0 mein Heimatland, o mein Vaterland"

brauchen sie auch den Ausdruck Vaterland, aber im Inhalt
der beiden Gruppen tritt die Scheidung tatsächlich klar hervor.



84

Die reine Heimatsliebe ist das ursprüngliche, urinnigste
Heimatsgefühl, das mit Luft und Licht, an Natur- und Mutterbrust

eingesogene:

„Wo meine Wiege stand,
Vor mir die Welt sieh schmückte".

Dann, gross gewachsen an der Stätte des aufkeimenden
Jugendlebens, der ersten kindlichen Eindrücke, der ersten
Kindes-Freuden und -Leiden, der ersten Flügelschläge des

Gemütes, wird sie ein unlösbares Seelcnband und Herzensgut,
wie der niederländische Dichter Kerkhoven singt:

Kein Land ist schöner als das Land,
Wo sich zum erstenmal
Gespiegelt hat in unserm Blick
Ein warmer Sonnenstrahl.
Wo wir den ersten Schritt getan,
Wo uns der Eltern Hand
Zuerst gewiegt, zuerst geführt:
Es ist das Heimatland.

An diesen Boden fesselt uns
Ein unzerreissbar Band.

Oder wie naturlustberauscht hervorstürzt, gleich wie Bergwaldbrausen

Robert Burns Lied:
„Mein Herz ist im Hochland".

Die Freude an der Schönheit der heimatlichen Natur und der
innige Glückston der Jugenderinnerungen bilden den Grundton
all der Lieder der reinen Heimatsliebe, wie jedes Volk sie

aufzuweisen hat. Die innige, zarte trauliche Stimmung,
die ein Hauptgebiet aller poetischen Stimmung ausmacht,
herrscht hier vor und umhaucht idyllische Bilder: die kloine
Hütte mit den reblaubumrankten Fenstern, die Heidelbecr-
plätzchen im Walde, die Dorflinde und das Dorfgeläute. Die
innige Glücksstimmung mischt sich gar wundersam mit
wehmütigem Vermissen, ja mit brennender Sehnsucht, wenn das

Bild der Heimat in fremdem Lande in des Dichters Seele

aufsteigt :

Als ich fern dir war, o Helvetia,
Fasste manchmal mich ein tiefes Leid.



85

Oder wie es in Salis' unvergänglichem Heimwehlied heisst:
Selbst des Nachts in meinen Träumen
Schiff' ich auf der Heimat See —

«der in einem feinen Liede des Ungars Kisfaludi:
Kleine Hütte meiner Wiege,
Bin so weit von dir verschlagen,
Fiel so ferne wie ein Herbstblatt,
Das, ach! alle Winde jagen!

So klingen zarteste Herzenslaute auch aus kraftvoller Manües-

brust, wie die Heimwehlieder von Dranmor und Leuthold,
einige der „Heimatsklänge" von Hoffmann, „Firnelicht" von
K. F. Meyer. Das sind die Heimwehlieder, die Gebirgsvölkern
und Meeresstrandbewohnern so reich aus der Seele quellen.
Und wieder eine stolze Symphonie von Wehmut, Sehnsucht,

Hochgefühl erweckt die Grossheit von Meer und Gebirg,
„das tausendjährige Urgedieht der Gletscher", zusammen-
gefasst mit der blühenden Gesundheit und Schönheit des

Volkslebens, wie in dem Gedicht „Heimweh" des Waadt-
länders Oyez de Lafontaine:

Das teure Land, das mir das Leben gab,
Es spiegelt leuchtend sich in meinem Innern
Mit allen Zaubern seiner Hoheit ab.

Auch in anmutbeschwingtem Glückston kann sich der Stolz
auf das Heimatland aussprechen, wie in Petöffs Jauchzer:

Sieht man als Gottes Hut mal
Die Welt, die grosse, an,
So ist mein liebes Ungarland
Der Blumenstrauss daran! —

Ein bischen renommieren mit dem Vaterland steht jedem
Menschen gut. Die meisten dieser Gedichte aber münden aus

in dem Wunsch, in der heimatlichen Erde einst die letzte
Ruhestätte zu finden, wie wir ja wissen, dass die in fremdem
Lande Weilenden kurz vor ihrem Tode einen unbezwinglichen
Zug, nach der Heimat zurückzukehren, in sich fühlen. Das

klassische Juwel, das alle diese Stimmungen des Heimatgefühls
urtypisch so schlicht als innig zusammenfasst, ist Gottfr.
Kellers:

„0 mein Heimatland, o mein Vaterland!"



86

Das ist kein Nationalhymnus, aber das aus allen Schweizer-
seelen herausgesungene Liebesgedicht an die Heimat. Ein
junger Serbe schrieb 1879 in seinem Aufsatz in der Industrieschule

Zürich über dieses Gedicht: „Dies ist ein Heimatslied,
wie wenn ein Serbe es für Serben gedichtet hätte."

Die Vaterlandsliebe nun ist durch die Schule des

politischen Lebens, durch die Schule der Geschichte
gegangen. Sie umfasst das historische, politische, das soziale
und ethische Leben eines Volkes als Nation; die Summe aller
Gefühle und Pflichten des einzelnen Bürgers wie des gesamten
Volkes, sein politisches, historisches Fühlen, Denken und

tapferes Wollen: die Pflicht des Dankes und der Nacheiferung
gegenüber den Taten der Väter, den freudigen Opfersinn für
das Wohl des Gemeinwesens, für die Aufgaben der Gegenwart
und Zukunft, die Lust an Ehre und Wehre des Vaterlandes,
den idealen opferfreudigen Sinn für die Werke der Humanität
und des Geisteslebens. Hier blüht nun die Poesie des reinen
Gefühls reicher und strenger in die des Gedankens aus und
erhebt sich von dem schlichtinnigen Tone des Liedes meistens

zu dem erhabenen des Hymnus. Zwar auch noch in schlichten
Liedeslauten spricht Gottfr. Keller das Ideal und die ehrliche
Realität des Republikanismus aus, worin der Einzelne ein

freudig dienendes Glied des Ganzen, und das Volk ist „wie
ein Mann, ein Mann, der sich bezwungen hat":

Ja, mit ruhig festem Schritte
Schreiten dort die Männer hin;
Schlicht bescheiden ist die Sitte,
Ernst bewegt der freie Sinn.
Und in ihrer sichern Mitte
"Wuchsen Recht und Freiheit auf;
Das Gesetz schirmt Haus und Hütte,
Jeden Herd ein Büchsenlauf.

Aber mit der Zucht des strengen Gedankens, mit dem Metallklang
des eisernen Willens fordert er uns in Schillers Namen zur höchsten

Kulturaufgabe jedes Volkes auf, zur ästhetischen Volkser-
ziehung, zum Ausbau unseres Staates in ein pcrikleisches Gemeinwesen

freudig vereinter Arbeit, Gerechtigkeit und Schönheit:



Vorüber sind die halbbewussten Tage
Unsichern "Werdens und dämonschen Ringens
Und freudig sag ich: unserer Geschichten
Sei nur das erste Halbteil nun getan!
So gilt es auch die andr'e schuld'ge Hälfte
Mit unerschlaffter Hand heranzuführen,
Dass hell das Ende, das uns einst beschieden,
Sich in des Anfangs fernem Glänze spiegle,
Und dass es heisst: was diese werden konnten,
Das haben sie voll Lebensmut erfüllt
Auf! Schirrt die Wagen! Bewimpelt eure Schiffe,
Ins Reich der dunkeln Zukunft auszufahren,
Ein einig durchgebildet Volk von Männern,
Das redlich selbst sich prüft und kennt und dennoch
In ungetrübter Frische lebt und wirkt,.
Dass seine Arbeit festlich schön gelingt
Und ihm das Fest zur schönsten Arbeit wird
Zur höchsten Freiheit führt allein die Schönheit ;

Die echte Schönheit nur erhält die Freiheit,
Dass diese nicht vor ihren Jahren stirbt.
Vollkraft und Ebenmass gibt sie dem Denken
Schon eh' es sinnlich sich zur Tat verkörpert,
Und knechtisch ist das unschön Missgestalte
Im Keim verborgener Gedanken schon.

Drum gelt' es uns, ein hohes Ziel zu stellen :ä

Da nun die niedern Mächte überwunden,
Die gröbern Elemente sich gefüget,
Lasst uns der Schönheit einen Ort bereiten,
Dass sie das Eigenart'ge und Besond're,
Was uns beschränkt, frei mit der Welt verbinde
Und auch bei uns zugleich Gestalt erwerbe,
Sie, die oft heimatlos im Äther wohnt
Sie klärt des Priesters Wort zur reinen Liebe,
Sie hellt dem Ratsmann trefflich den Verstand,
Sie macht des Kriegers Waffen scharf und glänzend
Dem Werkmann adelt sie die harte Arbeit,
Erhebt den Kaufmann über die Gefahr,
Sein Herz in seinen Schätzen zu begraben,
Und schützt wie vor dem Rost des rohen Geizes,

Vor weichlicher Entnervung seinen Sinn,
Und selbst der Leidenschaft, die nimmer stirbt,
Nimmt sie das Gift, das zum Verderben führt.
Um alle windet sie ein Zauberband,
Das gleich uns macht im edlern Sinn des Wortes,



88

"Wertvoll und fähig zu der Freiheit Zwecken.

Die Schönheit ist's, die Friedrich Schiller lehrt,
Die süss und einfach da am liebsten wohnt,
Wo edle Sitte sich dem Reiz vermählt
Und der Gedanken strenge Zucht gedeiht!

' Die Schönheit ist's, die nicht zum Ammenmärchen
Die Welt uns wandelt und das Menschenschicksal,
Zaghaft der Wahrheit lieil'gcm Ernst entfliehend —
Nein! Die das Leben tief im Kern ergreift
Und in ein Feuer taucht, d'raus es geläutert
In unbeirrter Freude Glanz hervorgeht,
Befreit vom Zufall, einig in sich selbst —
Und klar hinwandelt wie des Himmels Sterne

Was unerreichbar ist, das rührt uns nicht,
Doch was erreichbar, sei uns goldne Pflicht!

Dieses Gedicht hat feinen Zusammenklang gefunden in
Leutliolds „Bestimmung der Schweiz" und Con. Ferd.

Meyers „Schutzgeister". Die innig vermählte Heimatsund

Vaterlandsliebe, als allbeseelender Odem des Volkslebens

durch alle Schichten hin, klingt uns süss und
herzanmutend entgegen in dem „Lied vom Vaterland" von
Jakob Frey.1)

Wie der einzelne Mensch, so wird auch ein Volk erst
durch die Tage der Prüfung, durch Not und Niederlagen, durch
das Stahlbad des Leidens zur tiefsten Art der Vaterlandsliebe

erzogen, zur unerbittlichen Selbsterkenntnis, zur tapfern Wieder-
aufraffung, zur Entfaltung seiner edelsten ' Fähigkeiten und

Tugenden. So erklingen die ergreifendsten Lieder des
Schmerzes um Gesunkenheit, Schwäche und Schmach
des zerrissenen und von Fremden beherrschten Vaterlandes,

') Er hat so wenig Lieder gedichtet, dass keine Sammlung
erschien. Sie finden dieses Lied in dem prächtigen Lesebuch für Lehrer-
seminarien von U t z i n g e r. Als Anthologien für neuere Lyrik
empfehle ich auch : Emil Barthel : Neuer poetischer Hausschatz (Otto
Hendels Bibliothek der Gesamt - Literatur, 25 Pfennigausgabe) ; —
Maximilian Bern : Deutsche Lyrik ; — Deklamatorium (Reclams
Universalbibliothek).



89

die Aufrüttelungsrufe zur Wiederaufraffung, zum Alleswagen
für die Befreiung des Vaterlandes oder zum heldischen Sterben
für die Rettung der nationalen Ehre, besonders reich und
leidenschaftlich in der italienischen und ungarischen Poesie
des 18. und 19. Jahrhunderts. So in Leopardis im grossen
Ton eines Jesaja erklingenden Ode „An Italia": „Gott, lass

Flammen aus meinem Blut in alle Herzen schlagen!" Oder
in des ungarischen Dichters Vörösmarti „Aufruf an mein
Volk":

Dem Vaterland, o Ungar, halt die Treue unbefleckt!
Hier musst du deinem Schicksal steh'n, hier leben, sterben hier!

Die Treue ist der lichteste Zug an der Vaterlandsliebe,
das Festhalten am Vaterlande in seiner schwersten Not, das

Vertrauen auf seine Kraft, auf den unversieglichen Opfermut,
auf die Ausdauer des Volkes, der ideale Glaube an die ewige
Gerechtigkeit :

Es kann nicht sein, dass so viel Geist,
Und Kraft und heiliger Mut
Hinwelken soll, weil auf dem Land
Ein schwerer Fluch nun ruht

Die Treue ist, wenn das Schicksal die Gunst versagt, das

Liebersterbenwollen für die Ehre des Volkes, als fortleben in
seiner Schmach:

Kommen wird, wenn's kommen muss,
Ein Sterben blutiggross,
"Wo iiber'm Leichnam eines Volks
Sich schliesst der Erde Schoss.

(Scherr's Bildersaal der Weltliteratur.)

Aber dem Vaterlande drohen auch Gefahren von innen,
von den eigenen Bürgern. Selbstsucht, Gier nach Gewinn,
Ausbeutung des Staates, Herrschsucht und Parteigeist, jede
Art Mangel an Patriotismus haben grosse Staaten zum Untergange

geführt, bevor äussere Feinde eindrangen. So singt
der ehrliche alte Uz:

Unrühmlich, unbeweint im Tod
Vermodern in vergessenen Höhlen
Die Bürger schlimmer Art, in deren kleinen Seelen

Nur niedrer Eigennutz gebot.



90

Des Bürgers Glück blüht mit dem Staat,
Und Staaten blüh'n durch Patrioten,
Athen besiegten Stolz und Eigennutz und Kotten,
Noch eh' es Philipps Ehrsucht tat.
Der grösste Staat ist schwach,
Der ungezählte Heere,
Doch keine Patrioten hat.

In der nationalen Poesie aber gl tickverwöhnter Völker
von masslosem Selbstgefühl und grosser expansiver Energie
klingt uns von jeher der Ton des Chauvinismus entgegen.
Wahrhaft gesitteten Völkern dagegen gilt neben dem Gliih'n
für die Unabhängigkeit, die nationale Elire und Kraft dos

Vaterlandes die Überwindung des Chauvinismus, der Wetteifer
in allen Werken des Friedens und die Beorderung der
Völkerverbrüderung als höchstes ideales Ziel. Da muss der reinen
Wahrheit gemäss anerkannt werden, dass auf dieser idealen
Bahn seit Jahrhunderten das deutsche Volk vorangegangen
ist. So durfte schon Klopstock mit Wahrheit dem Genius
seines Vaterlandes zurufen:

Einfältiger Sitte bist du,
Bist ernstes, tieferes Geistes,
Kraft ist dein Wort, Entscheidung dein Schwert,
Doch wandelst du gern es in die Sichel und triefst,
Wohl dir, von dem Blute nicht der andern Völker.

Die selbe Melodie hat Hermann Kurz, einer der braven

Achtundvierziger, in seinem Vaterlandslied als ein ewiges
Ziel der Menschheit gesungen:

Stark zum Frieden, stark zum Schlagen.
Ohne Hochmut, ohne Neid,
Magst du mit den Völkern tagen,
Wachsam auf dein Ehrenkleid.

Schirm und Beistand jedem Streben,
Jeder Kunst und jeder Kraft,
Freiheit strahle durch das Leben,
Schaffend wie die Sonne schafft
Schutzherrn alle, jedem einen
Jeder eine schlicht und klein
Glanz und Schmuck für all' die deinen,
Grosse Mutter, du allein



91

Deine Seher, deine hellen,
Kannten wohl der Sterne Lauf :

Endlich steigt aus Sturm und "Wellen
Jenes Friedenseiland auf.
Endlich siegt der wahre Glaube,
Der die Menschheit menschlich macht,
Mit dem Ölblatt kommt die Taube,
Und der Rabe flieht zur Nacht.
Aller Völker bunt Gewimmel
"Wirdein freier Volksverein,
Und der längst verlorne Himmel
Kehrt auf Erden wieder ein.

Eine grosse Rolle spielen in Lied und Ballade, Novelle,
Roman und Drama die Familiengefiihle.

Der Austausch der Liebe zwischen Mutter und
Sohn besonders hat einer Menge von Dichtern zarteste Klänge
entlockt, ist die einzige Empfindung, von der selbst Heine
jeden frivolen Beiklang ferngehalten hat, in den zwei Sonetten :

„Ich bin's gewohnt, den Kopf recht hoch zu tragen" und

„In tollem Wahn hatt' ich dich einst verlassen", sowie in dem

Gedicht: „Nachtgedanken". Zu den innigsten, unvergänglichsten

Ausströmungen der Liebe zur Mutter gehören die
Gedichte: „Alte Briefe" von Herrn. Lingg und der

Abschiedsmonolog von Lenaus Faust am Grabe seiner
Mutter. Das Herzensverhältnis zwischen Mutter und Sohn

in eigenartiger und doch wieder typischer Weise, wie die
Natur sie zu einander gestellt hat, bildet den Entstehungskeim,
den Urklang und die seelische Einheit von Kellers „Grünen
Heinrich" wie von seinen Novellen „Pankraz der Schmoller"
und „Frau Regel Amrain". Und in wie manchen Balladen
hat es objektive Darstellung erlangt, um nur an „Das taube
Mütterlein" von Hahn, „Das Erkennen" von Vogel zu erinnçrn.
Von den mannigfachen Echos, welchen Kellers Darstellungen
des Kinderlebens gerufen, sei hier F. Martis rotwangig
anmutiges „Vorspiel des Lebens" erwähnt. Die Entfremdung
zwischen Vater und Sohn ob religiösen und politischen
Überzeugungen zeichnet J. C. Heers in plastischer Schilderung
schimmernder Roman : „Felix Notvest". Manch schöne Balladen



92

und Novellen behandeln jene Tatsache des Lehens, wie

Verirrte, auf Abwege Geratene, durch die Erinnerung an die
Mutter wieder die Wendung des Gemütes und die Kraft zur
Wiederaufraffung gefunden haben: Kellers „Jung gewohnt,
alt getan", K. F. Meyers „Das Gemälde", Paul Heyses
Novelle „Das Bild der Mutter". Jenes furchtbare Thema, das

alle Zeit die Herzen der Völker und Künstler bewegt hat,
das Thema vom verlorenen Sohn, hat erschütternde Darstellung
gefunden in der Ballade „Der verlorene Sohn" von Christ.
Scherenberg, dem Verfasser des Epos „Waterloo", wie in
Chamissos Gedicht „Des Gesellen Heimkehr", wo Tochter und
Sohn an dem Zwiste zwischen Stiefvater und Mutter zugrunde
gehen. In einer alten Volksballade „Das vierte Gebot"
ist das Erlöschen des Kindesgefühls, kindlicher Undank in
gedrungener Kraft geschildert und gerichtet. ') Das vierte
Gebot in dem Sinne, dass auch die Eltern „darnach sein

sollen", um das Halten des Gebotes von den Kindern
verlangen zu können, liegt einer machtvollen Tragödie von
Anzengruber zu Grunde. Die Geschwisterliebe ist
ergreifend verewigt in der Novelle in Versen „Die Brüder" von
Paul Heyse und herzinnig in dem Gedichte: „Treueste
Liebe":

Ein Bruder und eine Schwester,
Nichts Treueres kennt die Welt;
Kein Goldkettlein hält fester,
Als eins am andern hält.
Zwei Liebsten so oft sich scheiden,
Denn Minne, die ist voll Wank ;

Geschwister in Lust und Leiden
Sich halten ihr Lebelang :

So treu, als wie beisammen
Der Mond und die Erde gehn,
So nah, wie der Sterne Flammen
Alle Nacht bei einandorstehn.

Sie finden diese Gedichte in dem Buche, betitelt „Balladenbuch,
die schönsten deutschen Balladen und

Romanzen, von einem Ungenannten zusammengestellt ; Verlag von
Grunow, 1894.



93

Die Engel im Himmel sichs zeigen,
Frohlockend im Herzensgrund,
"Wenn Bruder und Schwester sich neigen
Und küssen sich auf den Mund.

Der Rosenschimmer der Kindheit, wie er auch in das

Leben der Alten hineinleuchtet, hat einen feinen seelischen

Klang gefunden in dem schönen Gedicht von Fried. Vise her
„Ein Augenblick":

Um die alte Stadt auf der Promenade,
Dem bequemen, beliebten Pfade,
Den die Platanen beschatten und zieren,
Ging ich am Sommerabend spazieren.
Ein Sonntag war's und ein Sonnentag.
Es wandelten Leute von allerhand Schlag,
Festlich geputzt, und alle dem Volke
Stand auf dem Gesicht keine einzige Wolke. —
Da kam mir im goldnen Abendschein
Entgegen ein Kinderwägelein,
Ein nett geflochtenes auf leichten Rädchen,
Es zog's ein sauberes Ulmermädchen.
Mein Blick fiel just ins Gefährt hinein,
Da lag ein Knabe gebettet fein,
Kaum jährig etwa, sein Angesicht
Umwob ein Schimmer von Rosenlicht,
Als ruht er in einem Rosenhag.
Denn in dem Schatten, worin er lag,
Fiel erhellend ein Widerschein
Vom farbigen Obdach im Wägelein,
Auch kam von aussen der Glanz ergossen,
Denn ganz mit Licht war die Luft durchschossen,
Ja vom Kind auch schien es mir auszugehen,
Denn ein schön'res hab ich noch nie gesehen ;

Man glaubte Herz und Auge zu laben
An einem von Raphaels Engelknaben,
Es schwamm wie ein Bild im erleuchteten Raum,
Wie ein Feenkind, wie ein seltener Traum.
Stillbeglückt sah es vor sich hinaus

In seinem fahrenden kleinen Haus.

In seiner Welt ein kleiner König,
Lächelte auch dazu ein wenig,
Als schwebten ihm an der Zukunft Thor
Schon die allerhand lustigen Streiche vor,



94

Die man verübt in don Tagen der Jugend,
"Welche, man weiss es ja — nicht hat viel Tugend;
Er schaute so hell aus den dunkeln Augen,
Als möcht' er nicht immer gar zu viel taugen.
Ich sah ihn an, ich blinzte und nickte,
Schmunzelnd der reizende Knabe blickte
Mich an und blinzte, schmunzelte, nickte.
„Gelt du, es ist eben gar was Gutes
Ums Existieren, schmecken tut es

Und ein bissei Spitzbüberei
Ist eben immer auch dabei ?u

Er hat es mir richtig im Auge gelesen,
Der Schelm, das kleine kaum ahnende Wesen,
Er hat es verstanden und hat es bejaht,
Der liebliche Lebenskandidat.
Ich hätt' ihn mögen vor lauter Entzücken
Aus den Polstern heben, verküssen, verdrücken,
Doch ich sagte mir, lass es lieber gehen,
Es soll so bleiben, wie es geschehen,
Es soll bleiben ein Augenblick.
Fürbass ging ich, sah nicht zurück.
Ein alter Bekannter begegnete mir,
Er stellte mich, fragte, was ist's mir dir?
Es strahlt ja ordentlich dein Gesicht,
So heiter sah ich dich lange nicht,
Wart, ich merk's schon, du kommst vom Wein
Ein guter muss es gewesen sein
Ja, sagt ich, er war nicht eben schlecht,
Noch Most, aber Ausstich, feurig und echt. —

Was für ein Hoheslied der wohligen Häuslichkeit, des

traulichen Familienglückes, alles Haussegens wir in „Hermann
und Dorothea" unverklingbar besitzen, wissen Sie ja.

„Das Dichtergenie kommt aus dem Herzen, nicht aus dem

Kopfe", sagt selbst der üboi-mütige Schöpfer des Don Quixote.
Ein Wesenszug jedes echten Dichters ist die Her z ens-
mitteilnah me, das innige Mitfühlen mit jedem Menschenlose.

Leiden lindern ist ihm der Lebensweisheit letzter
Schluss, der Tugenden grösste, edler Herzen höchste Seligkeit.
Diese reine Melodie immer wieder zu singen, immer wieder
die Blicke der Glücklichen hinzulenken auf die Abgründe der

Armut, des Elends werden sie nicht müde, die Dickens, George



«5

Sand, Jeremias Gotthelf, Hermann Lingg. Sie sind die sozialen

Dichter im feinsten Sinne: Die Fürsprecher der Mühseligen
und Beladenen, die Lehrer des edelsten Fühlens, die Rüttler
an dem Menschenherzen zum Erbarmen. Sie sind die wahren
Freunde der Reichen, die sie die Seligkeit des Wohltuns lehren:

Gedenke, dass du Schuldner bist
Der Armen, die nichts haben,
Und deren Recht gleich deinem ist
An allen Erdengaben.
Wenn jemals noch zu dir des Lebens
Gesegnet goldne Ströme gehn,
Lass nicht auf deinen Tisch vergebens
Den Hungrigen durchs Fenster sehn.

„Fürbitte" v. Ling-g.

Aber es gibt ja noch andere Leiden, die nicht weniger
drücken als die materiellen. So singt Hermann Lingg das

Lied der Blinden, Gottfried Keller bringt „Einer
Verlassenen" ein Ständchen:

Ziind' an dein Licht, dass unser Lied dich ehre
Und vor dem Sternenzelt dein Leid verkläre
Noch gibt's manch Auge, das in Treuen blickt,
Manch Herz, das noch an rechter Stelle sitzt.
Wohl selig sind, die in der Liebe leiden,
Und ihrer Augen teure Perlen kleiden
Die weissen Wangen mehr, als Morgentau
Die Lilienkelche auf der Sommerau.
Die Liebe, die um Liebe ward betrogen,
Glänzt hoch und herrlich, gleich dem Regenbogen:
Zu seinen Füssen, die in Blumen stehn,
Da liegen goldne Schüsseln ungesehn.

Der Dichter ist auch fröhlich mit den Fröhlichen, er ladet
mit, hellem Klang zum Volksfest:

Weilet, wo im Feierkleide
Ein rüstig Volk zu Feste geht,
Und leis die feine Bannerseide
Hoch über ihm zu Häupten weht! —

Und seines mitfühlenden Gemütes innigste Freude ist
wieder ein Stündchen der Sorgenbefreiung, des Glückes, das

auch den Gedrückten zu teil wird : „Ball der Armen" v.
Lingg, „Musik der armen Leute" v. Hell. Seidel:



Der Herr Musikdirektor spricht:
Die Drehorgeln, die dulde man nicht!
Sie sind eine Plage und ein Skandal
Mein lieber Professor, nun hören Sie mal :

Ein enger Hof — kein Sonnenschein
Fällt dort das ganze Jahr hinein.
Da herrscht ein seltsam muffiger Duft,
Nach Armut riecht's und Kellerluft.
Da blüht keine Blume, da grünt kein Laub,
Die Kinder spielen in Müll und Staub.
Nun kommt der Leiermann hervor
Und schleppt seinen Kasten durchs offene Tor,
Den Schunkelwalzer spielt er auf:
Da rennt es herbei in schnellem Lauf.
Da krabbeln aus ihren Höhlen heraus
Die Kinder in dem ganzen Haus,
Und über die blassen ernsten Gesichter
Fliegt es dahin wie Sonnenlichter
Sie tanzen und wiegen sich hin und her
Beim Schunkelwalzer, was will man mehr?

In der Kellertür steht ein schlampiges Weib,
Ihr hängen die Kleider um den Leib,
Den Säugling hält sie auf dem Arm,
In ein Wollentuch gewickelt warm.
Sie lässt ihn tanzen, und wie er sich regt,
Und mit den mageren Armchen schlägt,
Ist über die vergrämten Wangen
Ein Strahl von Mutterfreude gegangen.
Das „Mädchen für Alles" im ersten Stock,
Es fasst mit den Fingerspitzen den Rock
Und trällert den Text und dreht sich und lacht
An den blauen Dragoner hat sie gedacht.
Er war so unbeschreiblich flott
Und tanzte den Walzer wie ein Gott.

Der Leiermann hat die Blicke erhoben
Und wartet auf den Segen von oben. —
Dann kommt — das hört ja ein jeder gern:
„Einst spielt ich mit Zepter, Krone und Stern,!"
Der arme Schreiber in seiner Kammer
Vergisst eine Weile den täglichen Jammer.
Er lässt die kritzelnde Feder stöhn
Und seinen Blick in die Wolken gehn,



97

Die über die Dächer dahingezogen,
So hoch sind einst seine Träume geflogen
Yon Duhm und Glück und Sonnenschein

,0 selig, o selig, ein Kind noch zu sein!"
Der Leiermann dreht seine Kurbel um,
Seine Blicke wandern rings herum.
Ein anderes Stück nun stellt er ein:
„Ich bitt' euch, lieben Vögelein !"
Die Nähterin lässt die Maschine stehn,
Und ihre Traumgedanken gehn
Zum letzten Roman, den sie gelesen :

"Wie edel ist doch der Graf gewesen,
Dass er das arme Mädchen nahm,
Obgleich es doch fast zur Enterbung kam.
Dann seufzt sie. Ach, sie weiss, wie es geht:
Die edlen Grafen sind dünne gesät
Doch wenn auch kein Graf — wenn einer nur käme,
Den sie möchte und der sie nähme.
Draussen schiessen die Schwalben vorbei,
Sie blickt ihnen nach und summt dabei:
„Ich bitt' euch, lieben Vögelein,
Will keins von Euch mein Bote sein?!"

Der Leiermann hat die Blicke erhoben
Und wartet auf den Segen von oben,
Zieht sein Register und spielt mit Schall:
„Es braust ein Ruf wie Donnerhall !"
In seiner Werkstatt der Schuster nun,
Lässt eine Weile den Hammer ruhn.
Er war bei Wörth und bei Sedan
Und vor Paris und Orleans.
Und wie er denkt an jene Zeit,
Wird sein Soldatenherz ihm weit ;

Da klopft er mit kampfgewohnter Hand
„Mit Gott für König und Vaterland"
Gar mächtig auf das Leder ein :

„Lieb Vaterland, magst ruhig sein!"

Der Leiermann aber blickt und späht,
Damit sein Lohn ihm nicht entgeht.
Und sieh, der Segen bleibt nicht fern,
Denn Armut gibt der Armut gern.
Bald da, bald dort mit leisem Klapp,
In Papier gewickelt fällt es herab.



98

Und ob der Herr Professor schreit —
Hier fühlt man nichts als Dankbarkeit,
Denn ein wenig Licht ins graue Heute
Bringt die Musik der armen Leute

Die Dichter sind die Herolde und Panniorträger aller
ethischen Ideale, des Glühens der Seele für jegliche
Tugend. Da erklingen vor allem in der deutschen Literatur
die weihevollen Gedankenlieder, Oden und Hymnen v. Haller,
Klopstock, Schiller fWorte des Glaubens — Das Ideal und
das Leben), Goethe (Seefahrt — Das Göttliche), Platen,
Geibel, Greif, A. v. Scliack.

Und so flutet aus den innersten Tiefen des Volksgemütes,
für hoch und niedrig, Kind und Greis gleich vernehmbar,
das religiöse Lied, die unerschütterliche Zuversicht

in Gott in Freude und Leid, in Kampf und Not, in
allen Stürmen und Wechselfällen des Lebens: „Ein' feste Burg
ist unser Gott, Ein' gute Wehr und Watten" — Von Gott will
ich nicht lassen, Denn er lässt nicht von mir, Führt mich auf
rechter Strassen, Sonst ging ich in der Irr" (Helmbold). —
Wer nur den lieben Gott lässt walten — In allen meinen
Taten Lass ich dich Höchster raten — die urinnige
Liebesseligkeit in Gott:

Ich will dich lieben, meine Stärke,
Ich will dich lieben, meine Zier,
Ich will dich lieben mit dem Werke
Und immerwährender Begier ;
Ich will dich lieben, schönstes Licht,
Bis mir das Herze bricht.

Scheffler.

Das sind die Lieder, die noch Schwerkrankon, ja oft den

Sterbenden als erlösende Musik erklingen, als eine heilige
Tonbrücke, die von schönstem irdischen Wohllaut zu dem

unverklingbaren hinüberführt.
Doch das ist nur der eine grosse Grundzug in der Poesie,

das Gefühl, auf den andern kann ich bloss noch hindeuten.
Durch das Gefühl allein kommt keine Dichtung zu stände,
das Gefühl heftet sich immer an etwas, es ist immer gerichtet
auf einen Gegenstand oder die Vorstellung eines solchen, den



99

es umhaucht und durchglüht. Alles Poetische schwingt um
zwei Pole: dem Fühlen geht ein Erscheinen und
Erschauen voraus. Dieser andere Pol ist schliesslich nichts
geringeres als die ganze Welt mit der unendlichen Fülle ihrer
Erscheinungen: am farbigen Abglanz haben wir das Leben!
Diese Wechselströmung von Bild und Empfindung hat wieder
Herder feinfühlig bezeichnet: „Von aussen strömen die Bilder
in die Seele, die Empfindung prägt ihr Siegel darauf und
sucht sie auszudrücken durch Töne, Zeichen, Geberden. Das

ganze Weltall mit seinen Bewegungen und Formen ist für
den anschauenden Menschen eine grosse Bildertafel,
auf der alle Gestalten leben. Er steht in einem Meer
lebendiger Gestalten und die Lebensquelle (das
Fühlen) strömt und wirkt jenen entgegen. Was also

auf ihn strömt, und wie er es empfindet und mit Empfindung
bezeichnet — gestaltet — das macht den Genius der Poesie

in ihrem Ursprung."
Der Dichter muss die Gegenstände, Ereignisse, Persönlichkeiten,

was immer es ist, wozu die Gefühle sich hindrängen, in
klaren, festen Gestalten darzustellen vermögen. „Ob er schaut
und schauen macht, daran kennen wir den Dichter." (Vischer.)

Darum nannten die Griechen den Dichter einen „pojetes",
einen Gestalter, der alles Geschaute wieder in strahlendem
Abbild vor unser inneres Auge hinzaubert als Skulptur der
innern Vorstellung. So wird der Dichter der Enthüller der
Schönheit der Welt, ein Führer zum Tische Gottes, er eröffnet
den umwölkten Blick über die tausend Quellen neben dem

Durstenden in der Wüste.
Ein Troubadour zieht er von Land zu Land,
Das Herrlichste mit seinem Lied zu krönen.

Wie schön, wie reich, wie gross das Leben sei, das

wussten wir nur vorher nicht, wir erfahren es erst durch die

Seher, die Priester des Schönen, und nun wird eben durch
dies Wissen das Leben noch schöner, noch reicher.

So wird die Poesie für alle Menschen eine Schule des

Schauens; denn die Dichter sind Seher, haben eine wunder-



100

bare Gabe des Schauens und eine unversiegliche Lust des
Hineinschauens in die Welt, die Schönhsitsfrcude :

Trinkt Augen, was die Wimper hält,
Yon dem goldnen Uberfluss der Welt.

Diese Lust am Schauen ist ein angeborner Trieb am
Menschen, den schon Aristoteles betont, und das Märchen
macht ihn zum Ausgangspunkt manch reizender Geschichten,
die anheben: „Er zog aus, um die Gelegenheit zu besehen,
wie schön und weitläuftig die Welt sei." Da liegt der
gesundkräftige Ursprung des Dramas:

Man kommt zu schauen, man will am liebsten sehn.
Wird vieles vor den Augen abgesponnen,
So dass die Menge staunend gaffen kann,
Da habt ihr in der Breite gleich gewonnen,
Ihr seid ein vielbeliebter Mann.

Diese Schaufreude ist ausgesprochen als ein urinniger
Trieb und eine Freude auch schlichtester Menschen in dem

Gedicht von Claudius, „Die Sternseherin" :

Ich sehe oft um Mitternacht,
Wenn ich mein Werk getan,
Und niemand mehr im Ilause wacht,
Die Stern am Himmel an.

Das ist das innerste, allumfassende ästhetische Leben:

Ich seh' die grosse Herrlichkeit
Und kann nicht satt mich sehn.

Alle Poesie ist ein Liebesbrief:

An dich, du wunderbare Welt,
Du Schönheit ohne End',
Froh bin icb, dass ich aufgetaucht
In diesem grünen Kranz,
Zum Dank trüb' ich die Welle nicht
Und lobe ihren Glanz.

So hebt auch die Religion als die höchste Seligkeit
hervor das Schauen Gottes: „Selig sind, die reinen Herzens

sind, denn sie werden Gott schauen." So jubeln die Engel
in Goethes Faust auf schon beim Anblick der Sonne und

urselig beim Erscheinen des Herrn:



101

Der Anblick gibt den Engeln Stärke,
Da keiner Dich ergründen mag,
Und alle Deine hohen Werke
Sind herrlich wie am ersten Tag.

Das ist die ewige Taufrische der Schöpfung, das ist die

ewige Jugend aller schauenden und empfindenden Menschen.
Das ist ein feines, innigstes Zusammenklingen der Poesie und
der Religion, woraus älteste Lieder herausgequollen, jene
Hymnen und Mythen von der Schöpfung, wie die biblische
Genesis und der Avesta der Parsen.

Der gute Gott, der Lichtgott und sein Gefolge, Ormuzd
und die Amschaspands, die Engel, sind die Erhalter der

Schöpfung und alles Guten; der Dunkelgeist, Ahriman und
seine Dews, die Dämonen, die Teufel, sind die Widersacher,
die alles Lichte und Gute hassen, nur das Misslungene an der

Schöpfung sehen und nach ihrer Vernichtung trachten, wie in
Goethes Faust der Herr zu Mephisto sagt: „Ist auf der Erde
ewig dir nichts recht?" und Mephisto antwortet:

„Nein, Herr, ich find' es dort wie immer herzlich schlecht.
Ich bin der Geist, der stets verneint
Und das mit Recht : denn alles, was entsteht,
Ist wert, dass es zu Grunde geht.
So ist denn alles, was ihr Sünde,
Zerstörung, kurz das Böse nennt,
Mein eigentliches Element.

Diese Schwarzseherei, diese Krittelei, der Pessimismus
und die Blasiertheit ist identisch mit dem Bösen, ist das

absolute Böse. Das sind die wahren Satane auch im Lehen :

die Verbissenen, die Nörgler, die immer Übelgelaunten und
Übelwollenden, die Neidischen, Hämischen, die ewigen
Wehleider und die Verdächtiger. Durch Hypochondrie und
Weltschmerz machen wir die Welt nur noch mangelhafter als sie

schon ist, und uns selber erbärmlich.

Die Guten dagegen, Engel und tapfere Menschen, können
sich nicht satt sehen am Schönen und Guten dieser Welt und
finden darin den Idealglauben an die Fortentwicklnng, und die

Kraft, mitzuarbeiten an der Vervollkommnung des Lebens und



102

ihrer selbst, an der Verminderung der Weltübel und des

Bösen, und das ist der höchste Segen des Lebens, wie der
Herr den Engeln zuruft:

Doch ihr, die echten Göttersöhne,
Erfreut euch der lebendig reichen Schöne.
Das "Werdende, das ewig wirkt und lebt,
Umfass' euch mit der Liebe holden Schranken,
Und was in schwankender Erscheinung schwebt,
Befestigt mit dauernden Gedanken:

durch das unermüdliche Ausdenken und Auswirken der
fortschreitenden Vervollkommnung. So ist der Dichter auch ein
Lehrer der Erwachsenen, wie Aristophanes den Äschylos
nannte. Hit geweihter Hand führet die Poesie aus der Schule
hinüber in die Schule des Lebens im ernsten, reichen, edelsten
Sinne.

Wir Lehrer aber, preisen wir unser Los, dass wir dazu
berufen sind, jeder mit Lust und Liebe in seinem Kreise die
Jugend zu erziehen zum fröhlichen Hineinschauen in die Welt,
zum warmen Hitfühlen, zur munteren Arbeit.

Das Beste am Leben ist der freudige Fleiss, das
unverdrossene Wirken. Das Tätigsein ist alles, nichts der Ruhm.


	"Poesie und Schule" an der ausserordentlichen Synode vom 09. Juni 1902

