
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 47 (1880)

Artikel: Beilage I : Eröffnungsrede zur Lehrersynode in Wald

Autor: Vögelin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage I.

Eröffnungsrede

zur Lthrersyiià in Wald, gehalten vom Präsidenten,

Herrn Professor Vögel in.

Hochverehrte Kollegen und Kolleginnen!

Ich benutze die laut dem Synodalreglemcnt dem Präsidenten

obliegende Eröffnungsrede, um in kurzen Worten das Andenken eines

der ersten Geister der deutschen Nation, Gotthold Ephraim
Lessing's, zu feiern. Die äußere Veranlassung dazu liegt in dem

Umstand,Idaß gerade vor hundert Jahren diejenige Schrift Lessing's

erschienen ist, welche mehr als irgendeine seiner andern Kundgebungen

sich dem Gebiet des Unterrichtswesens nähert, seine Sähe über die

Erziehung des Menschengeschlechtes. Wol mag es einer

Versammlung, wie die unsere, geziemen, sich der hundertjährigen Wirkung

jenes epochemachenden Werkes zu erinnern.

Aber auch abgesehen von dieser einzelnen Schrift Lessing's liegt
es einer Vereinigung von Schulmännern und Schulfreunden nahe,

sich mit dem Manne zu beschäftigen. Ist doch Lessing, wie kaum ein

anderer unserer großen Volksbildner und Literaturheroen, den

Fortschrittsmännern und Freidenkern aller Stände und den dieser Richtung
ergebenen Lehrern insbesondere vielzitirter Wortführer, höchster

Inbegriff der Geistesfrciheit, letzte Autorität ihrer eigenen Gedanken

geworden.

Freilich läuft es nicht ohne empfindlichen Widerspruch ab,
denselben Mann zum Vorbild der Geistesfrciheit und zugleich zu einer

bindenden Autorität zn machen; und man kann beifügen, daß gerade

Lessing mehr als jeder Andere dem Versuch widerstreitet, aus seineu

Aussprüchen ein System, aus seinen Gedanken eine Dogmatik zu
formiren.



20

Es ist unbestreitbar: Wer nur die freidenkerischen Aussprüche

Lessing's zitirt, zitirt nicht den ganzen Lessing, sondern nur Eine Richtung

des wunderbaren Mannes, der eine andere Seite seiner

tiefsinnigen Natur mit nicht geringem Gewichte entgegensteht.

Lessing hat sich von früh auf viel mit religiös-philosophischen

Problemen beschäftigt. Er war ein Kind des von den englischen und

französischen Freidenkern angeregten achtzehnten Jahrhunderts, dessen

Endergebniß — abgesehen von den Bibel- und Kirchengläubigen —

für die eine» ein materialistisches, für die andern ein rationalistisches

Glaubensbekenntniß war. Die Einen, welche in dem naturwissenschaftlichen

neunzehnten Jahrhundert in den Materialisten eine verwandte

Erscheinung finden, die sogen. Sensualist en, läugnetcn Alles über

die Sinnenthätigkeit und die sinnliche Beobachtung Hinausgehende.

Die Andern, die Rationalisten, deren Denkart noch vielfach unter

uns fortlebt, nehmen gewisse höhere Prinzipien, namentlich eine

sittliche Weltordnung an, die iu der Gerechtigkeit Gottes und der Freiheit

des Menschen ihren Ausdruck, in der Unsterblichkeit des Geistes

ihr Ziel finden sollte. Aber die ganze Welt war durchaus mechanisch

vorgestellt. Um keinen Preis durfte „der Schöpfer" in ihren Lauf

eingreifen. Offenbarungen, Wunder, kurz alle unmittelbaren Bezeugungen

einer doch persönlich gedachten Gottheit waren streng

ausgeschlossen. Was als solches sich ausgab, war bei einer pietätvollern

Auslegung der Urkunden Mißdeutung natürlicher Vorgänge, für die

radikalere und populärere Erklärung einfacher Pfaffen betrug.
Lcssing nun stellte sich von Anfang an dieser Zeitrichtung und

Modephilosophie auf's Bestimmteste entgegen. Der Protest und Kampf

gegen sie durchzieht seine ganze schriftstellerische Thätigkeit. Anstatt
mit der Mehrzahl der Aufgeklärten über die religiösen Ueberlieferungen

als über alberne Märlein zu spotten, bemühte er sich, iu denselben

einen lieferen Sinn zu finden und ließ sich's angelegen sein, die

kirchlichen Lehren als den modernen rationalistischen Auslegungen und

Systemen an Verstand zehnfach überlegen nachzuweisen. Diese
Thätigkeit Lessing's, welche eben in der „Erziehung
des Menschengeschlechtes" ihren Gipfel erreicht, war
also eine durchaus positive, in ihrer Opposition zur
Zeitphilosophie konservative.



21

Und doch war in Lessing's Natur nicht die leiseste Ader von

christlichem Autoritätsglauben; eher kann mau von ihm von Anfang

an eine bis zur ' Ungerechtigkeit gegen das Christenthum gesteigerte

Sympathie für das Judenthum finden. Seine ersten nenncnswerthen

Schriften sind zwei Lustspiele, 1749, also in seinem zwanzigsten Jahre
geschrieben. Das eine, betitelt „Die Juden", ist schon ganz das

Vorspiel zu dem dreißig Jahre später von Lessing gewissermaßen als

sein Testament verfaßten „Nathan". Schon hier wird der Werth
der Religionen, der Vorzug der einen vor der andern nicht etwa mit
den Orthodoxen in der authentischeren Beglaubigung, oder mit den

Rationalisten in dem höheren Grad ihrer Verständigkeit gefunden,
sondern in der sittlichen Kraft, die sie ihren Anhängern verleiht, in der

Toleranz, zu der sie sie befähigt. Schon hier sind, wie im Nathan,
die Christen theils gutmüthige, aber von Vorurtheilcn befangene Leute,

theils Hallunken; der Jude aber ist ein Geist nicht von dieser Welt,
und darum leider ohne Fleisch und Blut. Umgekehrt stellt der Freigeist

ein solches übermenschliches Ideal in der Person eines frommen

Geistlichen einem Zeitphilosophen d. h. einer wahren Karrikatur von

Leidenschaftlichkeit und Bornirtheit gegenüber. Lessing's Neigung,
seine dramatischen Charaktere zu chargiren, die den Werth seiner

Tcndenzdramen so empfindlich reduzirt—am stärksten den Werth des

Nathan — begegnet uns hier schon völlig zur Manier ausgebildet.

Dem Jahr 1753, also dem vierundzwanzigsten des Dichters,
gehören zwei Fragmente von Lehrgedichten an, „Ueber die menschliche

Glückseligkeit" und „Die Religion" betitelt. Ihr
gemeinsames Thema ist der Nachweis der göttlichen Weltregierung, die

Vertheidigung der Religion gegenüber den Einwürfen theils des Popu-
lairraisonucmcnts, theils der atheistischen Zeitphilosophie.

Zwanzig Jahre später, 1773, überraschte Lessing seine Zeitgenossen

durch die Abhandlung über die Höllenstrafen, deren Ewigkeit
«r mit Leibnitz gegenüber der Theorie ihrer zeitlichen Begrenzung,
d. h. ihres einstigen Nachlasses verfocht.

In der „Erziehung des Menschengeschlechtes" aber

vertrat Lessing, man kann sagen Alles, was der Aufklärung des

achtzehnten Jahrhunderts am biblischen System anstößig war: die

Auserwählung des Jüdischen Volkes zum Träger der religiösen Wahr-



22

heit — die Lehre von der Dreieinigkeit — die Lehre von der

Erbsünde — die Lehre von der Genugthuung des Sohnes.
Am berufensten ist Lcssing als Gegner des Christenthums in

der gewöhnlichen Vorstellung durch seine Herausgabe der Wolfen-
büttlerfragmente. Unzweifelhaft sind diese gegen die biblische

Theorie und zwar je gegen die Fundamentalpunkte des Alten und

des Neuen Testamentes gerichtet. Aber wenn es für Lessing ein

wissenschaftliches Bedürfniß war, die dort augeregten, in engeren Kreisen

vielfach besprochenen Fragen zur öffentlichen Diskussion zu bringen,
und wenn er den Muth hatte, diese Schrift mit seinem Namen zu

decken, so begleitete er doch jeweilen die einzelnen Angriffe mit

Anmerkungen und eigenen Ausführungen, in welchen (vom Standpunkt
des vorigen Jahrhunderts aus) meistens ihre völlige Widerlegung

lag. In der That war die Auffassung, daß Lessiug die Fragmente in

kirchen freundlicher Absicht publizirt habe, auch unter den Theologen

die vorherrschende, bis der Pastor Goeze (beiläufig aus dem

Gebiet der Bibliographie ein überraschend gelehrter und wissenschaftlich

arbeitender Mann, dessen Schriften heute noch ihren Werth haben)

mit seinem polternden Eifer Lessing als Gegner des Christenthums

hinstellte. Aber mit Recht durste Lessiug ihm in seinem „Anti-Goezc"
antworten: „Ich habe bis auf den Zeitpunkt, da ich mich mit der

Ausgabe der Fragmente befaßt, nie das Geringste geschrieben oder

öffentlich behauptet, was mich dem Verdachte aussetzen könnte, ein

heimlicher Feind der christlichen Religion zu sein. Wohl aber habe

ich mehr als eine Kleinigkeit geschrieben, in welcher ich nicht allein
die christliche Religion überhaupt nach ihren Lehren und Lehrern in
dem besten Lichte gezeigt, sondern auch die christlich-lutherische
orthodoxe Religion insbesondere gegen Katholiken, Sozinianer und

Neulinge vertheidigt habe."

Wie geht aber diese Gesinnung zusammen mit der in andern

Schriften, z. B. im „Nathan", ausgesprochenen, von der Lessing

bezeugt: „Nathan's Gesinnung gegen alle positive Religion ist von jeher
die meinige gewesen"? Wir stehen hier vor einer merkwürdigen, und

merkwürdiger Weise, soweit ich sehe, nicht beachteten Eigenthümlichkeit
des großen Geistes: daß er nämlich die ausgesprochensten Gegensätze,

ja offenbare Widersprüche in sich barg, und zwar nicht in sukzessivem



23

Fortschreiten von einer Ansicht zur entgegengesetzten, sondern in

gleichzeitiger Entwicklung und Ausgestaltung derselben neben einander. Es

genügt völlig, diese Thatsache an denjenigen Kundgebungen nachzuweisen,

welche sich in seine letzten Jahre zusammendrängen und welche,

worüber Jedermann einverstanden ist, Lessing's bedeutsamste, für die

Nachwelt einflußreichste Vernehmlassungen sind. Es sind folgende:

1) Die Anmerkungen zu den Wolfenbüttler
Fragmenten und der Anti-Goeze 1778.

2) Nathan der Weise 1779.
3) Die Erziehung des Menschengeschlechtes 178V.
Wir betrachten diese so ideenreichen und vielseitigen Schriften hier

nur auf Einen Punkt hin, auf die Stellung, die sich Lessing darin zur

Religion überhaupt und zur christlichen insbesondere gibt. Darüber
aber spricht er sich mit der unmißverstehbarsten Deutlichkeit und Offenheit

folgendermaßen aus:

1) Die Anmerkungen zu den Fragmenten verfechten

den Standpunkt: Die christliche Religion ist — ihre Wunder

inbegriffen — wahr. Nur steht ihre Wahrheit nicht auf diesen

Wundern; sie liegt in ihrem Inhalt.
2) Die Erziehung des Menschengeschlechtes sagt:

Alle Religion ist eine Akkommodation der göttlichen Wahrheit an das

unvollkommene menschliche Fassungsvermögen; die einzelnen Religionen
und Offenbarungen, auch die höchste bisher dagewesene, die
christliche, sind nur Stufen der Erziehung der Menschheit, also nur
relativ wahr und werden daher dereinst durch eine absolut wahre
abgelöst werden.

3) Der Nathan stellt (also ein Jahr vor der Erziehung des

Menschengeschlechtes) den Satz auf: Eine wahre Religion gibt
es überhaupt nicht; und in keinem Falle ist es die
christliche.

Man sollte denken, diese Widersprüche wären für Jeden, der zu
lesen versteht, augenfällig, ihre Tragweite klar genug. Und doch

bezeichnen sie noch nicht den größten der Gegensätze, die Lessing in
theologisch-philosophischen Fragen in sich getragen hat. Alle die drei

genannten Ansichten stehen auf dem gemeinsamem Boden des Theismus,
den Lessing auch in allen seinen Schriften niemals verlassen hat, d. h.



24

sie setzen sämmtlich eine von der Welt unterschiedene, persönlich gefaßte

Gottheit voraus. Diese offenbart sich (direkt oder indirekt, durch

absolute oder durch relative Wahrheiten) den Menschen, die mit ihr durch

die Religion in unmittelbaren Verkehr treten.

Wie allgemein war daher das Erstaunen des Publikums, wie

schmerzlich die Ueberraschung der Freunde Lessing's, als dieser sich nach

seinem Tode in den von Jakobi veröffentlichten Gesprächen als

abgeschlossenen Spinozisten d. h. Pantheist en entpuppte, der mit

ausdrücklichen Worten den persönlichen außerweltlichen Gott und damit

die Möglichkeit der Religion verneinte. Vergeblich war das Bemühen

Mendelssohn's, die Aechtheit dieser Aeußerungen Lessing's zu bestreiten.

Zu unverkennbar leuchtet aus jedem Wort sein überlegener Geist, seine

epigrammatische Klarheit des Ausdrucks hervor. Und was für Lessing's

Verehrer das Schlimmste war, für uns das Merkwürdigste ist: Lessing

bekennt sich in diesen Gesprächen als Pantheisten von lang her;
wie denn in der That auch die vollständige Beherrschung des Systems

einen längst in demselben eingelebten verräth.

Man sieht, wenn es darauf ankäme, sich auf Lessing zu berufen,

so könnten das viele Leute mit gleichem Rechte thu«: Gläubige und

Kritiker, Anhänger und Bestreiter der „wahren Religion", Theistcn

und Pantheisten, Juden und Christen. Allein in diesem Sinne kann

Lessing überhaupt nicht Autorität sein.

Worin beruht denn die Größe, das für uns Vorbildliche des

Mannes? Mir scheint, das Vorbildliche und Befreiende in Lessing's

Wirksamkeit ist das rastlose Streben nach der Wahrheit, das

Unvermögen, sich auf einem gegebenen Punkte jemals so weit zu beruhigen,

daß er darüber die weitere Forschung eingestellt hätte.

Dazu kommt nun aber bei Lessing noch ein Zweites, was eine

ganz spezielle Eigenthümlichkeit seiner Natur ist und demnach nicht als

für Andere vorbildlich oder verbindlich hingestellt werden kann: das

ist das Talent, die verschiedensten, ja direkt entgegengesetzte Standpunkte

gleichzeitig zu verfolgen und weiter zu bilden. Lessing selbst hat diesem

ihn verzehrenden Drang nach Wahrheitsforschung in dem paradoxen

Wort: „Wenn Gott in seiner rechten Hand die ewige Wahrheit hielte" ?c.

Ausdruck gegeben. Dasselbe hat einen tiefern Sinn, als diejenigen,

die den Ausspruch bei jedem möglichen Anlaß zur Schmückung ihrer



25

Aufsätze anbringen, sich vorstellen: Es liegt darin der ernsthafte und

schmerzliche Verzicht auf irgendwelche Formulirung der
metaphysischen Wahrheit; es liegt darin das Bewußtsein

der Grenzen der menschlichenVernnnft. welche nur
in der Form von Gegensätzen und Widersprüchen eine
Annäherung an die hinter der Erfahrungswelt liegende
Wahrheit ermöglichen.

Zeiten, Wcltansichten, Systeme wechseln. Vor hundert Jahren
waren es die theologisch-philosophischen Probleme, die die Geister

bewegten. Heute sind es die naturwissenschaftlichen; und wer weiß, welche

Form die Frage nach dem Welträthsel in wieder hundert Jahren
annehmen wird.

Was aber bleiben wird, das ist die Natur der menschlichen

Vernunft, das sind die ihr gesetzten Grenzen der Erkenntniß, die

Widersprüche, in denen sie befangen bleibt.

Kennzeichen der wahren Wissenschaft wird also auch immer die

Erkenntniß dieser Grenzen der Vernunft und ihrer
Organe bleiben, wie sie uns gerade die überragende Intelligenz
Lessing's so anschaulich vor Augen stellt.

So wird denn auch Erforderniß wahrer Wissenschaft bleiben

müssen die Bescheidenheit in der Wissenschaft, die wiederum

Lessing, gerade vor den höchsten Fragen, an den Tag legt.
Und es wird bleiben müssen jene Toleranz gegen

Andersdenkende und Andersgläubige, für die vor Allem Lessing der

Prophet einer neuen Zeit geworden.


	Beilage I : Eröffnungsrede zur Lehrersynode in Wald

