
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 44 (1877)

Artikel: Beilage IV : Reflexion über die Synodalproposition

Autor: Stüssy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage IV,

Reflexiv»
über die

Syiiàlpropasition des Herrn Sekundarlrhrcr Stüßy in Uster.

Bon Herrn H. Utzingcr, Sckutrdarlchrcr in Neumünster.

Die Anschuldigungen gegen die Volksschule, welche zum heutigen

Synodalthcma Veranlassung gegeben haben, sind keineswegs neu, und zwar

ist es eine bedeutsame Erscheinung, daß dieselben jedesmal lauter ertönen,

so oft die Magnetnadel des Fortschrittes etwaö stark nach der rechten Seite

dcklinirt. Schon Vater Pcstalozzi mußte es erleben, daß 1811, also in

der Mcdiationszcit, seiner Erziehungsanstalt zu ?)verdou von einer durch

die Tagsatznng eingesetzten Prüfungskommission der Vorwurf gemacht wurde:

„In Ansehung der Moral bekenne sich sein Institut zu keinem bestimmten

Moralprinzip ; cS verwerfe beim moralischen Unterrichte jedes oberste Grundgesetz,

welches doch längst aufgefunden sein dürfte, wofern man nicht mit
Worten spielen wolle, und ohne welches jeder moralische Unterricht immer

abgebrochen, nnznsammenhängcnd und schwankend bleiben müsser"

Die erste That des Scptembcr-Erzichnngsraths von 1839 war eine

Zuschrift an sämmtliche Volksschnllchrer, in welcher über die Schule der

Dreißiger Jahre folgendes Urtheil gefällt wurde: „ Es ist anerkannte Thatsache,

daß unsere Volksschule seit 9 Jahren in der die Ausbildung des

Verstandes bezweckenden Richtung ausgezeichnete Fortschritte gemacht hat.

Mochte man auch mit der Ausführung im Einzelnen nicht überall

einverstanden sein, so lag doch in dieser Entwicklung der Verstandeskräftc ein

wesentliches Fördcrnngsmittcl auch für den Geringsten im Volke, soweit cS

sich wenigstens um sein äußeres Fortkommen und seine bürgerliche Stellung

handelte. Um so auffallender war es, wie sehr die religiöse Bildung und

sittliche Erziehung der Jugend, diese wichtigste Aufgabe der Volksschule,



z

im Allgemeine» hinter den Forderungen zurückblieb, die man an diese Am

stalt zn stellen berechtigt war."

In der Reaktionszeit, welche in Deutschland ans das Jahr 1848

folgte, und ans pädagogischem Gebiet die berüchtigten Rcgulativblüthen

trieb, sprach man es keck aus, daß es zur Begründung des allgemeinen

Wohls nicht sowol darauf ankomme, die Menge mit tüchtigen Kenntnissen

auszurüsten, als vielmehr darauf, sie zu erziehen, sie fromm, gläubig und

brav zu machen. Selbst Schulmänner ließen sich von dem „erziehlichen

Geschwätz", wie Dicsterwcg den Tenor der offiziösen pädagogischen Presse

bezeichnete, bethörcn. So verstieg sich Scuiinardircktor Curtmann zu

folgender Anklage gegen die deutsche Schule, die unter der Anführung Dicstcr-

weg's und Anderer einen ähnlichen Aufschwung genommen, wie die unsrige

unter Schcrr:
„Was hat denn diese vielgcrühiutc, seit dreißig Jahren sorgsam

gepflegte Schule gewirkt? Ist die jüngere Generation unseres Volks einsichtsvoller,

leidenschaftsloser, sittlicher als die ältere, als die ohne künstlichen

Unterricht aufgewachsene? Zeigt sich in den Städten, in den vielgcschulten

Bezirken ein besserer Geist als ans dem platten, wie man sagt verwahrlosten

Lande? Hat das schnlenrciche Baden, Württemberg, Sachsen ein

besonneneres, treueres Volk hingestellt, als Pommern, Hannover oder Tyrol?
Hat irgendwo die vorgebliche Bildung dazu beigetragen, daß man die Schranken

des Gesetzes geachtet, Eigcnthnmsvcrlctzungcn unterlassen, Personen nicht

gekränkt, die oberflächlichen und heillosen Reden der Volksversammlungen

weniger beklatscht, die unsittlichen und gemeinen Zcitblüttcr weniger gelesen

hätte? Nein, die Rechnung lautet gerade umgekehrt zum Nachtheil der

Städte und der städtischen Dörfer."
Eine im Jahr 185>tl erschienene Schrift, betitelt: „Freimüthiges

Wort über das Volksschnlwescn des Kantons Zürich" bezeichnet als einen

der Vorwürfe, die man der Wirksamkeit der Schule entgegenhalte: „Die
Gleichgültigkeit gegen die Kirche nimmt zn; die erwachsene Jugend wird
immer leichtsinniger, genußsüchtiger und sittlich roher; die Zahl der

Verbrecher wächst von Jahr zn Jahr."
Sollen wir uns wundern, daß gegenwärtig, wo wir im engern und

weitem Vaterland nach einer Periode frischen, fröhlichen Schaffens auch in
etwas stationäres Fahrwasser eingelaufen sind, die alten Klagen wieder

ertönen?



3

Wir köuutcn daher ruhig über die von der Nückschrittspartei
kommenden Vorwürfe hinweggehen, wenn nicht jedesmal auch wohlmeinende

Freunde der Schule dadurch stutzig gemacht würden. Diesen zulicb muß

die Lehrerschaft gegenüber ungerechtfertigten Anklagen Stellung nehmen.
X- )5

X

Die Klage, daß die Schule die Sittlichkeit nicht genugsam pflege,

beruht auf der Ansicht, daß die Moral etwas Anlernbares sei. Der

Proponent hat in seiner Untersuchung über die Nichtigkeit dieser Ansicht an der

Hand der Geschichte nachgewiesen, daß im Leben der Menschen zwei Arten

von Moral neben einander herlaufen; eine künstliche, ans die Religion ba-

sirtc, durch Priester und Gesetzgeber der Volksmassc vorgeschriebene, —
und daneben eine natürliche, aus den Bedürfnissen des gesellschaftlichen

Zusammenlebens hervorgewachscnc. Diese beiden Arten stimmen in gewissen

Punkten übcrcin, in andern aber stehen sie im Gegensatz zu einander, und

es hängt von verschiedenen Umständen ab, ob im gegebenen Fall die eine

oder die andere zum Durchbruch kommt. Indem ich mich der scharfen

Kritik, welche der Proponent an der auf die Religion sich aufbauenden

Moral geübt hat, ohne Weiteres anschließe, sehe ich es als meine Aufgabe

an, die Grundlagen der natürlichen Moral zu untersuchen, soweit dieß in
dem engen Rahmen eines Vertrags möglich ist, hierauf die Frage zu

beantworten, welche Anforderungen die Pflege der Sittlichkeit an die Erziehung,

speziell die Schulerziehnng stelle, und endlich dem Gesagten in einigen

Vorschlägen prakiischen Ausdruck zu geben.

Ich weiß zwar wohl, daß dergleichen psychologisircndc Untersuchungen

bei Vielen keine Guade finden wegen des üblen RufcS, in dem die

Psychologie als System steht; aber der denkende Lehrer kann und darf seine

erzieherischen Grundsätze nicht bloß auf seichte subjektive Empirik stützen, mit

welcher sich bekanntlich alle möglichen Standpunkte begründen lassen; sondern

er muß, um eine feste Basis zu haben, dieselben in Einklang zu bringen

suchen mit den Natur- und Wcltgcsetzcn, soweit sie vom denkenden Men-

schcngcist zur Zeit erforscht und anerkannt sind.

Angesichts der Thatsache, daß die Religion Jahrtausende lang die

Moral beherrscht oder zu beherrschen versucht hat, daß also das Streben,

diese letztere ihrer überirdischen Grundlage zu entkleiden, eine tiefgreifende

Aenderung herbeiführt, die sich zwar langsam, doch sicher vollzieht — ist

es am Platze zu untersuchen, wie sich die Moral zur Darwin'schen Theorie



4

verhält, die wie ein neuer Sauerteig alle Wissens- und LebcnSgebictc durch-

dringt und überall neue Grundlagen fordert.

Sobald wir uns auf den Boden der Entwicklungstheorie stellen,

anerkennen wir, daß, um nach den Anfängen menschlichen Denkens und Füh

Icnö zu forschen, wir nicht nur zu den Kindern, nicht nur zu den im

Naturzustand lebenden Menschcnstämmcn, sondern zu der Thicrwclt zurückgehen

müssen. Hier finden wir als Ausgangspunkt für alle andern Triebe

den Selbsterhaltungstrieb, als AnfangSstnfc der sittlichen Triebe

Egoismus genannt. Derselbe äußert sich nach doppelter Nichtnng, als

Nahrungstricb, welcher die Erhaltung des Individuums, und als Gcschlcchts-

tricb, welcher die Fortcrhaltnng der Art ermöglicht. Bei entwickcltcrn Thicr-
arten tritt zu diesem ersten Instinkt (d. h. Trieb ohne Bewußtsein des

Zweckes oder der Folgen desselben) noch der soziale Instinkt oder gesellige

Trieb. Bienen, Ameisen, Affen, Elephanten, die Zugvögel zeigen ihn
bereits in hoher Entwicklung. Es ist derselbe offenbar eine Folge der wenn

auch noch so dunkeln Wahrnehmung, daß zwei stärker sind als einer; daß

also dem Selbsterhaltungstrieb leichter genügt werden kann, wenn eine größere

Anzahl gleicher Individuen sich zu gegenseitigen! Schutze vereinige». —
Als eine Eombination von Gcschlechtstrieb und sozialem Instinkt tritt ferner

die Elternliebe auf. Wenn wir auch bei Naubrhiercn, deren Ungcsellig-

kcit mit ihrer Lebensweise zusammenhängt, rührende Beispiele von Elternliebe

finden, Beispiele, nnc sie nicht schöner bei Menschen vorkommen, und

bei diesen als hohe Muster von Sittlichkeit gepriesen werden — so haben

wir »nS das so zu erklären, daß diejenigen Arten, bei welchen die Elternliebe

am schwächsten war, im Kampf nni's Dasein untergingen, während

bei den übrigen, die sich durch die Stärke ihres Instinktes auszeichneten,

dieser durch die Vererbung an Intensität zunahm. — Da wir nun neben

dem Selbsterhaltungstrieb den GcselligkeitStricb bei der dem Menschen nächst

verwandten Thicrart, den Affen, hoch entwickelt finden, so dürfen wir
annehmen, daß diese beiden Instinkte dem menschlichen Geschlechte

angeboren sind, nnd als Ausgangspunkte aller übrigen Triebe betrachtet werden

müssen.

Daß der Egoismus auch heute noch der ursprünglichste nnd stärkste

aller Triebe ist, daS weiß jeder aufmerksame Beobachter des Kindcslcbcns.

Er äußert sich anfänglich als NahrungStricb, zu dem sich im Verlaufe der

Entwicklung noch andere Triebe ähnlicher Art gesellen. Erst später tritt



ô

beim Kinde dcr soziale Trieb hervor, der sich in der Anhänglichkeit an die

Personen dcr Umgebung und in dcr Langeweile äußert, die es an den Tag
legt, wenn es sich allein sieht. Auö dem Egoismus heraus entwickeln sich

nun die moralischen Fehler oder Laster, aus dem sozialen Trieb die

moralischen Vorzüge oder Tugenden. Der Egoismus an sich ist weder tadclnS-

noch lobcnSwerth; er ist indeß im Wesen unserer Natur begründet, und die

Vernunft findet ihn zweckmäßig zur Erhaltung des Individuums und dcr

Gattung. Das Volksbcwußtsein tadelt die Aeußerung des egoistischen Triebes

erst dann, wenn er sich auf Unkosten Anderer geltend macht. Aber es

wird ihm auch kein besonderes Lob gespendet; denn daß man für seine

Person sorge, ist etwas Selbstverständliches. Wenn Reinlichkeit, Mäßigkeit,

Fleiß, Sparsamkeit und andere solche Eigenschaften (oder permanent gewordene

Triebe) mit dem Glorienschein dcS Lobes umgeben werden, so geschieht

dieß, weil deren Besitz es ermöglicht, Andern zu nützen, deren Mangel aber

die Gefahr i» sich schließt, Andern zur Last zu fallen oder zu schaden. —
Unbedingtes Lob wird dagegen den meisten Aeußerungen des geselligen Triebes

zu Theil, wie Mitleid, Wohlwollen, Nächstenliebe, Aufopfcrungswillig-
kcit. Wir finden diese Eigenschaften lobcnSwerth, weil sie zu thätiger Hülfe-

lcistung anregen. Und doch können sie auch sehr egoistische Grundlagen

liabcn. Wenn ich z. B. einen Andern leiden sehe, so weckt dieß in mir
die Erinnerung oder die Vorstellung von eigenen ähnlichen Leiden, waö ein

Unlustgefühl zur Folge hat, das mich in meiner Gemüthsruhc oder in meinem

Wohlbehagen stört. Das ist das egoistische Mitleid des Glücklichen.

Aber auch die Theilnahme des Unglücklichen ist nicht immer selbstlos. Es

gewährt nämlich dem Leidenden Befriedigung, zu scheu, daß er nicht allein

Schmerzen hat, daß Andere vielleicht noch mehr leiden als er selbst.

Dagegen ist wohl das Mitleiden dcr Mutter ohne egoistische Beimischung;
denn sie unterzieht sich jeder Unannehmlichkeit, um dem Kindc zu helfen,

und wäre gerne bereit, ein weit größeres Leiden selbst zu tragen, wenn sie

ihm damit seine Schmerzen wegnehmen könnte. — In ähnlicher Weise

müssen wir unterscheiden zwischen selbstsüchtiger und selbstloser Mitfreude,

zwischen eigennütziger und uneigennütziger Opfcrwilligkcit. Das allgemeine

moralische Bewußtsein ist jedoch nicht so subtil, und bezeichnet die genannten

Eigenschaften kurzwcg als lobcnSwerth; die noch unentwickelte Urthcilskraft

sieht eben auf den Erfolg, weniger oder gar nicht auf die Motive.

Getadelt wcrdcn dagegen Hartherzigkeit, Neid, Schadenfreude, Eitelkeit
ü



6

und dgl., weil in diesen Eigenschaften dee eigennützige Trieb in solcher

Stärke und Permanenz auftritt, daß er sich zum Nachtheil Anderer

geltend macht.

Im Menschen wohnen also egoistische und unegoistische Triebe. Sie

alle sind auf zwei zurückzuführen, den Selbsterhaltungstrieb und den sozialen

Instinkt. Es drängt sich mm die Frage ans: Welchen Ursprungs sind

jene selbstlosen Triebe, die aufopfernde Mutterliebe und die rührende Treue und

Anhänglichkeit vieler Thiere, sowie das Wohlwollen, die Vaterlandsliebe und alle

die andern erhabenen Tugenden des menschlichen Geschlechtes?

Die Beantwortung dieser Frage macht sich die auf N eligion basirtc Moral -
lehrc sehr leicht. Der Schöpfer hat sie eben Menschen und Thieren ans ihren Lebensweg

mitgegeben, den Thieren als blinden Instinkt, den Menschen als

bewußten sittlichen Drang, welcher nur rein erhalten und gegen die Anfechtungen

des Bösen geschäht werden muß. Mit dieser Erklärung kann sich

der unentwickelte Verstand zufrieden geben.

Schwerer wurde die Antwort der P h il os phi c. Noch ein Kant mußte

hiezn die metaphysische Formel von einem Willen an sich, von einem Gc-

sammtwillcn aufstellen, von welchem der Wille des Individuums ein Bruchstück

ist. In den egoistischen Trieben äußert sich nach ihm der Einzeln-

wille, in den selbstlosen Trieben dagegen, wie im Mitleid, fließt der

individuelle Wille in den Gesammtwillcn über, die Einheit des Willens kommt

zum Durchbruch.

Wie natürlich gestaltet sich dieser gesuchten Erklärung gegenüber die

Antwort nach der Darwin'schenTheorie der En twicklnngund Vererbung!
Diese anerkennt als den ursprünglichsten Trieb den der Selbsterhaltung, für
den lebenden Organismus dasselbe, was für den todten Körper jene Kräfte,
welche auch auf dem unorganischen Gebiete Individuen bilden helfen, Schwerkraft,

Kohäsivn, chemische Affinität. Ans dem Selbsterhaltungstrieb
entwickelt sich, wie schon erwähnt, zunächst der soziale Instinkt. Wie sich ans

den einfachen organischen Grundformen komplizirtcrc entwickelten, indem für
alle Funktionen sich nach und nach besondere Organe bildeten oder heraus-

diffcrcnzirtcn, so gingen aus dem sozialen Instinkt, der seinerseits im

Selbsterhaltungstrieb wurzelt, durch ähnliche Spczialisirung die rein unegoistischen

Triebe hervor. Während also das Sorgen für Andere unsprllnglich
daS Sorgen für sich selbst instinktiv zum Zwecke hatte, so wurde diese

Sorge für Andere im Verlaufe der Entwicklung zum selbständigen Trieb,



7

der dann als solcher durch Vererbung auf die Nachkommen überging und

sich weiter entwickeln konnte. So ist es möglich, daß der Mensch selbstloses

Mitleid, Mitfrcnde und hohe Opfcrwilligkcit besitzen kann, ohne sich

des Ursprungs dieser Eigenschaften aus dem Egoismus bewußt zu sein.

Der Egoismus spielt freilich bei den Menschen in Folge ihrer höhern

Organisation eine viel größere Rotte als bei den Thieren Letztere haben

nur zwei starke Triebe, den Nahrungs- und den Geschlechtstreib. Wenn

nun diese Triebe in einer Herde von durch den sozialen Instinkt verbundenen

Thieren auch zu zeitweiligen Reibereien führten, so kehrt doch sofort nach

deren Befriedigung die Ruhe wieder zurück. Anders beim Menschen!

Dieser will nicht nur sich erhalten, sondern sich möglichst wohl befinden.

Er hat ferner für empfangene Beleidigungen ein besseres Gedächtniß, als

das Thier. Er richtet den Blick auf die Zukunft, in welcher die Befriedigung

der Triebe mit Schwierigkeiten verbunden sein kann, und verschafft

sich demgemäß Eigenthum. Der Mensch ist eitel, eine Eigenschaft, die sich

zwar auch bei Thieren findet, aber in viel geringerem Grade; beim Menschen

steigert sich die Eitelkeit zu Putz- und Gefallsucht einerseits, zu Ehr-
licbe, Ehrgeiz, Ehrsucht anderseits. Nur beim Menschen findet sich jener

potenzirte Egoismus, die Herrschsucht. — Welche Menge von Anlässen

zu endlosen Streitigkeiten Wie schwach erscheinen ihnen gegenüber die edleren

Regungen dcö sozialen Instinktes!
Aber gerade diese verschiedenen Ausflüsse des Egoismus waren der

Impuls zu höherer Gesittung. Der feinere Verstand mußte den Menschen

bald sagen, daß daS Faustrccht, der Znstand des Krieges Aller gegen Alle

der Erhaltung ihrer Gattung im Kampf nm's Dasein nachtheilig sei. Die
Schwächer»! schlössen sich also an den Starken an und übertrugen ihm

Rache und Abwehr. Durch solche Bereinigung von Schwachen mit Starken

entstand eine so große Machtcntwicklung, daß die störrischen Elemente

sich fügen mußten, und der Anfang staatlicher Ordnung, die Grundlage der

Civilisation war geschaffen. Damit, daß die Rache der Hand des

Beteiligten cntwnndcn und einem Unbethciligten übertragen wurde, zog man

auch die Motive der Handlungen in Betracht; die Rache veredelte sich

zur Strafe.
Auch mochten die Menschen erkennen, daß der Friede auf schwachen

Füßen steht, wenn man das Schlechte nur ans Furcht vor Strafe unterläßt

und daö Rechte nur in der Aussicht auf Nutzen thut. Durch das



8

fortwährende Unterlassen des Schlechten und die beständige Erfüllung der

Pflichten gewöhnte man sich zwar daran, entsprechend zu handeln, ohne jedesmal

an die Folgen dcS Gegentheils zu denken. Zugleich verband man aber

auch mit der Ucbertretnng der allgemeinen Vorschriften die Vorstellung des

Tadclnswcrthcn und mit deren Erfüllung die Vorstellung des Lobcnswcrthcn.

Man suchte auf die Jugend einzuwirken, daß sie den Tadel zu vermeiden,

das Lob zu erwerben bestrebt sein möchte. Damit war man ans dem Pnnklc

angekommen, zu verlangen, daß dasSchlcchtenm seiner sclbstwillen unterlassen, das Gute

nur seiner selbst willen gethan werde. Die Erziehung zur S itt lieh kcit wa r

eine d e r Aufgaben d c r menschlichen Vereinigung geworden.
Mit der weitcrn Entwicklung der Erziehung zur Sittlichkeit ging es

dann — auch in der historischen Periode — freilich sehr langsam

vorwärts, Dank der Selbstsucht, welche sich auf Thronen und Altären breit

machte, und der Unwissenheit, welche die bchcrschtcn Bolksmassen umnach

lctc. Als sehr nachthcilig erwies sich unter Andern« die Herrschaft gewisser

Schlagworte, die sammt der damit verbundenen falschen Auffassung in

Fleisch und Blut übergingen, so daß sie kaum mehr korrigirt werden können.

Daß die Erziehung durch solche Schlagwortc beeinflußt wurde und noch

wird, ist allbekannt. —
So spielt in der Morallehrc das Gewissen eine große

Rolle. Die Religion hat dasselbe zur Stimme Gottes in der

Mcnschcnbrnst gestempelt, der man nur zu gehorchen brauche, um allezeit

das Rechte zu treffen. Nun ist aber in Wahrheit das Gewissen nicht

angeboren, sondern anerzogen. Ein kleines Kind zeigt keine Spur von Gc

wissen. Erst nachdem es durch eine Reihe von Strafen, Verweisen und

Ermahnungen gelernt hat, mit dem egoistischen Handeln die Vorstellung des

Tadels, mit dem nncgoistischcn Handeln die Vorstellung des Lobes zu verbinden,

und wenn in Folge der Angewöhnung diese Jdccnassoziation sich regelmäßig

vollzieht, treten bei ihm Spuren des Gewissens auf. Mit der Zeit wird

dem Menschen diese Verbindung so geläufig, daß er sich einbildet, er habe

die Stimme des Gewissens immer gefühlt, dasselbe sei ihm angeboren; und

wenn nun die moralische Belehrung in autoritärer Form ihm dasselbe

sagt, so wird die Einbildung zur fast unnmstößlichen Ueberzeugung.

Daß aber das Gewissen etwas sehr Wandelbare« ist, hat der

Proponent an dem Beispiel der Spartaner und der Indianer treffend nachgewiesen.

Wir brauchen nicht einmal so weit nach Beweisen zu greifen, wir



9

habe» sie iu nächster Nähe. Wo Menschen in außergewöhnlicher Vereinigung

längere Zeit beständig zusammenleben, bildet sich immer dem anerzogenen

Gewissen zum Trotz eine besondere Art Gewissen, die nicht selten dem erster»

entgegengesetzt ist! In einem Konvikt z. B. wird das fleißige Arbeiten als

„Fuchsen" bezeichnet und getadelt, während das Faullcnzen oder „Vcgetiren"
als rühmenswcrth betrachtet wird, und derjenige am meisten Bewunderung

erregt, der hierin daS Größte leistet. Während ferner das normale

anerzogene Gewissen verlangt, daß man wahr und aufrichtig sei und das

Unrecht nicht bemäntle, fordert das Konviktgcwisscn, daß man einander „nichts

ausbringe" und sich die Ausschreitungen gegenseitig vertuschen helfe. — Es

ist Bürgerpflicht, sich den von der Mehrheit angenommenen Gesetzen zu

unterziehen. Diese verbieten die Selbsthülfe, und das normale Gewisien

macht dem Ucbertreicr Borwürfe. In Studentenverbindungen aber, sowie

nntcr den Offizieren im stehenden Militär gilt cS als ein Gebot der

Ehrenhaftigkeit, jede auch nur vermeintliche Beleidigung im Duell zu rächen. —- „Der
gläubige katholische Bauer, der im Rausche oder im Kreise spottender Zcch-

gcnvssen am Freitag Fleisch gegessen, wird hinterher eben so starke

Gewissensbisse hierüber empfinden, als die indische Wittwe, d>e aus Liebe zum
Lebe» gezögert hat, den Scheiterhaufen ihres verstorbenen Gatten zu theilen.

Dagegen wird der Brigant, der keine andern Anschauungen bei seiner

Umgebung kennen gelernt hat, mit Seelenruhe sein Gewerbe ausüben, einen

Raub ausführen, und vorher noch durch eine geweihte Kerze die heilige

Jungfrau um ihren Beistand anflehen." (Dr. W. L. Die konfessionslose

Religion.)

Auch die intelligenteren Thiere haben Gewissen. Aber nur die unter

der Zucht des Menschen aufgewachsenen Hansthicrc. So wird z. B.
niemals ein wilder Elephant Gewissensbisse empfinde» über die Verwüstungen,
die er angerichtet hat, während der zahme Elephant nach begangenem

Unrecht erschrocken und demüthig die Strafe über sich ergehen läßt. Daß bei

Thieren das Gewisse» einfach eine Folge der ausgestandenen Züchtigungen

ist, wird niemand in Zweifel ziehen.

Es sei jetzt schon darauf aufmerksam gemacht, welche praktischen

Konsequenzen die Auffassung des Gewissens für die Erziehung hat. Wer das

Gewissen für die Gottcsstimmc in der Mcnschcnbrust hält, wird darnach

trachte», durch vielfache theoretische Belehrung ans diese Stimme aufmerksam

zu machen und sie durch häusige Ncligionsübnngcn wach zu hatten;



10

er wird ihr einen überwiegenden Einfluß ans das menschliche Thnn nnd

Lassen zuschreiben. Wer aber das Gewissen für anerzogen hält, weiß, daß

es nur eine vcrhältnißniäßig schwache Schutzwchr gegen die Sturmangriffe
der Leidenschaft nnd Sinnlichkeit ist. In der That überwallen beim schlechten

Handeln die niedern Triebe; im Moment ihrer Befriedigung schweigt

die Stimme oder wird übertönt. Hintcndrein, wenn der Trieb befriedigt,

das Verlangen gestillt ist, erwacht sie dann, aber leider zu spät. Wie

leicht man sich überdies; über die Stimme des Gewissens hinwegsetzt, dafür
bietet die Sittenlchrc der Religionen mit ihrer Beichte »nd ihren Lehren

von der Buße, Reue, Erlösung Anhaltspnnkte in Menge. — Der richtige

Erzieher wird daher mehr darauf bedacht sein, in taktvoller und

wissenschaftlicher Würdigung der menschlichen Natur die Leidenschaften durch An-

und Abgewöhnung zu bändigen, nnd durch Schärfnng des Verstandes den

Willen zu erleuchten, als durch häufige theoretische Belehrung über gut und

böse das Gewissen stärken zn wollen.

Von noch tiefer greifenden praktischen Folgen ist das sittliche Dogma

von der Willensfreiheit. Zwar ist dasselbe schon oft von Denkern

dcS Alterthums nnd der Neuzeit angezweifelt nnd bekämpft worden; aber

so stark ist der täuschende Schein, daß es sich noch ziemlich allgemeiner

Anerkennung erfreut, und cö erregt meist einen Sturm des Unwillens, wenn

jemand sich erkühnt, dieselbe zn verneinen. Das soll uns aber nicht hindern,

die Sache nüchtern in's Auge zu fassen.

Wenn der Mensch seinem Ursprung nach mit dcr Thicrwclt zusammenhängt,

so müssen die Vorgänge, die sich im menschlichen Hirn abspielen, bei den höhcrn Thieren

ihre Analogie haben. — Vergegenwärtige» wir uns nun einen Hund, der vor

einem verbotenen Stück Fleisch steht. Er schwankt und besinnt sich, was er thnn

wolle. Schließlich wird er cS nehmen, wenn die Freßlust größer ist als

die Furcht vor der Strafe; im andern Fall wird er es lassen und sich der

Verlockung durch Entfernung entziehen. Hat er sich von der Begierde

überwältigen lasse», so empfindet er, ivic der Mensch, Gewissensbisse, was sich

deutlich in seinem Benehmen zeigt. Nicht alle Hunde werden sich, gleich

große Freßlust vorausgesetzt, gleich benehmen; der gut dressirtc wird seiner

Begierde besser widerstehen können als der schlecht dressirtc, weil bei ihm
die Vorstellung der Strafe eine lebhaftere ist. — Es fällt Niemand ein,

dem Hunde Willensfreiheit zuzuschreiben; er steht unter dem Einfluß der

Sinnlichkeit: Hunger und Furcht vor Strafe sind die Motive, die ihn



11

beherrschen. So urtheilt mau übereinstimmend. — Ist es beim Menschen

denn so stanz anders?

Zu der Annahme der Willensfreiheit bewegt uns offenbar nach

vollbrachter Handlung der Gedanke, daß wir hätten anders handeln können,

wenn wir gewollt hätten. Unsere Ueberzeugung wird noch dadurch

verstärkt, daß wir bei einer Menge untergeordneter Handlungen keine Motive
und Ursachen wahrnehmen. Ich kann z. B., so meine ich, jeden Angen-
blick ans freier Entschließung meinen Arm ausstrecken oder nicht; ob ich eS

thue oder unterlasse, ich kann keinen andern Impuls erkennen, als meinen

freien Willen. —- Daß diese Annahme eine Täuschung ist, beweist folgende

einfache logische Erwägung: Jedes Ding auf der Welt hat seine Ursache;

also auch jeder Willcnsakt, jede Entschließung, z. B. die, den Arm

auszustrecken; diese Ursache steht ihrerseits nicht außer dem Zusammenhang der

Dinge, sondern beruht ans einer andern Ursache, welche wieder eine andere

zur Voraussetzung hat, und so geht es fort zu einer endlosen Kette von Ursachen

und Wirkungen. Bon dieser ganzen Kette übersehen wir nur die zwei letzten

Glieder, den Entschluß und dessen Ausführung; und weil uns die ganze

vorangehende Reihe von Ursachen unbekannt ist, so halten wir den

Entschluß für einen spontanen Akt, d. h. für einen Ausfluß der immittclbarcn

Selbstbestimmung. —
Zur Illustration noch ein anderes Beispiel. In der bekannten

Erzählung vom gefundenen Hufeisen meinte offenbar der Sohn, er habe das

Eisen ans freiem Willen liegen lassen, und der Vater, er habe es aus

freiem Antrieb aufgehoben. Nicht doch! Der Knabe ließ das Hufeisen

liegen, weil bei ihm die Borstellung von der Mühe des BückenS stärker

war, als die Vorstellung von den auö dem Erlös zu verschaffenden An-

nehmlichcitcn, ein Umstand, der begründet war in der Natur und geringen

Erfahrung des Knaben. Der Vater dagegen hob es auf, weil in Folge

seiner reichern Erfahrung, seines entwickelten Verstandes und des Bewußtseins

seiner erzieherischen Aufgabe die Muhe deS Aufhebens ihm gering

erschien gegenüber dem daraus erwachsenden Nutzen.

Wir sehen also : Die Willcnöaktc beruhen nicht auf freien Entschließungen,

sondern „sind eine nothwendige Folge t) der angcborncn Beschaffenheit des Körpers

und Geistes, 2) der Eindrücke, welche von Geburt an bis zum Augenblick des

Handelns auf den Menschen eingewirkt haben." (Dr. Paul R6e. Ueber

den Ursprung der moralischen Empfindungen). Wir halten unser» Willen



12

für frei, weil wir, theils in Folge unserer Denkträgheit, theils unserer

geringen Einsicht, die Ursachen nicht sehen, ans welchen unser Thun mit

Nothwendigkeit hervorgeht.

Tic Furcht vor der Annahme der Nothwendigkeit aller Willcnsakte

beruht auf der Meinung, daß durch sie die ganze ethische Ordnung in

ihren Fundamenten wanke, und wohl gar umgestoßen werde. Ta konnte

sich, sagt man, jeder Verbrecher entschuldigen, er habe so handeln müssen,

es sei ungerecht, ihn zu bestrafen, da er ja mir dem Gescpe der Nothwendigkeit

gehorcht habe. Die Wurde des Menschen werde in den Staub
getreten ; von Selbstbeherrschung, Selbstcrziehnng könne nicht mehr die Rede

sei» n. dgl. mehr. Diese Befürchtungen sind unbegründet. Sowie die

politische Freiheit nicht in der Willkür besteht, und nicht beeinträchtigt wird

durch die Unterordnung des Einzelnwillcns unter die tausend befehlenden

und verbietenden Vorschriften des auf demokratischer Grundlage errichteten

Staates, so beruht auch die sittliche Freiheit nicht auf der Willensfreiheit,

sondern auf der Herrschaft deS Verstandes über die niedern Triebe. Im
Aufgeben des Dogmas von der Willensfreiheit liegt also weder für die

staatliche noch für die moralische Ordnung eine Gefahr; denn auch dicStrafc, dieses

Hanptkorrektionsmittcl für alle sittlich Schwachen, bleibt; nur wechselt

sie ihren Charakter, was weiter unten ausgeführt werden soll.

Der Streit um die Richtigkeit dieses Dogmas ist kein »nissiger, denn

er ist für die praktische Erziehung von durchschlagender Wichtigkeit. Wenn

ich etwas Unrechtes gethan habe, wird mir nicht meine That verächtlich

vorkommen, da sie ja ein Akt der Nothwendigkeit ist, wohl aber mein

Charakter, welcher dieselbe möglich machte; ich werde mich also nicht

damit begnügen, für den einzelnen Fall feste Vorsähe zu fassen, sondern

trachten, im Allgemeinen meinen Charakter zu bessern, die Motive zu

schwächen, die zu der That geführt haben, und diejenigen zu stärken, die bei

der Entschließung dagegen plädirten.

Es ist eine bekannte, aber nicht genugsam gewürdigte Thatsache, daß

man einem Kinde z. B. den Hang zum Stehlen dadurch nicht abgewöhnt,

daß man sich an seine vermeintliche Willensfreiheit wendet, also ihm

Moralpredigten hält und das Verwerfliche seines Handelns auseinandersetzt;

sondern einerseits dadurch, daß man es straft, anderseits daß man durch

Entfernung der Gegenstände, die seine Begierde reizen, der Wiederkehr der schlechten



13

Handlung vorbeugt, bis die Motive stark genug geworden, der Begierde zu

widerstehen.

Die Ansicht, die der Erzieher von der Nothwendigkeit oder Freiheit

der Willcnsakte hat, beeinflußt seine Auffassung von einem der wesentlichsten

Erziehungsmittel, der Strafe. Wenn nämlich der Mensch in seinen

Entschließungen frei ist, so trägt er die Verantwortlichkeit für jede seiner

Handlungen. Auf jedes Vergehen muß dann eine der Größe desselben entsprechende

Strafe folgen. Jede Sünde erheischt ihre Sühne; die Strafe
ist Vergeltung. — Ist dagegen der Wille unfrei, so verliert die Strafe
die Bedeutung der Vergeltung, sie dient nur dem Zwecke der Abschreckung,

der Abgcwöhuung, der Besserung. Welche dieser beiden Auffassungen ist

die höhere? Eine kurze Untersuchung über das Wesen der Strafe wird das

deutlich machen. Die Vcrglcichung zwischen dem Verhalten der Menschen

und dem der Thiere läßt unschwer erkennen, daß die Strafe sich aus der

Nache entwickelt hat. Die Rache ist der Ausbruch dcS Uulustgcfühls bei

erlittener Verletzung oder Beleidigung. Diese Aeußerung ist zunächst ein

blindes Toben, das sich aber alsbald gegen den Beleidiger wendet, sowie

derselbe entdeckt wird. So trommelt der angeschossene Gorilla vorerst in

blinder Wuth mit seinen Fäusten auf die eigene gigantische Brust; wie er

aber des Jägers ansichtig wird, stürzt er sich auf ihn, um ihn zu erdrücken.

Wenn man daS kleine Kind verhindert, sich an seinem Beleidiger

zu rächen, so läßt cS den Zorn an der Puppe aus, oder tobt gegen sich

selbst. In der Rache tritt also neben dem Ausbruch des Uulustgefühls

als zweites Moment die Absicht hervor, den Beleidiger unschädlich zu machen,

ihm die Wiederholung der Beleidigung zu verleiden. Bei allen Menschen

im Naturzustand spielt die Rache eine große Rolle, sie gilt bei ihnen sogar

als Ehrenpflicht. — Wir haben schon nachgewiesen, wie der soziale

Instinkt zur Ersetzung der persönlichen Rache durch die Strafe antrieb,

und wie hierin ein großer Schritt auf dem Wege der Zivilisation lag.

Freilich wurde durch die Einführung der gesetzlichen Strafe die Rache nicht aus

der Welt geschasst, schon aus dem Grunde, weil der Staat nur die gröbsten

Beleidigungen straft. Das Rachebcdürfniß ist noch vorhanden, und

in der Art, wie dasselbe befriedigt wird, zeigt sich die Kulturstufe der

Menschen. Während der sittlich Ticfstchcnde sich auf thierische Weise

körperlich rächt, so wendet der sittlich und intellektuell Höherstehende geistige

Waffen an. So sehr aber ist trotz aller Morallehrcn das Rachebedürfuiß



14

noch ein Charaktcrzug der jetzigen sittlichen Entwicklungsstufe, daß derjenige

alö ein Feigling gilt, der eine Verunglimpfung ohne sich zu rächen, über

sich ergehen läßt. Daß es aber noch ein höheres Ziel gibt, dessen Erreichung

nicht unmöglich sein sollte, beweist die Bewunderung, die mau

demjenigen zollt, der Lykurg's Rache iibt, der, anstatt sich zu rächen, den

Beleidiger durch Wohlwollen und Freundlichkeit bessert. — Möchte wenigstens

in allen Schulen nur diese Art Rache Zutritt haben!

Zur Beschönigung des Rachcbedürfnisscs bedient man sich eines

Wortes von erhabenen! Klang, daö wir aber trotzdem auf seinen Edelge-

halt prüfen müssen. Es ist das Gerechtigkeitsgefühl, welches die

Ahndung jedes Vergehens verlangt. Nach den Lehren der Religion ist

dasselbe ein Widerschein der göttlichen Gerechtigkeit in der menschlichen Brust,
und daher, wie das Gewissen, untrüglich. Schade, daß bei kühler

Betrachtung auch das Gerechtigkeitsgefühl, gerade wie das Gewissen, sich als

etwas sehr Menschliches erweist. — Weder Thiere noch kleine Kinder zeigen

dasselbe. Es entsteht nach und »ach aus der Gewöhnung, auf Fehler Strafe

folgen zu sehen. Es wird sich um so lebhafter entwickeln, je konsequenter

der Erzieher in der Bestrafung ist. Trotz des irdischen Ursprungs des

Gerechtigkeitsgefühls erweist es sich als ein wesentlicher Faktor in der

sittlichen Erziehung, wenn es durch die Pflege des Verstandes erleuchtet, und

durch die Pflege des Gemüthes erwärmt wird. Ist dieß aber nicht der

Fall, so wird das Gerechtigkeitsgefühl für die Sittlichkeit
geradezu vcrhänguißvoll. Es wird dann zur Ver g cltn ugss ucht,
welche ein Hauptcharaktcrzug der Ungebildeten ist. Jeder Unfall wird von

dem rohen BolkSaberglaubcu als eine Strafe für eine begangene Sünde

betrachtet, und mit cynischcr Grausamkeit dadurch das Leid der vom

Unglück ohnehin schon Niedergebeugten noch erschwert. — Und weil

augenscheinlich nicht alle Vergehen auf Erden bestraft werden, im Gegentheil es

den Schlechten oft recht wohl ergeht, so ist aus der Ansicht, daß jede böse

That ihre Strafe nach sich ziehe, der Glaube au die Vergeltung nach dem

Tode entstanden. Dieser Glaube wurde dann von den Priestern zum Dogma

erhoben, wurzelt aber in dem anerzogenen Gerechtigkeitsgefühl, welches seinerseits

ein Ausfluß der angcborueu Rachsucht ist.

Für den oberflächlich denkenden Verstand wird zu jeder Zeit die

Strafe als Vergeltung erscheinen, weil er daö räumlich oder zeitlich

Zusammengehörige immer auch in Causalzusainmcnhang bringt. So stehen



15

denn auch noch alle unsere Strafgesetze unter dein Eindruck der Auffassung der

Strafe als Vergeltung, und nur schüchtern wagt sich in neuerer Zeit eine

humanere Anschauung hervor, als deren erste Frucht das Verbot der Folter-
und entehrenden Körperstrafen und die Abschaffung der Todesstrafe anzusehen

ist. Dieser große sittliche Fortschritt läßt uns die Ueberzeugung hegen,

daß die Zeit kommen muß, wo der Staat zum Verbrecher also spricht:

Wir bestrafen dich nicht, weil du die That verübt hast, denn du armer

Unglücklicher hast sie verüben müssen; deine Geburt, deine Erziehung, die

Verhältnisse, unter denen du gelebt, der Umgang, den du gehabt, die Kälte
deiner Mitmenschen, das alles hat dich soweit gebracht, daß du deine

That vollbringen konntest. Aber wir bestrafen dich:

1) damit du deine Mitmenschen nicht mehr schädigest;

2) damit Andere, die auf dem gleichen Wege sind, wie du, aus

ihrer sittlichen Lethargie aufgerüttelt und abgeschreckt werden;

3) damit wir Zeit und Gelegenheit haben, dich zu einem bessern

Menschen zu machen.

Wenn diese Auffassung der Strafe im Staatslebcn zum Durchbruch

kommt, so wird Strafart und Strafmaß eine Umgestaltung erfahren im

Sinne der Milderung der Strafe für die Besserungsfähigen und der

Verschärfung für die Unverbesserlichen. — Daß und inwiefern jede Aenderung

in der staatlichen Strafdisziplin auch ihre Wellen in die Schule hineinwirft,

soll an anderer Stelle nachgewiesen werden.

Ich habe im Bisherigen versucht, Ihnen die Entstehung der morali

scheu Gefühle, Vorstellungen und Begriffe in kurzen Zügen vorzuführen,

ohne Rücksicht ans die Lehren der Religion, noch ans die Erklärungsversuche

der psychologischen Systeme, lediglich aus dem Wesen der menschlichen

Natur unter Zugrundelegung der Darwin'schcn Lehre. Lassen Sie mich

die Ergebnisse in einige Sätze zusammenfassen:

1) Der ursprünglichste und mächtigste Trieb von Mensch und Thier

ist der Selberhaltungstricb oder Egoismus. Daraus difscrcuzirl

sich als selbständiger Trieb der soziale Instinkt. Der Egoismus

an sich ist weder lobcns- noch tadelnöwcrth.

2) Das sittliche Verhalten ist eine praktische Forderung des

Zusammenlebens der Menschen. Die Laster sind Ausartungen des Egoismus,

die Tugenden sind Erzeugnisse des sozialen Instinkts.



16

Gewissen und Gerechtigkeitsgefühl sind dein Menschen nicht ange¬

boren, sondern Produkte der Erziehung.

4) Die Willensfreiheit in ihrer gewöhnlichen Auffassung ist eine

Täuschung, und zwar eine vcrhängnißvolle, denn

5) sie erblickt in der Strafe nur die Vergeltung und erniedrigt sie

dadurch zur Rache, während die Strafe ihrer sittlichen Bedeutung

gemäss bloß ein Mittel zur Besserung sein soll.
» »

X-

Indem ich also die sittlichen Forderungen als lediglich ans der menschlichen

Natur herausgewachsen erkläre, stelle ich mich ans den gleichen Boden,

wie der Proponent, welcher die Moral als ein Produkt der Kultnrcntwick-

lnng aufsaht. Wir sehen übereinstimmend einen verhängnißvollen Irrthum
in der Ansicht, daß die Sittcngesetzc von Anbeginn der Zeiten her als

fertige Normen, etwa wie die Naturgesetze, cxistirt haben, und deshalb jedem

Menschen durch die Erziehung in autoritärer Weise beigebracht werden müssen,

soweit sie nicht schon als Gottesstimmc jedem Menschen von Geburt an

inncwohncn. Da dieses letztere aber von der Religion gelehrt wird, so ist

eS nothwendig, daß die Moral von der Ncligon abgetrennt und als

selbständige Aufgabe der Erziehung aufgefaßt werde.

Zch neige mich mit dem Proponent der Ansicht zu, daß die Religion,

soweit sie sich als Sittcnlehrcrin auswirft, eher einen negativen als

positiven Einfluß auf die Sittlichkeit ausübt. — Es ist nicht zu vermeiden,

daß die immer allgemeiner werdenden Naturkcnntnisse die Zahl der Kirchen-

gläubigen lichten, daß immer mehr Menschen bei zunehmender Vcrstaudes-

rcife die Wunder und Dogmen, die sie früher nrthcilslos angenomcn hatten,

mit den Kindeslocken von dein Haupte schütteln. Wenn sie nun gewöhnt

worden sind, die Moralgcsetze als in innigstem Zusammenhange mit den

religiösen Vorschriften zu betrachten, wessen Schuld ist eS, wenn sie alsdann

bei ihrem geistigen Erwachen das Kind mit dem Bade ausschütten; wenn

alle diejenigen, die nicht durch die übrige Erziehung einen hinreichend festen

moralischen Halt gewonnen haben, oder die nicht durch ernstliches Bemühen

zu einer neuen festen Lcbensauschanung durchdrungen, wenn diese alle mit
dein Ballast auch die gute Ladung über Bord werfen und das sittliche

Fundament verlieren? Wenn es daher dc» berufenen Pflegern der Religion
mit der Sorge für Sittlichkeit ernst ist, so sollten sie schon auö diesem

Grunde den Bestrebungen nicht entgegentreten, welche die Bioral von den



7

schwankenden transzendenten Grundbegriffen ablösen und ans den nimmer

wankenden Boden der Mcnschennatnr verpflanzen wollen.

Aber wohin soll cS denn in der Welt kommen, so fragen ängstliche

Gemüther, wenn die große Masse der Menschen sich immer mehr nach links

wendet, d. h. die Vorschriften der Religion nicht mehr als göttliche Gebote

anerkennt, und sich in ihren Handlungen nicht mehr durch die auf den

Glauben an's Jenseits basircnde Furcht und Hoffnung leiten läßt? Welche

Achtung wird man den Moralgcsetzcn noch zollen? Wird nicht der Unsitt-

lichkeit Thür und Thor geöffnet? Wir können solchen Pessimismus nicht

theilen. Selbst für den Fall, daß eS der Erziehung nicht gelingen sollte,

die unegoistischcn Triebe im Menschen ans eine solche Höhe zu entwickeln,

daß er aus reinem Edclmuthc den Geboten der Sittlichkeit nachkommt, wird

es bei gehöriger Durchbildung der Massen nicht schwer sein, die Erkenntniß

zuni allgemeinen Bewußtsein zu bringen, daß wahre Glückseligkeit für den

Einzelnen nur bei sittlichem Verhalten möglich ist. Der Wunsch, glücklich

zu sein, und zwar ans der Erde schon, ist ein allgemeiner und sehr starker

Wunsch. Aufgabe der Erziehung ist es, darauf zu bauen, und den Leuten

klar zu machen, daß der Mensch nur dann wahrhaft glücklich sein kann,

wenn die Mitmenschen es auch sind; daß er als Glied der menschlichen

Gesellschaft Interesse hat an Freud und Leiden der Gesammtheit; daß er

Ursache zur Furcht hat, wenn andere Theile der Gemeinschaft leiden, und

daß es für ihn ein Vortheil ist, wenn möglichst Viele sich wohl befinden.

— Oder können bei den gegenwärtigen gesellschaftlichen Verhältnissen die

mit Glücksgütern Gesegneten ihres Glückes sich wirklich freuen? Müssen

sie nicht beständig zittern unter der Furcht, daß die soziale Revolution sie

ihres Glücksstandcs beraube? Malen sie nicht mit ihrer erschreckten Phantasie

die Gefahren viel größer, als sie wirklich sind? Würden sie in ihrem

Thun mehr von der natürlichen Moral geleitet als von der religiöse», so

würden sie sicherlich ihrem blinden Wüthen gegen ihre gesellschaftlichen

Antipoden Einhalt thun, wodurch sie ihr eigenes Glück nur um so sicherer

untergraben; und sie würden bereitwillig Hand bieten zu der eminent

sittlichen That, die Armen und Gedrückten des Glückes, nach dem diese sich

sehnen, ebenfalls theilhaft machen zu helfen.

Die natürliche Moral basirt also ans dem jedem Kinde verständlichen

Satze: Was du willst, daß Andere dir thun, das thue du auch ihnen. Es

stimmt übcrein mit der christlichen Aufforderung, die Mitmenschen zu lieben



1«

wie sich selbst. Dabei ist freilich d.r Unterschied, das die Religion die

Erfüllung dieses Gebotes verlangt, weil Gott es befiehlt, und je nach der

Art der Erfüllung Belohnung oder Strafe im Jenseits in Aussicht stellt.

Die natürliche Moral dagegen nppelirt an daS Positivste allcS Positiven,

an den Selbsterhaltungstrieb des Menschen und an seinen Wunsch, glücklich

zu sein. Ueberdics ist das christliche Gebot zunächst nur eine Aufforderung

zu einer Gcfühlsstimmnng, und in der That rechnen es sich Viele

schon als Verdienst an, wen» sie von Wohlwollen oder Mitleid gegen Andere

erfüllt sind, auch wenn cö nicht zur thätigen Mithülfe kommt. Die

natürliche Moral aber wendet sich über die Gcfühlsstimmnng hinweg direkt

an das praktische Verhalten, und hat schon deswegen mehr Aussicht auf

Erfolg.

Allerdings wird sich der entwickelte Verstand mit dieser hausbackenen

Moral nicht lange zufrieden geben; er sucht die Sitlcngcsctze, die ihm durch

die Erziehung zur andern Natur geworden sind, unter höhern Gesichtspunkten

einzureihen, und mit seiner vorgeschrittenen Erkenntnis von dem

Wesen der Dinge in Einklang zu bringen. Das wird ihm auch möglich

sein, ohne das er sich zu mystisch-religiösen Deutungen oder metaphysischen

Träumereien versteigen mns. Das Studium der Natur lehrt ihn das Dasein

von unveränderlichen Gesetzen, welche nicht nur unsere Erde und alle

darauf befindlichen Wesen, sondern auch die übrigen Wcllkörper, soweit wir
von ihnen Kunde haben, umspannen. Es sagt ihm, das Alles in ewigem

Wechsel begriffen ist, daß aber in diesem Wechsel die Tendenz der

fortschrittlichen Entwicklung waltet. DaS Studium der Geschichte weckt in ihm
die Ueberzeugung, das dieselbe fortschrittliche Entwicklung auch die Mcnschen-

welt umfast, und das das Glück, nach dem ja des Menschen eifrigstes

Verlangen gerichtet ist, damit Hand in Hand geht. In dem Maße als
die Wahrscheinlichkeit von der fortschrittlichen Entwicklung alles Seienden

bei ihm zur Gewißheit wird, erscheint cS ihm mm als sittliche Pflicht,
diese Entwicklung seinerseits nach Kräften fördern zu helfen. Er bekommt

einen untrüglichen Maßstab für die sittlichen Begriffe gut und böse. Gut
ist, waS diese Entwicklung fördert, bös, was ihr widerstrebt. Das Moral-
gcsetz, also basirt auf ein Alles umfassendes Naturgesetz, erfahrt eine bedeutende

Ausweitung und Vertiefung. Es erstreckt sich nicht mehr blos über

die Menschen, sondern nimmt auch die andern Naturreiche unter seine

Fittige. Während er vorher den Thieren, Pflanzen, Mineralien als kalter



!9

selbstsüchtiger Despot gegenüber stand, fühlt er sie sich min näher, weil

mit ihnen Non demselben Gesetze umspannt, Das Bewusstsein, daß wir
Alle uns auf dem Wege der Vervollkommnung befinden, und daß Jeder

seinen Theil zur Erreichung dieses Zieles beitragen kann, ist ein erhebendes

und ganz geeignet, die Gemüthslecrc wieder auszufüllen, welche durch den

Auszug der Religion etwa entstanden ist. —
Wenden wir uns nun der Frage zu: Wie kann der Mensch zur

Sittlichkeit er z o gcnwer dcn? Es sind bei der Beantwortung drei Momente

zu berücksichtigen: Vcrstandcsbildnng, Gemüthöbildnng, Charakterbildung.

Wie verhalten sich diese Faktoren in ihrer Wichtigkeit zu einander? — Da
die Sittlichkeit sich in den Handlungen kund gibt, diese aber Wlllensakte

voraussetzen, welche ein Ausfluß des Charakters sind, so erscheint die

Charakterbildung als das erste und wichtigste der drei Momente.

Wir haben ferner nachgewiesen, daß der Charakter zum größten Theil ein

Ergebniß der Angewöhnung ist; daß neben der mächtigen Gewohnheit die

angcborncn Eigenschaften, sowie die theoretische Erkenntniß nur untergeordnete

Bedeutung haben. Von allen Erziehungsmitteln muß daher die A n-

gcwöhnung als das wesentlichste und wirksamste bezeichnet werden. Die

Gewohnheit ist die Amme des Menschen, sagt Schiller. Die Charakterbildung

ist in der Erziehung des einzelnen Menschen zur Sittlichkeit wichtiger

als Verstandes- und Gcmüihsbildung; das beweist die häufige

Wahrnehmung, daß es in den untern Volksschichten mit sehr bescheidener Bildung

tüchtige Charaktere gibt. Dagegen findet sich sittliche Rohhcil, ja teuflische

Bosheit mitunter vereint mit feinster Vcrstandcsbildnng; ebenso trifft man

nicht selten Liederlichkeit, Unsittlichkcit, Arbeitsscheu bei Personen, denen intensivste

GcmnthSbildnng zu Theil geworden ist.

Aber der Mensch soll sich nicht nur erziehen lassen, sondern er ist

berufen, auch wieder Andere zu erziehen. Hiezu reicht nun ein bloßer

Charakter nicht ans; die Gewohnheit befähigt den Menschen nur, einen

andern allenfalls soweit zu bringen, als man selbst gekommen ist; damit

eiir Fortschritt in der sittlichen Entwicklung des Menschen erzielt werde,

muß die V e r st a n d e s b i l d u n g als zweite im Bunde gepflegt werden.

Ueber die Existenz oder Nichtexistcnz dieses sittlichen Fortschrittes ist

die Geschichte im Verein niit der Statistik die einzig kompetente Beurtheilen».

Nur Mr mit seinem geistigen Auge lange Zeiträume und große

Bolksmasscn umfaßt, kann über diesen Punkt ein zntrancncrwcckendcs Urtheil



2»

fällen, Hören wir nun, welche Bedeutung der berühmte englische Kultur-

Historiker Buckle der Moral im Völkcrlebcn bcimistt. Das Nachfolgende

ist ein kurzes Resume eines langem Abschnittes seiner „Geschichte der

Civilisation."
Das sittliche Benehmen des Menschen richtet sich nach den Begriffen,

die in ihrer Zeit vorherrschen. Viele Menschen steigen jcwcilcn über das

Mittelmaß empor, viele auch sinken darunter; beide Kategorien aber bilden

nur einen ganz kleinen Brnchtheil derjenigen, welche weder besonders gut

noch besonders böse sind. Mitten im Wechsel der sittlichen Begriffe und

Ansichten sind nun bei den höherstehenden Völkern einige wenige Sätze seit

Jahrtausenden dieselben geblieben, und es sind diese daher als die GrnnR

sätzc der wahren natürlichen Moral zu betrachten: Andern Gutes thun,

ihrem Wohl die eigenen Wünsche opfern, die Nächsten wie sich selbst tiebcn,

den Feinden verzeihen, die Leidenschaften zügeln, die Eltern ehren, die

Vorgesetzten achten. Zu diesen Lehre», meint Buckle, sei durch alle

Predigte», Gottesdienste und Moralbüchcr der Welt nicht ein Titclchcn beigefügt

worden. Die Geschichte zeigt in überzeugender Weise, welch' weit

günstigeren Einfluß die Vcrstandcsbilduug auf die sittliche Entwicklung der

Voker gehabt hat, als die durch die Religion kultivirtc Gcmüthsbildung.

Hunderte von Beispielen bilden ein Beleg dafür, daß moralische Größe, die

wohl durch das Gemüth erwärmt und zur That entflammt, aber nicht

durch den Verstand erhellt war, für die Mitwelt ebenso vcrhäugnißvoll sich

erwies, wie moralische Niederträchtigkeit. So waren die Urheber der spanischen

Inquisition, wie durch die Geschichte festgestellt ist, durchaus chren-

wcrthc und wohlmeinende Männer; und die Verfolgung und Verbrennung

der Kcpcr mußte denen als eine hochmoralischc That erscheinen, welche glaubten,

dadurch die Seelen der Verfolgte» von der ewigen Vcrdammniß zu

retten. Ucbcrhaupt haben die religiösen Verfolgungen und Religionskriege,
die doch im Grunde auf einer moralischen Absicht beruhten, mehr Opfer

gefordert und der fortschrittlichen Entwicklung der Menschheit mehr gcscha

dct, als die selbstsüchtigen, also unmoralischen Absichten der großen und

kleinen Eroberer. — Der größte Feind des Glückes der Nationen ist nach

Buckle nicht die Unsiltlichkcit, sondern die Unwissenheit. Sie bewirkte, daß

die benachbarten Völker einander als Feinde ansahen und beständig bekriegten.

Eine Ausgeburt dieser Unwissenheit war und ist heute i^och der falsche

Patriotismus, der es als eine Tugend erscheinen läßt, das eigene Land



21

über die andern erhaben zu denken, und demgemäß die Nachbarn gering zu

schätzen. Es ist ein wesentlicher Fortschritt in der Völkermoral erkennbar;

er zeigt sich darin, daß die gebildeten Nationen sich seltener mehr feindlich gegenüber

stehen, daß sie jetzt, statt wie früher ihre Kräfte in endlosen Kriegen

zu erschöpfen, friedlich an gemeinsamen Knlturaufgabcn arbeiten. Und an

dieser erfreulichen Erscheinung haben die direkten Bemühungen zur Verbesserung

der Moral einen sehr minimcn Antheil, einen überwiegenden dagegen

die Ausbreitung von Kenntnissen unter den Volksmassen. Besonders wirksam

erwiesen sich gewisse Schöpfungen des Verstandes, die mit der Moral
anscheinend nicht das Mindeste zu thun haben, wie die Erfindung von

Eisenbahnen und Telegraphen, die Fortschritte in der Nationalökonomie, z. B.
die Einführung des Freihandels gegenüber dem Schutzzollsystem, durch welches

die Völker förmlich dazu aufgefordert wurden, einander zu überlisten,

zu betrügen und zu bekriegen. Buckle ist also nicht der Ansicht, daß die

Bioral nicht Schritt gehalten habe mit der Intelligenz; im Gegentheil kvn-

statirt er gegenüber frühern Jahrhunderten einen gewaltigen sittlichen

Forlschritt, den er geradezu als eine Folge der entwickelteren Intelligenz

hinstellt.

Mit ihm stimmt der Statistiker K olb völlig überein, wie dieß ans

folgendem Citat ans seiner Kulturgeschichte hervorgeht: „Je mehr die

Intelligenz an Ausdehnung gewinnt, desto größer wird allerdings die Zahl
der in dogmatischen Dingen Ungläubigen. Bleibt aber das höhere Wissen

auf einzelne Klassen oder Stände beschränkt, deren Angehörige es für nützlich

erachten, die Menge in der bisherigen Unwissenheit fortzucrhalten,
dann verbreiten sich Schcinheiligkeit und Betrug, und es entwickeln sich Un-

sittlichkeit und Frivolität, die zum Schlimmen führen. Die römischen

Auguren, welche sich ohne Lächeln nicht anblicken konnten in der Zeit des

Sinkens und Verfalls des Reiches, — und die französischen Frivolitüts-
hcldcu, welche gleichwol beim Sterben den Priester nicht entbehren konnten,

vor dem Ausbruchc der großen Revolution — dienen zur Jllustrirung un-
scrs Satzes. — Bei mehr durchgebildeten Völkern stürzt die Intelligenz
allerdings den Dogmenglaubcn. Allein die reine Moral tritt an dessen

Stelle. Und sie erlangt in dem Maße eine festere Begründung, in welchem

gerade die Intelligenz zur Erkenntniß einer innern Nothwendigkeit der Moral
führt. Zugleich dient ein vermehrtes Wissen dazu, den Menschen dieMit.cl

zu verschaffen, sich in mannigfacherer Weise und besser ernähren zu können;
6



22

dieses Höhcrc Wissen beschränkt demnach die zu klnredlichkciten drängenden

Fälle äußerster Noch, denen die Menge der schwankenden Charaktere so

häufig erliegt."

Ebenso läßt auch der milde nnd versöhnliche Albert ltzange, der

nicht, wie die beiden Vorgenannten, als Gegner der Religion auftritt,
sondern der auch der positivsten religiösen Schattirung noch eine gute Seite

abzugewinnen weiß, der Moralität der Jetztzeit Gerechtigkeit widerfahren.

„Die vielgescholtcnc Genußsucht unserer Zeilen ist vor dein vergleichenden

Blick über die Kulturgeschichte bei Weitem nicht so hervorragend, als die

Arbcitssncht unserer industriellen Unternehmer nnd die Arbcitsnoth der Sklaven

unserer Industrie Die Mittel zum Genuß zusammenzuraffen

und dann diese Mittel nicht ans den Genuß, sondern größtcntheils wieder

aus den Erwerb verwenden: Das ist der vorherrschende Charakter unserer

Zeit So sehr die ungeheure Entwicklung der materiellen Interessen

den vorherrschenden Charakter unserer Zeit zu bilden scheint; so entschieden

die Theorie dieser Entwicklung das Prinzip des Egoismus in den Bordergrund

des allgemeinen Bewußtseins gerückt hat, so ist doch gleichzeitig auch

das Bedürfniß nach nationaler Gemeinschaft, nach genossenschaftlichem

Zusammenwirken, nach Verbrüderung bisher getrennter Elemente gestiegen

Die sozialen Wissenschaften zeigen uns, daß die Verminderung der Verbrechen

übereinstimmt mit der Verminderung des Aberglaubens, der mit dem

Bnchstabenglauben unzertrennlich zusammenhangt. "

Beiläufig gesagt, ist auch àigc der Ansicht, daß die Moral ohne

Schaden von der Religion abgelöst werden könne. Die Religionen haben

nach ihm ursprünglich auch nicht den Zweck gehabt, der Sittlichkeit zu dienen.

Er frügt, „ob es nicht besser sei, sich einfach der veredelnden Wirkung der

natürlichen Shmpathie zu überlassen, und so lang sa in aber sicher
fortzuschreiten, als ans Prophetenstimmcn zu hören, die nur zu oft schon

zum gräßlichsten Fanatismus geleitet haben."

Angesichts solcher Urtheile von Männern, die nicht nur zu den

Erleuchtetsten, sondern auch zu den Edelsten des Erdenrunds gehören, müssen

die Anklagen gegen die Sittlichkeit der Jetztzeit in ihr Nichtö zerfallen, und

erscheinen als Unkenrufe aus den Sümpfen der Ignoranz, der Selbstgefälligkeit

nnd der Selbstsucht. Natürlich sind damit auch die Anschuldigungen

gegen die moderne Schule, als pflege sie die Sittlichkeit zu wenig und als

trage sie Mitschuld an dem gefabelten Rückgang der Moral, gerichtet.



23

Bon denen, welche das Steckenpferd der sittlichen Verwilderung reiten,

wird die Gemüthsbildung als das Fundament der Erziehung zur

Sittlichkeit hingestellt. Ans dein bisher Gesagten erbellt, daß ich mit dem

Proponentcn die Wirkung der Gemüthsbildung weit geringer anschlage, als

diejenige der Angewöhnung und der Pflege der Intelligenz. Im Unterschiede

von denn Proponcnten anerkenne ich jedoch die Pflege des Gemüths

in der Erziehung zur Sittlichkeit wirklich als einen Faktor, dem daher auch

die Schule bestmöglich ihre Aufmerksamkeit zuwenden soll. Wir bezeichnen

mit Gemüth die Summe oder Resultante der Stimmungen und Gefühle

eines Menschen. Während der Eharaktcr ein Produkt aller der Impulse,
die auf unsern Willen eingewirkt haben, also kurz eine Frucht der

Angewöhnung ist, so ist das Gemüth ein Produkt aller der Erlebnisse, die

bestimmte Gefühle in uns wach gerufen haben. So erzeugen ein gesunder

Magen und genügende Nahrung eine fröhliche, Kränklichkeit und Mangel
eine düstere Grnndbestimmnng. Wohlwollende Behandlung erweckt ein offenes

Gemüth; anhaltende Lieblosigkeit hat ein verbittertes Gemüth zur Folge.

Es wird erzählt, der blutige Rcvolutionsmann Marat sei während seiner

Jugendzeit in Neuenbnrg als Fremdling die Zielscheibe der mulhwilligcn
Neckereien der Schulgcnosscn gewesen, was ihn schon frühzeitig zum Misanthropen

gemacht habe. ,— Das Lesen von Poesie, das Anhören von Musik,
andere ästhetische Einwirkungen erzeugen gewisse Gefühle, und wenn die

Einwirkung eine häufige ist, so wird nach physiologischen Gesetzen die Gc-

müthsrichtnng dauernd dadurch beeinflußt. Nun können aber Gefühle

gerade so gut Impulse zu Handlungen werden als die Gedanken; ja wie

wir Menschen nun einmal sind, handeln wir bekanntlich häufiger unter dem

Einfluß von Gefühlen, als unter der Herrschast des Gedankens, und je

weniger die Denkkraft entwickelt ist, desto mehr steht der Mensch in seinen

Entschließungen im Bann der Gefühle. Sollen wir daraus schließen, daß

die Erziehung gut thäte, die Entwicklung des Gefühlslebens zu unterdrücken

und dafür besorgt zu sein, daß das Halbdnnkcl der Gefühle ganz durch

das Tageslicht des Verstandes verdrängt werde? O nein! Das menschliche

Glück würde schwer darunter leiden, wenn der Mensch nicht durch das

Gemüth und dessen schöpferische Kraft, die Phantasie, neben die wirkliche Welt

eine Welt der Ideale pflanzte, in welcher er sich erholen kann von den

pessimistischen Anwandlungen, die das reale Leben Keinem ganz erspart.

Ohne Gefühlswelt keine Kunst, ja kein Genuß der 'Natur. --Es ist



24

uns unausstehlich, fortwährend der Gedankenarbeit obzuliegen; zuweilen uns

zurückzuvcrsenkcu in die Traumwelt der Gefühle, ist uns Bedürfniß. Die

berühmte Gemüthlichkeit besteht in nichts andcrm als in dem Zurücktreten

der Gedanken- und in dem Vorwalten der Gefühlsthätigkeit. Das behagliche

Wohlgefallen, das wir empfinden, wenn wir dem muntern Treiben der

Kinder zusehen, beruht, wie das Wohlgefallen am Naiven überhaupt, darauf,

daß hier wie dort die Gefühlswelt dominirt. Die Gefühle stehen eben als

unfertige Gedanken der sinnlichen Natur näher als die abstrakte

Gedankenwelt.

Da wir also die Gefühle weder ans der Welt wegdispntiren noch

wegcrzichen können, so ist es eine heilige Pflicht der Erziehung, der Gc-

müthsbildung alle Aufmerksamkeit zu schenken. Nicht zwar, wie vielfach

gefordert wird, im direkten Interesse der Moral, sondern mehr in

vorbauendem Sinn, damit die Gefühlswelt gebildet, veredelt, in die richtige

Bahn eingelenkt wird, damit die auf ilir basircnden Genüsse nicht in Roh-

hcit ausarten.
-X- «-

-)5

Hieraus ergibt sich nun leicht, wie die drei Hanptmomente in der

Erziehung sich auf die beiden erzieherischen Faktoren, Hans und Schule,

vertheilen. Das wichtigste Moment in der moralischen Erziehung des

Einzelnen, die Charakterbildung, besteht zum größten Theil in der

Angewöhnung. Da die Schule das Kind erst vom 7. Jahre an beeinflußt,

und es auch während der Alltagschulperiode nur etwa den 7. Theil der

Zeit in ihren Räumen beherbergt, so fällt der Hanptanthcil in der

Angewöhnung der Familie zu. Die Verstau des bil dung dagegen ist die

spezielle Aufgab? der Schule; gerade dem Umstände, daß das Hans in

diesem Punkte nicht das Nöthige zu leisten in der Lage ist, hat die Schule

ihre Entstehung zu verdanken. Die Gcmüthsbildnng endlich ist ein

Faktor, der sich vielleicht gleichmäßig auf Haus und Schule vertheilen muß.

So weit das Gemüth ein Produkt des körperlichen Befindens, ferner ein

Resultat des Umgangs, der Behandlung ist, muß das Hans die

Verantwortlichkeit für dessen Pflege tragen. Soweit aber die Gcmüthsbildnng
eine Frucht planmäßiger ästhetischer Einwirkungen ist, soweit also das Sitt-
lichschöne oder Gute dem Kinde in der Form des Acsthctischschöncn nahe

gebracht werden kann und soll, ist sie eine Aufgabe der Schule. — Viele

werden auch die religiöse Erbauung unter die gcmüthbildendcn Faktoren



25

rechnen. Wo man dieselbe noch als ein unentbehrliches, erzieherisches Moment

ansieht, müssen sich das Hans nnd die Kirche damit befassen; denn die

obligatorische Schule, die Allen gerecht werden soll, darf, um nicht in den

konfessionellen Zank hineingerisscn zu werden, sich keine Einwirkungen erlauben

in dem subjektivsten aller Gebiete, in welchem sich absolut keine von Allen

anerkannten Formeln finden lassen.

Wie erfüllen nun Familie und Schule den ihnen zufallenden Antheil

an der sittlichen Erziehung der Jugend? In der Familie fällt die Aufgabe

der Erziehung großcntheils der Mutter zu, da der Bater in den meisten

Haushaltungen durch die Sorge für den Lebensunterhalt in Anspruch

genommen wird. Die ganze Erziehung vor der Schulzeit ruht auf ihr;
einer Zeit, in welcher in der Willcnsbildung ein großer, in vielen Fällen

entscheidender Schritt gethan wird. Entscheidend, denn wenn das Kind im

7. Jahre Ungehorsam, Unordentlichkeit, Trägheit, Streitsucht, Lügenhaftigkeit

n. was dgl. liebliche Angebinde mehr sind, in die Schule mitbringt, so

hat diese mit ihrer geringen Unterrichtszeit schweren Stand im Kampfe gegen

solche Unarten.

Ein Fehler der Familiencrzichuug besteht nun darin, daß diese zu

wenig planmäßig, zu wenig bewußt ist. Viele Eltern begnügen sich damit,
die Kinder zu ernähren und zu bekleiden, und überlassen das Weitere dem

Znsall und den Umständen. Anderswo hat man den guten Willen zu

erziehen, kennt aber keine andere Weise, als die, in der man selbst erzogen

worden ist. So kommt es, daß in vielen Familien heute noch wie vor

Altem die Birkenruthe und der Zuckerbäcker die wichtigsten Erziehungsmittel

sind. Die Eltern lassen sich zu oft von der Laune leiten, sind bald zu

streng, bald zu nachsichtig ; finden wohl gar mitunter Gefallen an den

Ungezogenheiten des kleinen Lieblings. Auch im Verhalten der Eltern gegenüber

der Schule wird noch vielfach gefehlt. —
Wenn auch diesen Schattenbildern rühmliche Ausnahmen gegenüberstehen,

und nach der Ansicht des Proponcnten in den letzten 40 Jahren
der neuen Schulaera die Familienerzichung Fortschritte gemacht hat, so

trifft doch noch immer das Gothe'schc Wort zu: „Man könnte erzogene Kinder

gebären, wenn die Eltern selber erzogen wären." Das Erziehen ist eben

eine Kunst, die entsprechende Naturaulagcn verlangt, aber auch gelernt

sein will. —
Was thut nun der Staat, um die Eltern, speziell die Mütter, für



26

dm Erzichcrberuf zu befähigen Die zur Zeit bestehenden Stufen der Volksschule

erstrecken sich blos; über das KindcSaltcr, und können darum für diesen

Zweck nur so viel thun, als BcrstandcSbildnng im Allgemeinen vermag.

Die Töchter der Vornehmen werden viclorts durch ihre weitergehende Schulung

nicht etwa gefördert, sondern eher für die Aufgabe der Mutter

verdorben; denn die Wclschlandschminkc und die einseitige und unnatürliche

Gemüthsbildnng der meisten höhcrn Töchterschulen ersticken die etwa noch

vorhandenen Reste gesunden erzieherischen Instinktes, durch den sich viele

Frauen ans dem Volke auszeichnen. —^

Um diesem Mangel abzuhelfen, sind neben den projektirtcn Eivil-
schnlcn, welche die Knaben für die Wchrhaftigkeit und die Erfüllung der

Bürgerpflichten tüchtig machen sollen, Fortbildungsschulen für Mädchen zu

errichten, in welchen diese durch Unterricht in der Physik, Chemie, Anthropologie

und Erzichnngskundc befähigt werden sollen, das nachwachsende

Geschlecht mit Bewußtsein körperlich, intellektuell und sittlich zu erziehen.

Wie genügt aber die Volksschule den Anforderungen, welche die

sittliche Erziehung an sie stellt? Soweit sie in der Lage ist, ans die Wil-
lensbitdnng direkt einzuwirken, ist ihr Einfluß ein entschieden günstiger. Die

Disziplin, die zu einem erfolgreichen Unterricht nothwendig ist, wirkt

eminent sittcnfördcrnd. Der unbedingte und schnelle Gehorsam, die Ordnung
und Reinlichkeit in der persönlichen Erscheinung wie in den Arbeite» dcS

Schülers, der Anstand und die Verträglichkeit, die unparteiische Behandlung

von Seite des Lehrers, das genaue Einhalten der Zeit, die pünktliche

Erfüllung aller Pflichten — alles sind Momente, welche den günstigsten Einfluß

ans die Willcnsbildnng ausüben müssen. Gerade die obligatorische

Staatsschulc zeichnet sich hierin vorthcilhaft vor den Privatschnlcn ans.

Während letztere zur Vermehrung ihrer Frequenz cö mit der Disziplin nicht

sehr genau nehmen könnncn und ofimals sich den Launen der Eltern fügen

müssen, so können die SlaatSschntc» ungestört durch solche Hindernisse die

Forderungen der Pädagogik hochhalten. Die Wichtigkeit dieses Faktors haben

z. B. die Lehrer von Zürich und Umgebung Gelegenheit zu werthen. Die

Privatschule» sind hier ziemlich zahlreich, und werden großenthcilö durch die

Kinder der fremden Familien freqnentirt, die, an die heimatlichen Standes-

schulen gewöhnt, der Volksschule nicht eben günstig gestimmt sind. In Folge

des Austausches der Schüler komme» die Lehrer der öffentlichen Schulen

nicht selten in den Fall, die Früchte der Privatschnlcn zu beurtheilen, und



27

da ist ed gerade die Disziplin, die als wunder Punkt der meisten Privatschnlen

zu Tage tritt, und deren Mangel jederzeit auch die Leistungen hcrab-

drückt. So hat denn auch schon manches Kind, das in der lockern

Disziplin der Privatschnlen ncdcnanö zu schlagen im Begriffe stand, in der strammen

Ordnung der Staatsschnlc wieder gesunden können. — Angesichts dieser

Thatsache haben unsers Erachtend die Privatschnlen nur dann Berechtigung

zur Existenz, wenn sie an der Weiterbildung der Unterrichtsmethoden

thätigen und namhaften Antheil nehmen. In diesem Punkte einzig sind sie

günstiger sitnirt, als die durch Gesetze, Lchrpläne und obligatorische
Lehrmittel immer etwas cnggcschnnrte Staatsschnlc. Thun die Privatschnlen dieß

nicht, so ist ihr ganzer Aufwand — in Anbetracht der großen Opfer, die

der Staat für die Volksschule bringt — eine unnütze, ja schädliche

Zersplitterung von Mitteln und Kräften. — Dieses Bcrdikt erstreckt sich natürlich

auch ans die evangelischen Freischützen, die sich seit einiger Zeit mehren.

Dank der rührigen Propaganda der äußersten Rechten. Diese Schulen nehmen

sich vor, durch starke Betonung des Religionsunterrichts ein sittlicheres

Geschlecht zu erziehen, als es die Staatsschnlc vermag. Ich glaube im

Vorhergehenden den Beweis geleistet zu haben, daß diese Hoffnung durchaus

illusorisch ist. Ein weiteres starkes Uebcrhandnchmcn solcher konfessionellen

Schulen witz.de sogar eine große sittliche Gefahr mit sich bringen. Der

konfessionelle Zwist, der die Schweiz schon theuer genug zu stehen gekommen,

würde von Neuem auflodern, und jeden Fortschritt lahm legen. Verfassung

und Gesetz garantircn zwar zur Zeit das Recht zur Gründung solcher

Schulen. Daß aber der Staat das ihm zustehende Recht der Beaufsichtigung

durch seine Organe etwas ernster auffassen und ausüben lasse, als

es gegenwärtig geschieht, ist sehr wünschbar, im Interesse der gesunden

Fortentwicklung der Staatsschule, sowie der öffentlichen Toleranz, der

Grundbedingung eines sittlichen Zusammenlebens.

Man kann nicht wohl von der Disziplin der Schule sprechen, ohne

eines vielbestrittcncn Faktors derselben zu erwähnen, nämlich der körperlichen

Züchtigung. In früherer Zeit, als der Staat mit Folter,

Schandpfahl, Prügeln, Ketten und Hinrichtungen strafte, waren auch der

Schule schwere körperliche Züchtigungen erlaubt. Wie die hohe Obrigkeit

sich erfinderisch zeigte in der Auffindung barbarischer und raffinirter Straf-
artcn und Strafwerkzcugc, so machte sich die Erfindungsgabe des

Schulmeisters, statt mit der Auffindung neuer Unterrichtsmethoden, mit der Ent-



28

dcckung neuer Züchtignngsmcthodcn zu schaffen. Da konnte es vorkommen,

daß Lehrer von ihren Stellen entlassen wurden, weil sie sich weigerten, die

Ruthe zu brauchen; oder daß Einer Buch führte über seine Strafen und

nach 50jühriger Dienstzeit sich öffentlich rühmte, so viel 1000 Tatzen,

Ohrfeigen, Maulschellen, Ruthenhiebc n. s. w. applizirt zu haben. Sobald

die mittelalterliche Strafjnstiz humaneren Anschauungen weichen mußte,

so verlangte man auch Entfernung der barbarischen Strafarten aus der

Schule. Zch erinnere daran, daß bei der Abstimmung über jenen Artikel

der Bundesverfassung, der die Abschaffung der Prügel- und Kcttcnstrafc

vorschrieb, in einzelnen Stimmzcddcln der Ausschluß der körperlichen

Züchtigung aus der Schule verlangt wurde („Fort mit den Prügeln aus der

Schule auch fort! Der Lehrer gebrauche statt der Ruthe daS Wort!").
Und wirklich wurde ein bezügliches Verbot in den Schulgesetzcutwurf von

1872 aufgenommen. Wie verhält sich dieser Forderung der Zeit gegenüber

die theoretische Pädagogik und die erzieherische Praxis? Die orthodoxe

Pädagogik, welche den Dualismus von Körper und Geist annimmt, und

hicbei den Körper als die Gefangenschaft des Geistes, als die Quelle aller

Sünden und Anfechtungen ansieht, wird konscgucnterwcisc die Züchtigung

und Unterdrückung dieses widerstrebenden Elementes als eine Nothwendigkeit

ansehen. Körperstrafe und Kasteiuug sind für sie eng verwandt.

—- Boni Standpunkt der Entwicklungstheorie ans wird man sich

unwillkürlich nach Parallelen ans dem Thicrrcich umsehen. Da drängt

sich denn die Beobachtung auf, daß gewisse edle Thiere nicht mit der Peitsche

hehaudclt werden dürfen, wenn mau den beabsichtigten Zweck mit ihnen

erreichen will. DaS sollte doch wohl als maßgebend auch für die Erziehung

des Menschen betrachtet werden. In der That lehrt die praktische Erfahrung,

daß die Körperstrafe in vielen Fällen, ja wenn sie häufig und bei

ältern Schülern angewendet wird, durchweg ihren Zweck verfehlt, und die

Schüler, statt sie zu besser», trotzig, störrisch, verschlagen macht. Anderseits

darf nicht übersehen werden, daß in Folge grnndvcrkchrter häuslicher

Erziehung das Kind bei seinem Schnlciutritt mitunter schon so verdorben

ist, daß die Schule mit den ihr zu Gebote stehenden Mitteln fast nicht

mehr auskommt, wo die direkte Einwirkung auf die Alleö überwuchernde

Sinnlichkeit, also die Erregung körperlichen Schmerzes das einzige wirksame

Mittel ist.—Die körperliche Züchtigung ist demnach in der Schule grundsätzlich

zu vermeiden; der Lehrer, der häufig von ihr Gebranch macht, stellt



29

sich selber ein Armutszeugnis? ans. Dagegen ist es nicht im Interesse

eines gedeihlichen Wirkens der Schule, wenn der Staat — so lange die

Familicncrziehnng nicht eine wesentlich andere geworden, und so lange nicht

staatliche Veranstaltungen bestehen zur Versorgung verwahrloster Kinder —
die Anwendung aller und jeder Körperstrafe untersagt.

Entsprechend der von mir entwickelten Auffassung der Strafe müssen

auch die Sch ulstrafcn überhaupt den Charakter der Vergeltung ganz verlieren

und lediglich als Mittel der An- und Abgcwöhnung betrachtet werden.

Demgemäß darf die Strafe weder zu hart noch gesucht sein, sondern muß

sich naturgemäß an den Fehler anschließen, so daß der Schüler selber

herausfühlt: es handelt sich nicht um die Befriedigung des Nachebcdürf-

nisses von Seite des Lehrers. Fassen wir die Strafe konsequent so ans,

so wird sie den Schüler nicht verstimmen, und sie verliert das Gehässige,

das ihr sonst anklebt.

Als zweiten Faktor der sittlichen Erziehung habe ich die Verstan-
dcsbildung erwähnt. Da die Schule sich die Entwicklung der Intelligenz

zum Ziele setzt, so kann sie auch in diesem Punkte nur wohlthätig

auf die moralische Entwicklung des Kindes einwirken. Ihr Einfluß ans

die Sittlichkeit wird um so nachhaltiger, je mehr der Lehrer sich vornimmt,

nicht von einem Lchrgegenstand wegzugehen, bis der Verstand des SchlllcrS

ihn vollständig erfaßt hat, je mehr also die bloß gcdächtnißmäßigc Auffassung

ans ein Minimum beschränkt wird. Denn die Gewöhnung an Gründlichkeit

und Genauigkeit ist an sich schon sittenbildcnd, die Oberflächlichkeit, die

Phrase ist sittenwidrig. Namentlich auch für das weibliche Geschlecht, das

berufen ist, später im häuslichen Kreise erziehend zu wirken, ist die Dnrch-

schnlnng des Verstandes unentbehrlich, und zugleich das einzige Mittel, die

Franc», diesen wirksamen Faktor im sozialen Leben, den Handlangern der

Reaktion zu entreißen, und in den Dienst der fortschrittlichen Ideen zu stellen.

Was endlich die Gemüt hsbil dung anbetrifft, so hat die Schule
den Stimmungen und Gefühlen, die das Kind ans dem Elternhaus
mitbringt, durch passenden Unterrichtsstoff konkreten Ausdruck zu geben und sie

in eine edle Richtung zu lenken. Moralische Erzählungen, Poesie, Geschichte

bieten die Mittel dazu. Wenn der Proponent sagt, daß der Werth der

moralischen Erzählungen überschätzt werde, und daß sie sogar eine Gefahr

in sich bergen, so stimme ich dem bei. Sie können unter Umständen zu

einer Falschmünzerei der Gefühle führen. Das Kind merkt bald, daß die



:!>>

Handlung in denselben erfunden ist; die Ideenassoziation bringt mit, das?

es mit der Handlung anch die geschilderten moralischen Gefühle für fingirt
hält, nnd die Morallchren für solche ansieht, die man nicht zu halten braucht.

Diese Gefahr tritt ein, sobald die fiktiven Erzählungen häufig geboten werden,

oder großem Umfangs sind, so daß das stoffliche Interesse überwiegt.

— Hieraus ergeben sich für den Lehrer folgende Winke:

1) Die Privatlektüre ist nur in beschränktem Maße zu gestatten und

soll unter der Kontrolc der Schule stehen.

2) Die fiktiven moralischen Erzählungen sind mir für die ersten

Schnlstnfcn passend; sobald das Kind anfängt, Dichtung nnd

Wahrheit zn unterscheiden, haben sie geschichtlichem Stoffe zu

weichen, welcher ans der Primarschnlstnfc neben dem sprachlichen

vorwiegend dem ethischen Zwecke dienen soll.

I) Auf hohem Stufen, wo der Geschichtsunterricht andere Ziele ver¬

folgt, und wo der Schüler reif geworden ist für den Genuß der H

Poesie, da bieten die Werke imsercr klassischen Schriftsteller, erst

Gedichte, dann Epen nnd Dramen, eine reich fließende Quelle

für Gemüths- und Sittcnbildnng.
So aufgefaßt, sehe ich die GcmüthSbildnug für wichtiger und nach

haltiger an, als es der Proponent zu thun scheint. Vergessen wir auch

nicht, daß wir zeitlebens unter der Herrschaft eines gewaltigen Triebes stehen,

der uns so lebhaft an unsere Abstammung erinnert, und dem der Mensch

um so sicherer Unterthan ist, je geringer seine geistige Entwicklung. Diese

Großmacht in der Erziehung ist der Nachahmungstrieb. Schule und

Haus haben dafür zn sorgen, daß dieser Trieb im praktischen Leben

wie beim Unterricht sich wo möglich nur an guten Borbildern bethätigen

kann.

Das Gesagte rcsumirend, erkläre ich mich mit den Thesen der

Proposition einverstanden, in denen ausgesprochen wird: Die Erziehung zur

Sittlichkeit ist nur zum kleinern Theil Sache der Schule, zum weitaus

großem Theil Sache des Hauses; ferner die Einwirkung der Schule auf die

Sittlichkeit ist eine entschieden günstige, und sie verdient die Vorwürfe nicht,

die ihr von gewisser Seite in diesem Punkte gemacht werden. Indeß kann

ich nicht umhin, noch kurz einer Ansicht entgegenzutreten, die in Lchrerkreiscn,

wohl im Acrgcr über jene ungerechten Borwürfe, nicht selten Ausdruck findet;

nämlich man müsse in der Jugenderziehung das Prinzip der Arbcitstheilung



:n

streng durchführen: dein Haus die Erziehung im eigentlichen Sinne, der

Schule der Unterricht. Durch solchen Entscheid macht man die Familie nicht

anders, und doch ist die Mangelhaftigkeit der häuslichen Erziehung eine

anerkannte Thatsache. Die Familie ist in der Entwicklung der vielgestaltigen

sozialen Verhältnisse gewissermaßen ein stationäres Element, sie hat sich

mit der Zeit wenig vervollkommnet; ja in Folge des gewaltigen

Umsichgreifens der Industrie sind Tausende von Familien entstanden, die ihren

erzieherischen Pflichten beim besten Willen nicht mehr genügen können. Da

soll der Staat in die Lücke treten, und wenn nach der Definition Richard

Lange's „die Schule die Summe derjenigen Veranstaltungen ist, welche im

Laufe der kulturhistorischen Entwicklung für die Ergänzung der Familicn-

crzichung nothwendig geworden sind," so hat der Staat der Schule diejenigen

Institutionen beizufügen, welche geeignet sind, die Mängel der Erziehung

gut zu machen. Wenn die Schulgcsetzgcbung sich einmal zu diesem Schritte

ermannt, so wird die Idee Fröbel'S, welche verspricht, der Erziehung von

Schule und Haus neuen, kräftigen Impuls zu geben, ihrer Verwirklichung

nahe sein.

Ich schließe mit einigen Vorschlägen, deren allgemeine Motivirnng
im Vorhergehenden enthalten ist; deren genauere Begründung ich mir jedoch

versagen mußte, um meine Arbeit nicht allzu ungebührlich zu verlängern.

1) Der Staat unterstützt die Gründung Fröbcl'scher Kindergärten,

und ermöglicht durch seine wohlwollende Fürsorge eine gesunde

Entwicklung des Kindergartcuwcscns.

2) Er sorgt dafür, daß Kinder, die in ihren Familien körperlich

und geistig vernachlässigt werden, den Eltern weggenommen und

in andern normalen Familien oder besondern Erziehungsanstalten

untergebracht werden können.

3) In Städten und industriellen Dorfgemeinden sollen Arbeitsschulen

für Knaben errichtet werden, analog den schon bestehenden

weiblichen Arbeitsschulen.

4) Parallel mit den projcktirtcn Civilschulcn sind Fortbildnngschnlcn

für das weibliche Geschlecht zu errichten mit dem speziellen Zweck

der Heranbildung tüchtiger Mütter.


	Beilage IV : Reflexion über die Synodalproposition

