
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 44 (1877)

Artikel: Beilage III : Volksschule und Sittlichkeit

Autor: Stüssy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage îii.

Wolksschule und Sittlichkeit.
Proposition

von Herrw Scknndarlehrcr S t n ß y in Ustcr.

Dos Thema einer Synodalproposition soll zeitgemäß sein und es ist

die Auswahl desselben kurz zu rechtfertigen. Die lebhaft besprochene Frage

über die Stellung des Religionsunterrichts in der Volksschule mußte uns

zu einer Untersuchung des Verhältnisses von Religion und Sittlichkeit einerseits,

und von Schule und Sittlichkeit anderseits einladen. Wenn nach dem

Wortlaut, wie nach Sinn und Geist der 74ger Bundesverfassung und

wesentlich auch in Folge der mächtig wachsenden Zeitströmung zu Gunsten

freier Weltanschauung, die auch in den Volksmassen um die Oberhand zu

ringen beginnt, von Behörden und Lehrern manchenorts gefordert wird, es

möchte aller Religionsunterricht ausschließlich der Kirche zugewiesen werden,

so mag sich ängstlichen Gemüthern die Frage aufdrängen: Was soll aus

den guten Sitten werden, wenn die Schule keinen Religionsunterricht mehr

ertheilt? Wir hätten somit zu erörtern, ob die Sittlichkeit durch Ausschluß

des religiösen Unterrichtes ans dem Lchrplan der Volksschule gefährdet werde,

oder ob letztere andere Mittel habe, auf sittliches Bewußtsein und Handeln

der Jugend günstig einzuwirken. Von großem Einfluß ans die Wahl des

ThemaS war in zweiter Linie die Thatsache, daß in jüngster Zeit in

bestimmter Form Anklagen gegen die staatliche Volksschule gerichtet worden

sind, des Inhalts, dieselbe wirke nicht auf die Sitten, wie sie sollte. Diese

Anklagen bilden eine farbenreiche Skala, welche mit der leisen Klage über

geistige und „gemüthliche" Verfluchung und Leichtfertigkeit unserer Jugend

beginnt, sich dann steigert zum Jammer über die „zunehmende Verwilderung
und Nohheit" und endlich in jenen dunkeln Regionen anlangt, aus denen

der Ruf an die Eltern ertönt: „Rettet Eure Kinder anS den Händen der

gottlosen Schule!"

Mit Bezug auf die Tendenz und die Zielpunkte der Anklagen sind

zwei Richtungen zu unterscheiden: Während da ein neuer besserer „Geist"

eingepflanzt werden soll, geht man dort radikaler vor und verlangt die Bcr-



2

slüiiimelung, resp. die Aufhebung der obligatorischen Volksschule.

Insofern diese letztere Richtung in ihren Forderungen konsequent ist, können

wir ihr die Anerkennung nicht versagen, welche wir jedem offenen und

grundsätzlichen Handeln schuldig sind. Es ist für die Schulfreunde höchst

rathsam, auf diese Zeichen der Zeit zu achten. Die Klagen ertönen bald

von der Kanzel und erscheinen in öffentlichen Blättern. Die Bestrebungen

gegen die staatliche Schule offenbaren sich auf den Lehrstühlen spezifisch-christlicher

Anstalten und machen sich auch bcmerklich in den Volkömassen, wo

das allfällige Mißbehagen über den Steuerdruck und die schlechten Zeiten

einen empfänglichen Boden für schul- und bildnngsfeindlichc Bestrebungen

überhaupt zu versprechen scheint. Sittliche Verstöße einzelner Lehrer geben

nicht bloß Anlaß zu harter persönlicher Beurtheilung des Lehrcrstandcs, wie

sie in ihrer Allgemeinheit ebenso ungerecht als oberflächlich erscheint, sondern

sie werden auch zum Ausgangspunkt von Verhandlungen über die Frage,

ob nicht die Schule überhaupt ungünstig ans die Sitten einwirke

und ob wohl die Vortheile der intellektuellen Entwicklung die Nachtheile für
die Moral aufwicgcn. Es ist unsere Pflicht, ans diese Diskussionen sorgsam

zu achten. Unsere Ehre fordert, daß wir Lehrer den Verlänmdcrn der

Schule offenes Visir zeigen und den Ruf der letztern wahren, anderseits aber,

daß wir der Wahrheit Zeugniß geben, den begründeten Forderungen ehrlicher

Tadlcr gerecht zu werden suchen, indem wir faule Flecken sorgfältig aus-

schncidcn. Es mag angezeigt sein, die Lehrerschaft aufmerksam zu machen,

auf die Gefahren für den guten Ruf der Schule und sie ans die Wache

zu rufen gegen äußere Feinde und innere Schäden.

Setzen wir uns zunächst in's Klare über das Wesen der Sittlichkeit

Eine von einflußreichen Stellen gelehrte Ansicht geht dahin, das Sittcnge-

sctz sei von Anfang an gegeben und unveränderlich. Die Theologie aller

Religionen betrachtet das sittliche Prinzip als etwas über dem Menschen

stehendes, etwas Absolutes und nennt es göttlich. Kulturgeschichte und

Ethnographie lehren aber auf jeder Seite, daß Sittcngesetzc veränderlich sind

wie Alles in der Welt. Es wäre eine schwierige Aufgabe, ein einziges

Gebot zu finden, dem gegenüber nicht aus irgend einer Zeit oder bei irgend

einem Volke ein anderes, ebenso geheiligtes Gebot geradezu widersprechende

Forderungen aufstellte. Eine Vergleichung der Kultur- und Sittengeschichte

alter und mittlerer Zeiten mit derjenigen der Gegenwart zeigt nnS an manchem

Beispiel, daß Grundsätze der Moral im Lauf der Zeit sich allmülig gc-



3

ändert und nach nicht gar langen Perioden in ihr Gegentheil umgeschlagen

hadcn. In Sparta war der Kindsmord innert gewisser Schranken ein

Staatsgrnudgesetz, welches die Wohlfahrt deö Gemeinwesens bedingen sollte,

galt also jedenfalls nicht als unsittlich. Vor nicht gar langer Zeit wurden

Kindsmördcrinncn bei uns mit der härtesten Strafe, dem Tode bedroht und

gegenwärtig wird es von der öffentlichen Meinung ausdrücklich gebilligt, daß

die gerichtliche Praxis in der Zumessung der Strafen für dieses Verbrechen

immer milder wird. Nicht minder auffallende Gegensätze zeigt die

Ethnographie auf. Unsere alten Eltern in Ehren zu halten ist ein Gebot, dem

wir schon mit Rücksicht ans die öffentliche Meinung nachleben müssen.

Amerikanische Völker, welchen in vielen Beziehungen hochentwickelte

Anschauungen und gute Sitten auszuweisen haben, lassen ihre Alten gefühllos

im Stiche, weil das bei ihnen so ererbter Brauch ist. Wir dürfen nicht

einmal so weit zu gehen, umändere Sitten und andere sittliche Anschauungen

zu finden. Diese sind eben Produkte aus unendlich vielen verschiedenen

Faktoren, die zum Theil nur schwer erkennbar sind, aus Faktoren, welche

die ganze Kulturentwicklung bestimmt haben und immer noch bestimmen.

Wie aber diese Faktoren langsam aber stetig sich modifiziren, so sind auch

die Sittcngebote immer dauernden Wandlungen unterworfen. Jederzeit
aber und überall erkenne n w i r in i h neu E rgeb nis se natürlich

er Entwicklung.
Gegenüber solchen Prinzipien der Moral, deren Berechtigung und

Werth in ihrer Entstehung begründet ist, gibt es ein künstliches Sittengcsetz,

das mit jenen oft im Widerspruch steht. Die jeweilige Kulturstufe eines

Volkes zeigt sich kouzcntrirt in der herrschenden Weltanschauung und diese

fand bis heute ihren Ausdruck in den Religionen, die ihrerseits bis in die

Gegenwart hinein die Staatsidcen gebildet oder wesentlich beeinflußt haben.

Die Religion ist auch das Werkzeug gewesen, die Völker zur Anerkennung
der Staatsidcen zu bringen und zwar vermittelst eines willkürlich geschaffenen

Sittengcsetzes, das dem natürlichen, aus den Volksanschauungcn her-

vorgcgangenen vielfach widersprach, dagegen aber trefflich den Interessen

und Absichten der herrschenden Klassen angepaßt war. Doch haben

jahrhundertlange Gewöhnung und gewaltthätiger Druck dem künstliche» Sittcn-
gesctz auch im Volksbcwußtsein zur Geltung verholfen. Die unsinnigsten,
den nächsten Interessen deö Volkes verderblichen Gebräuche haben sich den

Nimbus der Ehrwürdigkcit und Heiligkeit zu erwerben und zu bewahren



4

vermocht. Wir erinnern an den Tribut, der in mannigfachen Farmen gegen

alte Institutionen und Würden noch faktisch geleistet wird, durch kein Gesetz

mehr gefordert, aber durch Herkommen noch stärker gesichert als durch

Urkunden. Doch finden wir auch die Spuren des Kampfes gegen die auf-

oktropirte Sittcnlehrc ans den: Boden der stets sich fortbildenden Volksan-

schauungen. Die Opposition entsprang in den Kreisen, wo die Intelligenz
sich rascher zu äußern Gelegenheit findet, d. h. in den arbeitenden Klassen.

Die gegen das Herkommen kämpfendcn vorgerückten Geister erschienen den

herrschenden Stünden, deren Interessen mit dem Bestehenden verknüpft waren,

als gefährliche Feinde. Es ist mir geschickte Taktik und es liegt viel

Wahres darin, wenn die Träger der Aufklärung« den Volksmasscn als Feinde

der Religion und der bestehenden Sittlichkeit denunzirt werden.

Von den verschiedenen Religionen, welche eine eigenartige Sittlichkeit

begründet haben, kommt für uns nur die christliche in Betracht. Sie ist

hervorgegangen auö der allen Religionen zu Grunde liegenden tclcologischen

oder dualistischen Weltanschauung, die einen Gegensatz von Geist und Materie

voraussetzt. Diese von Aristoteles begründete Auffassung der Welt

nimmt an, allem Sein sei ein Wcltcnplau vorausgegangen, alles Geschehen

habe seinen von Ewigkeit her bestimmten Zweck und auch das nach unsern

Begriffen Unvernünftige habe seine Rechtfertigung in einer uns verborgenen

göttlichen Absicht. Die Religion nun stellt über den Schöpfungöplan

noch einen persönlichen Schöpfer, einen Gott, der mit Eigenschaften ausgerüstet

ist, wie sie nach den jeweiligen Begriffen der Rcligionsbcgrüudcr sich

für einen Gott geziemen. Diesem Gott werden Absichten zugeschrieben, die

wieder der jeweiligen Geistcsrichtnng entsprechen. Wir haben somit in den

Vorstellungen von Gott nichts anders als ein Spiegelbild von der Kulturstufe

und dem Charakter des betreffenden NcligionsstifterS und seiner

Anhänger. Es sind menschliche Phantasicschöpfungcn mit allen Irrthümern,
die menschlichen Spekulationen anhafte».

Wenn man mm nach dieser Weltanschauung die Dinge in der Natur

nicht nehmen darf, wie sie sind und wie sie sich entwickelt haben, sondern

wie sie nach jener vorausgesetzten göttlichen Absicht sein sollten, so läuft das

eben auf eine Beherrschung der Natur und der Menschen durch die Willkür

derjenigen hinaus, die einmal einem Gott bei ganzen Völkern zur

Anerkennung verhvlscn haben. ES ist klar, daß mit dergleichen Anschauungen

weder geistige noch sittliche Freiheit vereinbar ist. Es hat denn auch die



5,

Aristotelische Philosophie, welche, wie bekannt, vom Mittelaltcr an bis in
die Neuzeit hinein daö Geistesleben der Völker beherrschte, die Naturforschung

nicht aufkommen lassen, dagegen hat sie die Gcisteswaffcn geliefert, um die

widersinnigsten Einrichtungen und die unnatürlichsten Ungerechtigkeiten als

nothwendig erscheinen zu lassen und zu rechtfertigen. Diese Philosophie

hat den Aufbau der christlichen Kirche, ihrer Theologie, ihrer StaatSidcc und

ihrer Sittcngcsctze geleitet. Die Nachwirkungen der Lehren des berühmten

griechischen Weltweisen auf unser gcsammtcs Geistesleben und unsere Sitten

sind jetzt noch fühlbar und werden sich kaum in den nächsten Jahrhunderten

verlieren. Die Grundlchren des Christenthums, die für unsere Betrachtung

Interesse haben, sind die drei folgenden:

1) Die Lehre von der Erbsünde oder von der Sünde schlechtweg.

2) Der Glaube an die Abhängigkeit des Menschen von einem per¬

sönlichen Gott, der die Welt nach seiner Willkür regiert.

3) Der Glaube an eine Vergeltung nach dem Tode.

Es möchte lächerlich erscheinen, die Lehre von der Erbsünde heute

noch zu bekämpfen. Aber wenn auch der Katechismus sich keiner großen

Autorität mehr zu erfreuen hat, so stecken doch die Konscgnnzcn dieser Lehre

noch in allen unsern Anschauungen. Die in der Neuzeit aufgetauchten

Richtungen, welche ans wissenschaftlichem und volkswirthschaftlichcm Gebiet

gründlich mit allen Folgerungen aus derselben aufzuräumen begannen,

haben darum auch einen so schweren Stand gegenüber den unter ihrem

Einfluß stehenden Volksanschaunngcn. Als Erbsünde wird von der christlichen

Theologie alles daS bezeichnet, was wir als Ausfluß der physischen

Natur des Menschen kennen. Seine Sinnlichkeit in der weitesten Bedeutung

des Wortes, auch diejenige, die sich in dem Bedürfniß nach geistigen
und acsthctischen Genüssen äußert, der Zweifel, das Streben nach Freiheit
fallen unter den Begriff der Sünde. In unsern Sittcngesctzcn, Anstands-

rcgcln, Umgangsformcn wird so manche natürliche Handlung als unsittlich

verpönt, ohne daß man einen andern Grund für ihre Vcrurthciluug
anzugeben vermöchte als den, daß sie eben nicht zur guten Sitte, zur Gewohnheit

gehöre. Das Streben, die menschliche Natur zu veredeln, geht darauf

aus, die Nohhcit zu mildern und ganz zu beseitigen, den Menschen z»

gewöhnen, bei Befriedigung seiner Bedürfnisse die Rechte und Interessen seiner

Nächsten zu achten und darüber hinaus gefällige, edle Formen zu beobachten

in Allem, was er thut. Nun kommt aber die Theologie und nennt die



e

sinnlichen Begierden dcS Menschen selbst unsittlich. Daraus entstehen Sittengesetze,

die direkt gegen die menschliche Natur gerichtet sind. Für die

nothwendig entstehenden Konflikte hat die Theologie ihre Rezepte, den Glauben

an ihre Gnademnittcl, welche daS gläubige Volk, das ja doch ebenso gern

sündigte wie das ungläubige, der Kirche dienstbar machte. Der Mensch

fürchtet die Gnadenspcndcriu, die Kirche, nnd daS Sittengesetz selbst tritt
in den Hintergrund. Die Gnadenlehrc ist und kann nichts anders sein als

ein Wegweiser zur Unsittlichkcit; wie dieß die christliche Kulturgeschichte

nur zu eindringlich bezeugt. Die Reformation hat daran wenig geändert.

Andere Worte, andere Formeln, die Sache ist dieselbe geblieben. Die

Voraussetzung, dasi die menschliche Natur böse und sündhaft sei, ist bei Katholiken

und Neformirtcn die nämliche. An die Stelle der katholischen Gnadcn-

mittel haben wir die nnvcrstäudliche Lehre von einer Erlösung durch Blut.

Als Grundlagen der christlichen Sittlichkeit erscheinen die Lehren von

der Abhängigkeit des Menschen von Gott und von der Vergeltung. DaS

Bewußtsein der Abhängigkeit von einem höhcru Wesen ist der Entwicklung

selbständiger Sittlichkeit entschieden ungünstig. Es hat keinen Werth, das

Rechte zu thun, weil man muß, und ein Mächtigerer es so will. Der

Mensch soll es thun, weil er es als recht erkennt, nnbckümmcrt um einen

Herrn, der befehlen und drohen kaun. Für Kinder und Knechte,
für Menschen mit sklavischer Gesinnung, mag diese christliche Sittenlehre

passen, aber nicht für freie Menschen. Sollen wir die passiven Tugenden

der Entsagung, des Duldens, des stummen Gehorsams als sittlich erhabene

Eigenschaften betrachten? Nein, wir verlangen vom sittlich gnten Menschen

ein thätig regsames Streben, ein selbständiges Handeln in dem Sinne,
wie Göthc seinen Prometheus in den bekannten herrlichen Versen

sprechen läßt:

1. „Bedecke deinen Himmel ZenS

Mit Wolkendnnst
Und übe, dem Knaben gleich

Ter Disteln köpft

An Eichen dich und Bergcshöh'n

Mußl mir meine Erde

Doch lassen steh'n

Und meine Hütte, die du nicht gebaut,
Und meinen Herd, um dessen Glut
Du mich beneidest.

2. Ich kenne nichts AermercS

Unter der Sonn', als euch Götter!
Ihr nähret kümmerlich

Bon Opferstenern nnd Gebetshauch

Eure Majestät,
Und darbtet, wären

Nicht Kinder nnd Bettler

Hoffnungsvolle Thoren.



7

Z. Da ich ein Kind war
Nicht wußte, wo aus noch ein,

Kehrt' ich mein verirrte« Auge

Zur Sonne, als wenn drüber wär'
Ein Ohr, zu hören meine Klage
Ein Herz, wie mcin's

Sich des Bedrängten zu erbarmen.

4. Wer half mir
Wider der Titanen Ncbermuth
Wer rettete vom Tode mich

Von Sklaverei?
Hast dn nicht alles selbst vollendet

Heilig glühend Herz,
Und glühtest jung und gut
Betrogen, Nettungsdank
Dem Schlafenden dort oben.

5. Ich dich ehren? Wofür
Hast dn die Schmerzen gelindert
Je des Beladcnen?

Hast du die Thränen gcstillet

In des Geängsteten?

Hat nicht mich zum Manne geschmiedet

Die allmächtige Zeit und das ewige Schicksal

Nieine Herren und deine?

6. Wähntest Du etwa

Ich sollte das Leben hassen

In Wüsten flieh'n.
Weil nicht alle

Blüthcnträume reiften?

7. Hier sitze ich, forme Menschen

Nach meinem Bilde,
Ein Geschlecht, das mir gleich sei,

Zu leiden, zu weinen,

Zu genießen und zu freuen sich,

Und dein nicht zu achten, wie ich!

Noch bedenklicher erscheint die Lehre von der Vergeltung in einem

Jenseits. Nicht um des Guten willen, nicht ans Abscheu vor dem Schlechten

soll der Mensch dieß thun und jenes lassen, sondern in der Hoffnung auf

Belohnung und aus Furcht vor Strafe. Als Motiv des sittlichen

Verhaltens ist damit die Selbstsucht anerkannt. Die aus dem Judcnthum
herllbcrgenommcne Vergcltungslchrc zeigt den Gott des Christen als Rächer,

gibt der Gottcsidec einen widrigen gcmeimnenschlichen Beigeschmack und

leistet der Nachsucht und Rohhcit in der menschlichen Natur mächtigen

Vorschubs charaktcrisirt übrigens treffend die christliche Theologie.

Es gibt ein Prinzip, das zum Christenthum gehören soll, dem unsere

freudige Zustimmung zu Theil wird, nämlich die Menschen-, oder

Bruderliebe.
Mit glücklichem Griff hat die Nefonntheologie dieses Prinzig erfaßt,

um damit eine Kirche der Gegenwart oder Zukunft zu gründen.

Eigenthümlicher Weise aber ist dieses Prinzip gerade durch die cnischiedcnsten



8

Gegner jeder Kirche zum reinen Ausdruck gekommen, durch Voltaire und

Rousseau. In den Händen der Kirche ist es dein Prinzip der
Liebe ergangen wie noch allen erhabenen Ideen, die in ihre Machtsphäre

gelangten. Daß es an einen Akt barbarischer Grausamkeit, an die

Kreuzigung Jesu geknüpft wurde, zeichnet den widersinnigen und rohen Charakter

der christlichen Dogmatik für alle Zeiten. Die grcnelvollc Geschichte der

christlichen Kirche, diese Geschichte des menschlichen Wahnsinns, wie sie schon

treffend genannt wurde, zeigt in blutig greller Beleuchtung, in welcher Art
das Christenthum ans die Gesittung der Völker eingewirkt hat. — Aber

woher kommt es, daß eine Religion mit dem so schönen Losungswort

„Liebe" eine solche Masse Blut ans ihr Schnldbuch bekam?

Alle Glaubenslehren mit den Voraussetzungen einer überirdischen Welt

müssen sich feindlich gegen die Ansprüche des gesunden Menschenverstandes

stellen; stützen sich dagegen wesentlich ans diejenigen Anlagen dcS Menschen,

die wir als gemüthliche bezeichnen. Die Phantasie wird vorzugsweise

angeregt und entwickelt und erhält einen überwiegenden Einfluß ans das

sittliche Handeln. Mit der Förderung der Einbildungskraft geht aber eine

Steigerung der Sinnlichkeit Hand in Hand und letztere kommt so zur

Herrschaft. Ganz naturgemäß finden wir denn auch zu allen Zeiten und an

allen Orten übertriebenen religiösen Eifer mit Unsittlichlcit verbunden. Die

Betonung des Kreuzestodes Jesu und der Erlösung durch Blut hat jene

Gemüthsstimmung der Volksmasscn erzeugen helfen, auö welchen in den

Religionskriegen und Jnguisitionsthaten so sprechende Proben von der

veredelnden Macht des Christenthums hervorgingen. Großes hat schon die

Begeisterung vollbracht, aber niemals ist der Mensch mehr in Gefahr, im

Eifer für etwas vermeintlich Gutes, das Schlechte zu thun, als im Znstand

der Begeisterung, wenn nicht der gesunde Menschenverstand die Thatkraft
lenkt. Alle Religionen bedürfen jedoch zur Erreichung ihrer Ziele jener

Gcmüthsanfregnng der Volksmasscn, die auch durch keine Spur eines

verständigen Gedankens durchkreuzt wird, und die wir als Fanatismus nur zu

wohl kennen. Dieser Fanatismus liegt ebensosehr im Wesen der Religion

begründet, als letztere den Einfluß der Vernunft bekämpfen muß. Diese

regelt das Thun des Menschen nach Grundsätzen und Erfahrungen, leitet

ihn jeder Zeit ans klar erkannte Ziele, bewahrt ihn in der erregtesten Stimmung

vor Irrwegen. Ein sittliches Handeln ist nur da möglich, wo die

Vernunft, Gemüth und Phantasie und damit die Sinnlichkeit beherrscht.



l)

Es ergibt sich daraus einerseits der Satz, daß keine Religion mil über-

sinnlichen Vorstellungen eine Sittlichkeit begründen kann, daß die Sittlichkeit

durchaus unabhängig ist von der Religion, anderseits die Nothwendigkeit,

in jedem Menschen die Venunft so zu entwickeln, daß sie alles und

jedes Thun und Lassen bestimme.

Die Geschichte der geistigen Entwicklung der Menschheit zeigt, daß

der Darwin'sche Satz von dem Parallclismuö der körperlichen Ausbildung
der Individuen mit derjenigen der Arten auch besteht für die intellektuelle

Entwicklung. Jeder Mensch macht in seinem Leben denselben Stnfcngang

durch, den gauze Völker in den Jahrtausenden ihres Bestehens verfolgt haben.

Wie im Kinde die Phantasie erwacht, die mit Mährchen befriedigt sein

will und mit Lust an den luftigen Gebilden hängt, so finden wir in der

Völkergeschichte in den Zeiten beginnender Kultur die spielende Einbildungskraft

thätig im Schassen religiöser Vorstellungen von überirdischen Wesen.

Nur wenige Menschen erreichten schon im Alterthum die Stufe geistiger

Reife, wo die reine Perstandcsarbeit beginnt. Erst die drei letzten

Jahrhunderte sind Zeuge gewesen, wie die Wissenschaften allmälig zur Geltung

gelangen gegenüber den aus der Phantasie hervorgcgangcncn wunderlichen

Gemischen von Meinungen und Lehren, die zur Theologie gehören oder mit

ihr nahe verwandt sind. Der Weg der Befreiung von der Macht ererbter

und überlieferter Vorstellungen zur geistigen Selbständigkeit, zum klaren Denken

ist eben ein schwerer und nur Wenige machen ihn aus eigner Kraft.
Leichler wird diese Bcfrciungsarbeit unter fremder Leitung und wohl die

meisten Menschen sind im Stande mit Hülfe des Unterrichts diesen

Entwicklungsgang durchzumachen. Es handelt sich nur darum, Jeden zum

Beobachten anzuregen, an's Denken zu gewöhnen und ihn zu veranlassen,

seine Handlungen unter die Leitung der Denkthätigkeit zu stellen. Daher
die Forderung allgemeiner Volksbildung, die aber erst in der Neuzeit, in

der Zeit der Aufklärung laut und nachdrücklich gestellt worden ist. Die

Schule der RcformationSzeit hatte ja bloß rein kirchliche Zwecke im Auge,

nicht Volksbildung. Daß aber der Zweck aller Geistesbildung und aller

Erkenntniß die Veredlung der Sitten sei, das haben schon alle

griechischen Philosvphenschulen ohne Ausnahme anerkannt, indem sie

ausdrücklich die Sittcnlehrc als wesentlichen Theil in ihre Systeme aufnahmen.

Die großen Männer des 18. Jahrhunderts waren alle einig, daß die

Aufklärung der Sittlichkeit zu gut kommen werde.



10

Wenn aber auch dic Heroen dcr deutschen Dichtkunst, Lcssing, Göthc

und Schiller in all' ihrcm besten Schaffen und Streben die sittliche

Veredlung der Nation als höchstes Ziel im Auge hatten, so konnte ihr Ein
flust zunächst nur auf die begünstigten Stände sich erstrecken und nur langsam

in's ganze Volk hinansdringen. Waren doch die Biass en für die

Blüthen der Dichtkunst damals noch wenig empfänglich. Auch können wir
nichts sagen von einer sittlich enden Wirkung dcr Mnsik auf die

bevorzugten Stände, selbst da nicht, wo Meister ersten Ranges wie Mozart
und Beethoven wirkten und schufen. Einseitiger Einfluß dcr Kunst

wirkt nicht gerade günstig ans die Sittlichkeit.

ES musste Pcstalvzzi kommen mit seinem Satz: „Nur durch

Ausbildung aller Geisteskräfte und insbesondere durch Anregung dcr Denkfähigkeit

ist ein sittliches Verhalten des Menschen zu erzielen. Alle Menschen

sind dieser Ausbildung fähig und Alle haben das Neckst, sie zu fordern, der

Staat die Pflicht, sie Allen zu Theil werden zu lassen." Der französische

Nationalkonvcnt dckrctirt am 5. Januar 1794 eine allgemeine obligatorische

Volksschule, vor dcr Hand ein papierner Erlaß, immerhin abcr eine der

besten unter den vielen unsterblichen Gcistcsthaten jener wahrhaft glorreichen

französischen Versammlung. Die Hclvctik will die Idee in dcr Schweiz

verwirklichen und legt wenigstens lebensfähige Keime in den Boden, die

dann Anfangs dcr 30ger Jahre an einigen Orten aufgehen. So im

Kanton Zürich. Man hat dcr Scherr'schcn Schule den Vorwurf gemacht,

sie habe einseitig die Bcrstandcsbildnng auf Unkosten dcr Gcmüthsbildung

berücksichtigt. Es liegt in diesem Tadel gerade das beste Zeugniß für die

Schule dcr Dreißiger Jahre, denn damit wird eben anerkannt, daß Scherr

darnach gestrebt habe, durch Entwicklung dcr Vcrstandcökräftc eine sichere

Grundlage für die Sittlichkeit zu gewinnen.

Die Bcrstandesbildnng besteht darin, den Menschen durch die Mittel
des Bcobachtcns und Denkens zur Erkenntniß dcr Wahrheit zu führen.

Jeder religiöse Glaube muß einmal den Schmclzticgcl des Zweifels passiren,

ans welchem er niemals unbeschädigt hervorgeht. Wenn aber diese religiöse

Voraussetzung dcr Sittlichkeit ganz oder thcilweisc in die Brüche geht, so

hat die Sittlichkeit selbst kein anderes Schicksal zu erwarten. Gründe» wir daher

sittliche Erziehung auf einen Boden, dcr im Wesentlichen nie wanken kann,

ans die Erkenntniß dcr Wahrheit.
WaS ist Wahrheit?



z l

Alle Beobachtungen, alle Erfahrungen fähren nns zn der Ueberzeugung,

daß in der Welt alles streng gesetzmäßig zugeht, allc Erscheinungen

auf sittlichem Gebiet wie ans jedem andern in streng ursachlichem

Zusammenhang stehen, daß dcS Menschen Wohlergehen daher auch wesentlich von

seinem eigenen Verhalten abhängig ist. Der Mensch ist Egoist, er hat bei

all' seinem Thun in erster Linie sein eigenes Wohlsein im Auge. In den

kleinern und größer» Gemeinschaften, in denen wir leben, in Familie,
Gemeinde, Staat, kann der Einzelne nur dann wirklich glücklich sein, wenn

die Andern'in seiner Nähe nicht unglücklich sind. Durch unsittliches Ha n ¬

deln macht er sich oder Andere unglücklich. In letzterem Falle schadet er

dem Ganzen und damit sich selbst wieder. Die aufgeklärte und entwickelte

Vernunft fordert von Jedem und gerade vom Egoisten die Tugenden des

Gcmcinsinns, der Vaterlandsliebe, Der verständige Egoismus verlangt in

der Verwaltung des Gemeinwesens Gerechtigkeit und Gleichberechtigung Allers
wie sie in der konsequent ausgebildeten reinen Demokratie zur Wahrheit
werden müssen. Anderseits erkennt derselbe EgoiSmnS auch die Nothwendigkeit,

nach den Worten Jesu zn handeln : „WaS du wünschest, daß man

dir thue, daS sollst du all' deinen Mitmenschen thun," Die Humanität ist

mir eine Konsequenz dcS vernünftigen.aufgeklärten EgoiSmnS.

Unsere erste These lautet: Die Vorbedingung eines selbständigen

sittlich guten Verhaltens ist eine tüchtige VcrstandcSbildnng.

Hauptaufgabe der Volksschule, welche bei der Erzichnng sittlich guter Menschen

mitwirken will, ist Entwicklung und Uebung der Denkkräfte.

Aber soll denn die Schule nicht die Pflege der GemüthScigenschaftcn

zu ihrer Aufgabe machen? Wir schätzen ein cdleö Gcmüthslcbcn sehr hoch.

Die Ncgnngcn desselben in der Freude bereiten dem Menschen die Augenblicke

seligen Glückes und versetzen ihn in der Trauer in erhabene

Stimmungen. Die Macht des Gemüths hat scheinbar rohe Menschen schon zn den

edelsten Thaten angespornt. Und doch dürfen wir dessen Einfluß ans die

Sitten nicht zn hoch anschlagen. Die Aufregungen gehen gewöhnlich bald

vorüber und daS Gemüth verliert in der Langeweile dcS Alltagslebens
gerade bei den besten Vorsätzen schnell seine Macht über die Thatkraft. Das

in der gehobenen Stimmung geplante Gute erscheint in der Nüchternheit

als überspannt und wird nicht oder nur mit Widerwillen ausgeführt.

Gemüthliche Regungen vermögen bisweilen sittenlose Menschen eine Zeit lang

vom Vergehe» zurückzuhalten, aber wenn nicht der Verstand beständig einen
4'



12

leitenden Einfluß geltend macht, sa rächt sich die unterdrückte Sinnlichkeit

frecher oder später nur durch um so wildere Ausgelassenheit für den erduldeten

Zwang. Anderseits verleitet das Gemüth zu mancher Handlung der

Schwäche. Große gemüthliche Empfänglichkeit ist in der Regel mit stark

entwickelter Sinnlichkeit gepaart und die Aufregungen beider gehen parallel.

Wer den raschen Eingebungen immer folgt, handelt immer wohlmeinend,

bisweilen edel und hochherzig, manchmal thöricht, nicht selten aber

unsittlich. Wer jeden Anreiz zum Handeln immer zuerst der kühlen Kritik
des Verstandes unterbreitet, der scheint kaltherzig, selten aber -ist er unsittlich.

Ein durch gemüthliche Regungen bedingtes Verhalten ist schwankend, unzu-

verläßlich, bald gut, bald schlecht. Nur der Verstand vermittelt eine

gleichmäßige, grundsätzlich gute Handlungsweise.

Die neueste Forderung lautet übrigens: Die Charakterbildung soll

ein Hauptziel der Schule sein. Ist es der allgemeinen Volksschule möglich,

auf die Charaktereigenschaften der heranwachsenden Jugend wesentlich bestimmend

einzuwirken? Zu den Eigenschaften, deren Gesammtheit wir als

Charakter bezeichnen, rechnen wir u. A. Ehrlichkeit — Falschheit, Sanftmuth

— Jähzorn, Zanksucht — Friedfertigkeit, Mitleid — Gleichgültigkeit,

Gcoßmuth — Härte :c. Gewissenhaftigkeit oder Leichtfertigkeit, ehrenhafte

Rechtlichkeit oder Pflichtverletzung, Bescheidenheit oder Hochmuth, Un-

eigennützigkcit oder rücksichtslose Gewinnsucht.

Können diese Eigenschaften in der Schule gelehrt oder bekämpft werden?

Sie sind zum Theil vou den Eltern ererbt und haben sich schon entwickelt, wenn

die Kinder zur Schule kommen. Andere Eigenschaften entstehen durch Gewohnheit

im elterlichen Haus, wo sie durch Beispiel und Gcwährcnlassen gepflanzt werden

und erstarken, wieder Andere können sich erst zeigen, wenn die jungen Leute

der Schule entwachsen sind und in'S Leben hinaus treten. Es ist Aufgabe

der Gesamiutcrzichung, die Keime guter Eigenschaften zu pflegen, die

Anlagen zu schlimmen zu unterdrücken oder an der Entwicklung zu hemmen,

doch der größte Theil dieser Aufgabe kaun nicht der Schule, sondern muß

dem elterlichen Hause zufallen. Die Familie gebietet über einen bedeutenderen

Einfluß als die Schule. Gerade die schlimmen Charakterzügc treten schon

in den Kindcrjahrcn hervor in der Freiheit, wie sie das Kind im Elternhans,

im Freien, im Umgang mit andern Kindern genießt, weniger aber

in der Schule, wo das Kind sich beobachtet weiß. Die Mutter kennt die

guten und schlimmen Eigenschaften ihres Kiudcö besser, da sich dasselbe in



13

ihrer Gegenwart offener und freier bewegt als in der Schule, sie hat auch

mehr Gelegenheit, durch Gewöhnung und stetige Aufsicht zu wirken. Man
kann doch tue Schule nicht vcrantworilich machen für all' das, was die

Kinder im Umgang mit Erwachsenen daheim auf der Gasse sehen, hören,

nachahmen und mitmachen. Wenn der kcrnhafte, votlklingcndc Fluch eines

Fuhrmannes dem Kinde angenehmer klingt als irgend ein weiser Spruch,
so ist nicht die Schule daran schuld, daß der Sprachgebrauch eine Anzahl

voller Klänge der Sprache der Zote und der Landstraße überlassen hat.

Die besten Mittel, den Charakier des Kindes zu bilden, sind nicht

Belehrungen, sondern Gewöhnung, Aufsicht, Umgang. Konsequente Haltung, freundlich

ernstes Benehmen, taktvolle Behandlung von Seite des Lehrers habe»

unendlich mehr Werth für Charakterbildung der Schüler als jeder Unterricht.

Beispiel und Aufsicht müssen aber beständig wirken, es sollen also Familie,

Nachbarschaft sich mit der Schule in diese Aufgabe theile». Es ist von

großer Bedeutung, wie das Kind sich benehme in der Freiheit. Höchst nach-

thcilig, ja gefährlich ist in dieser Beziehung, wenn Zeiten strenger pedantischer

Zucht wechseln mit zügelloser Losgcbundenheit. Die Erfahrung zeigt,

wie dabei neben widerwärtiger Heuchelei die gemeinste Nohheit und noch

Schlimmeres großgezogen wird. Wohlthätig wirkt eine milde, freundliche

Aufsicht, die dem Kinde jederzeit freien Spielraum für harmlose Fröhlichkeit

gewährt, die aber ununterbrochen wirksam ist. Ohne fühlbaren, irgendwie

lästigen Zwang gewöhnen sich die Kinder daran, sich frei, selbständig

und selbstbewußt und dabei anständig und gesittet zu betragen.

Der Werth moralischer Erzählungen auf die Geinüthsbildnng in diesem

Alter wird gewöhnlich überschätzt. Das stoffliche Interesse, das Unterhaltende

nimmt das Kind vorwiegend in Anspruch und die Moral wird liegen

gelassen. Bei nicht ganz sorgfältiger Auswahl deS Stoffes wird die Phantasie

überreizt, es werden unnatürliche Vorstellungen erzeugt, ein träumerisches

Wesen großgezogen und der Sinn für ernste Denkthätigkeit geschwächt.

Das wirkliche Leben mit seiner Nüchternheit und seinen ernsten Anforderungen

wirkt dauernder und intensiver auf die Charakterentwicklung als jeder Unterricht

und jede Lektüre; aber diese Einwirkung beginnt erst mit dem Eintritt
der jungen Leute in's Leben.

Wir sprechen als II. These den Satz aus: Die Volksschule

kaun keinen vorwiegenden Einfluß ans Charakterbildung ausüben, »veil



14

die wirksamsten Faktoren im Kreise der Familie liegen und »veil die

Charakterbildung eigentlich erst am Cnde der Schulzeit beginnt.

Wenn damit der direkte Einfluß der Schule ans die Sittlichkeit
alö gering bezeichnet, die Verantwortlichkeit derselben für die Erschcimmgen

ans sittlichem Gebiet also abgelehnt werden muß, so schlagen wir den

indirekten Einfluß ans das Volksleben um so höher an. Wir haben den

wesentlichen Theil der erzieherischen Aufgabe den: Elternhaus zugewiesen

und erwarten von der Einsicht der Eltern, welche selbst eine gute Schule

genossen, einen wesentlichen Theil der sittlichen Erziehung ihrer Kinder

übernommen und erfüllt zu sehen. Diese mittelbare Einwirkung der Schule

muß daher ihrer Natur nach nur eine allmäligc, sehr langsame sein. Wir
müssen also längere Zeiträume in'S Auge fassen, um Bergleichungcn machen

zu können. Die Neformschule wurde im Kanton Zürich im Jahr 18lZ2

gegründet, sie wirkt seit 50 Jahren. Etwa zwei Generationen haben diese

Schule genossen und unter uns finden sich noch die letzten Trümmer einer

Volköklassc, die keine Schule genossen, die zum Theil der neuen Einrichtung

feindselig gegenüber stand und deren Einfluß auf die heranwachsende Jugend

kein durchweg günstiger, in keinem Fall aber ein geläuterter, klar bewußter

war. Wenn wir jetzt noch klagen müssen, daß die Kinder in ihrem täglichen

Umgang zu Unsitten verleitet werden, gegen welche der Lehrer machtlos ist,

so kann man doch sagen, daß dieß früher, vor ÜO und mehr Jahren viel

schlimmer war und daß eine langsame Äcsscrnng nicht zu verkennen ist.

Die Eltern haben also die ihnen zufallende Aufgabe zu lösen begonnen und

zwar in befriedigender Weise im Allgemeinen. Der nicht hoch genug

anzuschlagende günstige Einfluß gebildeter Väter und Mütter muß aber

progressiv wachsen und wir sind zu der Hoffnung berechtigt, daß die Zukunft
sehr günstige Resultate zu verzeichnen habe.

Doch kennen wir noch viele Erscheinungen im Volksleben, gegen

welche die Schule weder direkt noch indirekt ankämpfen kann, denen die

Schuld an gewissen betrübenden Vorkommnissen bcigcmcssen werden muß.

In agrikolen Gegenden gibt es alte Gebräuche, eigentlich dazu geschaffen,

in den Kindern Auslands- und Schamgefühl frühzeitig zu ersticken. Ich
führe beispielsweise an die sogenannten Lichtstnbcten im Winter, an denen

in vielen Ortschaften schon die Elementarschüler und Schülerinnen sich

lebhaft bcthciligcn. Man muß selbst solche Kindcrsoireen belauscht haben, um

es glauben zu können, wie da Zoten und schlüpfriges Geschwätz von



15

dm Alten auf die Jungen vererbt werden. Es ist dieß übrigens nur eine

Schamnwcllc an der Oberfläche des Volkslebens, die uns ahnen läßt, wie

viel Rohheit und Wnsthcit noch übrig gebliebe» anS alten Zeiten, getreu

übergetragen von Geschlecht zu Geschlecht, aber doch allniälig sich

zurückziehend in die Tiefen. Daß sie sich nicht mehr so nngcschent an die Öffentlichkeit

hcrvorwagen, begrüßen wir als eine Frucht der Volksschule.

In industriellen Gegenden wirken die hänslichen Verhältnisse vieler

Fabrikarbciterfamilien entsittlichend ans die Kinder in einem Maße, daß die

Schule nicht verantwortlich gemacht werden kaun für Gesinnung und

Handlungsweise der heranwachsenden Leute. Es gibt Familien, die halbjährlich,

vierteljährlich von Ort zu Ort ziehen, immer in ökonomischer Bedrängnis;

sind, von der Hand in den Mund leben, die cS mit den Geboten der Sitte
so wenig genau nehmen, als mit den Paragraphen des Strafgesetzbuches,

insofern diese Dinge ihnen überhaupt bekannt sind. Von einer häuslichen

Erziehung kann aber nur in dem Sinne die Rede sein, daß die Eltern

manchmal das schlechte Beispiel selbst geben. Der Boden gerade für die

schlimmen Angewöhnungen ist vom Kindheitsaltcr an ein sehr günstiger.

Wenn anS solchen Verhältnissen Individuen hervorgehen, die ihr Leben lang

mit Justiz und Polizei zu thun haben, so wird kein Vernünftiger der Schule

die Schuld bcimcsscn wollen. Gegen die Wirkung der ökonomischen

Verhältnisse ans das sittliche Bewußtsein und die Gewohnheiten ist die Schule

überhaupt machtlos. Keine Belehrung wird die durch Noth und Mangel

hervorgerufene und verschärfte Verbitterung des Armen weg zu diSpntiren

vermögen, der in den sozialen Ordnungen und Unordnungen die Ursachen

seines Elendes sucht. Suche man die Quelle vieler Verbrechen und Laster

in den traurigen Zuständen gewisser Volksthcilc und beseitige man diese

letzter» und man wird der Sittlichkeit des ganzen Volkes den wirksamsten

Dienst erwiesen haben. Die sittlichen Zustände sind in erster Linie ein

Werthmcsscr für die soziale Ordnung und können nicht als Zcngcu gegen

die Volksschule aufgerufen werden.

Anderseits haben die Sitten der Kinder reicher Klassen unter den

Folgen dcS Luxus und einer früh genährten Genußsucht zu leiden. Reichliches

und ohne Nachdenken gewährtes Taschengeld macht nnerwachscnen

Jungen Gcnnßmittcl zugänglich, welche auch für Erwachsene nicht ersprießlich

sind. Die für Gesundheit und Moral entstehenden schlimmen Folgen,
die üblen, für das ganze Leben vcrhängnißvollcn Gewohnheiten kommen ans



Ik

Rechnung der Eltern, welche allfälligc Einmischungen in dieß Gebiet

zurückweisen würden. Es w,rd bei Besprechung sozialer Fragen von gewissen

Seiten immer über die „Begehrlichkeit" der Arbeiter geklagt, die auch der

humanste Arbeitsherr nicht zu befriedigen vermöge. Der Klage gegenüber

ist es nur gerecht hinzuweisen ans die „Begehrlichkeit" schlimmerer Art bei

jungen Leuten ans „guten Familien", die von Jugend ans an LnxnS

jeder Art gewöhnt, keinen Sinn mehr für Arbeit und ehrliches Streben

haben, denen kein Gcnnst mehr des Reizes genug zu bieten vermag. Will
man die zahlreichen sittlichen Ausschreitungen reicher Herrchen, denen ihre

Mittel AlleS erlauben und die oft unnennbaren Laster vornehmer und reicher

Muttersöhnchen etwa auch auf Rechnung der Volksschule schreiben?

Trotz all' diesen der Schule entgegen wirkenden schädlichen Einflüssen

dürfen wir doch ans eine Reihe Erscheinungen im Volksleben hinweisen, die

als erfreuliche Früchte der Schale bezeichnet werden können. Wenn die

Väter und Mütter der Schülergcncration der Gegenwart in dankbarer

Erinnerung an die eigene Schulzeit regen Antheil nehmen an den Fortschritten

ihrer Kinder und redlich mitwirken in HauS, Gemeinde und Staat an

Allem, was der Bildung der Jugend dient, wenn sie ohne Murren schwere

Schnlsteucrn dekretiern und zahlen, für ideale Strcbnngcn entgegenkommendes

Verständnist zeigen, so notircn wir das als Frucht der Volksschule und

stellen getrost die gegenwärtig im Kanton Zürich herrschende VolkSstimmnng

derjenigen gegenüber, welche im Anfang der !Z0er Jahre die Einführung
der Ncformschule erschwerte und am Ende jener Periode der schul- und

kulturfeindlichen RcligionSretterbandc zum Siege vcrhalf. In dem Opfersinn

der kleinsten, abgelegensten Gemeinwesen gegenüber den Forderungen

öffentlicher Interessen liegt ein sittliches Moment, das glänzend absticht gegen

den Fanatismus, der nach nebelhaften, übersinnlichen Zielen strebend nur

im Streit mit Andersdenkenden und in der Verfolgung der Vernünftigen

sich zu äustern vermag. Die innere Geschichte unsers KainonS seit der

bekannten „Offenen Erklärung der 78 Pfarrer" gegen den damaligen Pfarrer

Vögclin in Uster 1864 bis auf heute, da man in religiösen, politischen

und sozialen Fragen seine Meinung frei und ungcschcnt äustern darf, hat

zur Evidenz erwiesen, das; der Fanatismus, der allerdings hie und da

noch spuckt, keine Aussicht mehr hat, daö Volk in Bewegung zu setzen,

Dank der durch die Schule entwickelten Vernunft der Bolksmassen.

Als sittlichendc Wirkung der Volksschule verzeichnen wir ferner die



17

Läuterung der öffentlichen Meinung über das sittliche Verhalten des

Einzelnen. Diese Nichterin ist strenger geworden, aber sie ist nicht mehr so

roh. Sie urtheilt feiner und schärfer und geht mehr ans die Motive des

Handelns. Sie tadelt nicht mehr bloß das Unrechte, sie verlangt positiv

daS Gute, das Billige, das Edle und Großmüthige. Es treten dann auch

in den untern Volksklassen Züge von einem Edclmuth zu Tage, den man

früher als ein Privilegium der höhern Stände zu betrachten gewohnt war.
Dann ist man gegenüber dem bestraften Schuldigen milder, bälder versöhnt

als früher. Kommt diese Milde etwa einem Unwürdigen zu gut, so ist

es für die Sitten der Gesammtheit ein gutes Zeichen, daß sie einen

Unverbesserlichen wohl meint ertragen zu können?

Der religiöse Bcrgcltnngsglaubc in seiner Nohhcit und Härte ist im

Volke gebrochen und hat humanen Gesinnungen Platz gemacht, die nicht

mehr Sondcrgnt weniger einsamer Denker sind. Die 74gcr Bundesverfassung

enthält eine Reihe von Bestimmungen, die humanitäre Absichten der

Gesetzgeber zum Ausdruck bringen. Unter denselben glänzt vor allem der

Artikel, der die Todesstrafe abschafft. Bei der Abstimmung über jene

Verfassung hat das Volk derjenigen Kantone, welche eine Volksschule mit vcr-

standcSbildender Tendenz haben, diese Verfassung gerade jener humaner Grundsätze

willen angenommen. Hätten wohl in den 30er Jahre» unsere Zürcher mit

Mehrheit für Abschaffung der Todesstrafe und Gleichstellung aller Schweizerbürger,

für Beseitigung der Ehchindcrnissc für Arme gestimmt.

Wenn wir die Staatsfoemcn auf ihren sittlichen Werth prüfen, so

muß nnö diejenige als die vollkommenste erscheinen, unter welcher jeder

Einzelne sich zur höchstmöglichen Stufe entwickeln kann. Die strengsten

Anforderungen in intellektueller und sittlicher Beziehung stellt nur die reine

Demokratie an alle Bürger ohne Ausnahme, diese Staatsform muß

deßhalb die Bürger, auch am meisten fördern. Keine andere Verfassung

vermag die Sittlichkeit mehr zu heben und zu läutern, und da sie übcrdieß den

Forderungen der Vernunft und der Gerechtigkeit am meisten entspricht, so kann die Demokratie

die sittliche Staatsform pur axvcllcnivc! genannt werden. Die Volksschule

dcS Kantons Zürich hat nun wohl mittelbar daS meiste dazu

beigetragen, daß unsere kantonale Verfassung von 1869 in'S Leben treten konnte.

Mit derselben gelangten eine Reihe von Bestimmungen znr Geltung, welche

direkt ans materielle und damit auch ans sittliche Hebung der untern Volksklassen

abzielen. Wohlthätigkeit und HülfSbcreitschaft, Unterstützung der



18

Nothlcidcnden sind nicht mehr Tugenden weniger Einzelner, sic sind gesetzliche

Pflicht Aller geworden. Tie christliche Bruderliebe, un kirchlichen

Katechismus ohne Wirkung geblieben, hnt sich ein modernes Sprachrohr

genoninien: Die kräftig in'S Leben hinanSgreifcnden Paragraphen der bürgerlichen

Gesetze. Ein Zeichen für die Sittlichkeit eines ganzes Volkes sind

die Aeußerungen der Selbstsucht einerseits, die der Uneigcnm'tzigkeit anderseits.

Unsere geheimen ReferendnmSabstimmnngen durch die Urne über Gcsetzes-

vorlagen, welche dem Volke große Opfer zumnlhcn, geben einen untrüglichen

Maßstab dafür, wie weit der Gemeinsinn im Volk den stenerfürchtenden

EgoiSinuS überwunden hat. So legt denn die zürchcrische RefcrendmnS-

abstiminnng über daS Wasserbangesetz mit seinen großen Ansprüchen an die

Taschen der Steuerzahler glänzend Zeugniß ab, wie die Volköiuassen in

ihrer großen Mehrheit humaner fühlen, verständiger und großherziger denken

gelernt haben. DaS Zürchervolk hat mit klar bewußtem Willen den Grundsatz

: „Einer für Alle und Alle für einen" zur Wahrheit gemacht. Wer

die Engherzigkeit, den beschränkten Oertligeist, den Kastenhochmuth kannte,

wie sie noch in den Dreißiger Jahren in unserem Volke die Oberhand hattlen,
der mag ermessen, wie viel die wirklich patriotischen Gesinnungen seither

zugenommen. Und daß die Volksschule an dieser Sinnesänderung mächtig

mitgewirkt hat, wird wohl Niemand zu bcstreiten wagen. Der

demokratischen Verfassung aber gebührt daö Verdienst, dem Volk öfters Gelegenheit

zu geben, edlen und großen Aufgaben in'S Auge zu schauen, sich an
die Erfüllung patriotischer Pflichten zu gewöhnen und damit die ächte

Vaterlandsliebe, die schönste Frucht der Sittlichkeit eines Volkes, zu bethätigen

und zu stärken. Endlich scheint eö, daß im Volke daö Gefühl der

Zusammengehörigkeit stärker geworden. Großartige, dem gemeinen Besten

dienende Werke, die in den letzten Jahren durch daö ausdauernde, opferwillige

Zusammenstehen vieler Privaten, Gemeinden und ganzer LandeSgegenden

ermöglicht worden sind, geben in glänzender Weise Zeugniß von dem mächtigen

Walten des GcmeinsinnS. So ausgebildet daS Bewußtsein individueller

Freiheit bei unsern Republikanern, darf die Staatsgewalt in neuerer Zeit
in ganz anderer Weise als früher in diese Freiheit eingreifen, wenn daö

Gemeinwohl eö verlangt. Ich erinnere an daö GesnndheitSpolizcigesetz mit

seinen Konsegucnzcn in der Anwendung. Die solche Erscheinungen

bedingende Sinneswcise dcö Volkes ist eine Frucht der Schule. DaS

Zusammenleben der Kinder beim Unterricht und beim Spiel in Jedem weckt daö Be-



19

wußtsein, daß es ein Theil eines größern Ganzen ist. Wenn eö niit Andern

seine kleinen Leiden und Freuden theilt, so fühlt es, daß der Mensch mir
etwas sein kann im Verein mit Andern. Ans diesem Bewußtsein

entspringt später der Bürgerst»», welcher Grundbedingung des Bestandes

gesunder republikanischer Gemeinwesen. Wundern wir uns nicht, wenn aus

Instituten mit spezifischer Richtung und dem System strenger vornehmer

Abschlicßnng der Zöglinge gegen andere Jngendkreise gewöhnlich Leute

hervorgehen, die vermöge gewisser stark ausgeprägter Eigenschaften unfähig sind,

am republikanischen Staats- und Gemcindelcbcn theil,zunehmen.

Von bedeutungsvoller Einwirkung ist eine Seite der Schnlthätigkeit,
die freilich als rein äußerlich erscheint. Auf der Primarschulstufe würde

ein Unterricht über Reinlichkeit die Schüler wohl schwerlich dazu bringen,

sich zu waschen und die Kleider rein zu halten. Nur die strenge Anforderung,

welche die Schule jeden Tag an die Schüler stellt, ordentlich und sauber

zu erscheinen, gewöhnt sie daran und pflanzt ihnen den Sinn für Reinlichkeit

ein, daß cS ihnen zum natürlichen Bedürfniß wird, daö zu thun, was für
Gesundheit unerläßlich ist und ein anständiges, ordentliches Leben bedingt.

In den abgelegenen Landesgegendcn ist, wie ältere Lehrer und andere

Leute sich wohl zu erinnern vermögen, der Sinn für Reinlichkeit von den

Kindern ans der Schule iu'ö elterliche Hans getragen worden. Ich brauche

hier nicht auszuführen, wie mächtig die Reinlichkeit auf die Sittlichkeit
einwirkt. In ähnlicher Weise haben die ncucrbauten, schönen und

saubergehaltenen Schulhäuscr allmälig auf daS Aussehen ganzer Ortschaften einen

Einfluß geübt, daß man nach Jahrzehndcn dieselben vorthcilhast verändert

fand. Der saubere SchnlhanSplatz, der hübsche Garten, der laufende Brunnen

mit Steinschalc und Mcssingröhre — Alles das war neu im Dorfe, machte

Eindruck und wurde nachgeahmt. Es erwachte ein lebhafter Sinn für hübsche

Ausstattung und Instandhaltung der Wohnungen im Innern und »ach Außen,

die Freude und der Geschmack am Schönen und Anmuthigcn und damit war

naturgemäß eine Verfeinerung der sittlichen Empfänglichkeit verbunden.

Endlich haben die Schulen die Keime deS Kunstsinns auch in der

entlegensten Bcrggcmcinde geweckt. Gesang und dramatische Darstellungen

werden aus dem Lande fast ausschließlich durch die Schule vermittelt Mögen

dem Kritiker in acsthetischcr Beziehung die dicßfälligen Leistungen noch so

gering erscheinen, sie erschließen den am wenigsten begünstigten Theilen des

Volkes daö Reich des Schönen doch und das Laudmädchen begeistert sich



20

an den Darstellungen des bäurischen Minien vielleicht inniger als die Stadt-
damc an der feinen Kunst des weltberühmten Schauspielers sich ergötzt, Sie

verdränge» die rohcrn und gemeinern Volksbelustigungen allmälig, bieten

dem Gcmüthsleben eine gesunde Nahrung und haben darum einen nicht zu

unterschätzenden veredelnden Einfluß auf die Sitten.

Wir fassen unsere Betrachtungen in der III, These zusammen:

Die in den 30gcr Jahren geschaffene Volksschule hat mit ihrer Tendenz,

den Verstand anzuregen, die Dcnkkraft zu üben, die Schüler an das

Beobachten zu gewöhnen, mächtig zur Aufklärung der VolkSmasscn beigetragen.

Diese Aufklärung hat direkt und indirekt das sittliche Bewußtsein des Volkes

gehoben und dieß zeigt sich vornehmlich in den Aeußerungen dcS Volks-

willens, der sich durch größer» Gcmeinsinn, gesteigerten Patriotismus
kennzeichnet und klares Verständniß der Aufgaben der fortschreitenden Civilisation
verräth.

Aber die Schule führt Viele auf die Bahn dcS Bösen und Schlechten,

tönt'S von gewisser Seite mit salbungsvollem Ernst, wenn irgendwo ein

auffallendes Verbrechen begangen wird. Es ist wahr, während im großen

Ganzen die Zahl der Verbrechen und die Zahl der Verbrecher abgenommen

hat und stetig abnimmts wie die Statistik nachweist, so kommen in neuerer

Zeit solche Unthaten an'S Licht der Ocsfcutlichkcit, die theils durch die dabei

zu Tage tretende Bestialität, theils durch die dabei angewendete Schlauheit,

Berechnung und Gcschicklichkc.it in Erstaunen setzen. Die Neuzeit mit

ihren dampfschucll und riesig sich entfaltenden LcbenSerschcinnngcn sieht auch

große Verbrecher aufwachsen und in ihrer Art sich entwickeln. Man wundert

sich über den genialen Scharfsinn, die unerhörte Kühnheit, man erschrickt

über eine ungeahnte Bosheit und Rücksichtslosigkeit, mit der von langer

Hand her und mit großer Umsicht verbrecherische Pläne anSgcdacht und

ausgeführt werden. Man trauert über so viele Geisteskraft, die nur im

Dienste der Feinde der Gesellschaft stehen. Man klagt dann, die Schule

entwickle die Intelligenz solcher Individuen, die besser in Unwissenheit

geblickten wären und hebe sie in eine Sphäre, wo sie der Gesellschaft schaden

können und liefere ihnen durch Kenntnisse und Fertigkeiten die Mittel,
Schlechtes zu tlpin und Unheil anzurichten. Daö Unglück, das die Schule

durch die Ausbildung eines einzigen Verbrechens stifte, wiege all' das Gute

auf, das sie an hundert Anderen thue.

Es ist dagegen zu erinnern, daß die Schule und die Erziehung über-



21

Haupt nicht in erster Linie die Aufgabe haben, die Kinder zn Diesem oder

Jenem zn machen, an ihnen irgend einen schön auSgcdachtcn Zweck zn

erfüllen, sondern daß sie die im Kinde vorhandenen Anlagen und Fähigkeiten

ausbilden und entwickeln sollen. Erst in zweiter Linie ist dafür zu sorgen,

daß die ausgebildeten intellektuellen Kräfte zn sittlich guten Zwecken

verwendet werden. Wenn nun der Eine oder Andere seine in der Schule

erworbenen Kenntnisse übel gebraucht, so sollte deßhalb allen Andern ihr

natürliches Recht auf Erziehung und Unterricht geschmälert werden? Der
Bauer weiß ganz gut, daß in seinem Acker neben dem Getreide auch

Unkraut gedeiht, das hindert ihn nicht, den Boden zn pflügen und mit aller

Sorgfalt zn pflegen. Gerade wenn Alle derselben Bildung theilhaft werden,

so ist die ganze Gesellschaft eher im Stande, einzelne Bösewichtc unschädlich

zu mache» oder dann zu ertragen, ohne daran zn Grunde zu gehcu.

Es sei mir noch ein Ausblick in die Zukunft gestattet. Wir stehen

mitten im Kampfe zweier Weltanschaungcu, der alten dualistischen mit ihren

religiösen Vorstellungen und der monistischen, die man auch als Materialismus

zn bezeichnen pflegt. Man wirft der letzter» vor, sie kenne kein ideales

Streben. Allerdings hat der Monismus seine höhern Ziele, sie liegen aber

ans Erden und wir nähern uns denselben nach Naturgesetzen stetig, aber

langsam. Für unsere Betrachtung haben drei Grundgedanken des Monismus

Interesse: 1. Er stützt sich unter Bcrncinuug jcdcS übersinnlichen

Wesens auf den Darwinismus, d. h. auf das Prinzip der Entwicklung,
der unendlichen VcrvollkommnnngSfähigkcit aller Organismen. 2. Diese

Weltanschauung zeigt unS die Welt in einem einheitlichen Lichte, sie beseitigt,

d. h. verneint den Gegensatz von Materie und Geist und schneidet

dem unermeßlichen Aberglauben, der die Aufklärung der Menschheit

gehemmt, die Wurzel ab. 3. Der Monismus zeigt den Menschen als ein

Produkt der Natur, und nicht als ein besonders von Gott bevorzugtes

Geschöpf, das einen besondern Rang einnimmt. Der Mensch ist nur das

werth, wozu er sich cutwickelt hat. Seine intellektuellen und sittlichen

Eigenschaften sind die Summe dessen, was seine Vorfahren in ihrer Entwicklung

allmälig erworben und was er von ihnen ererbt. WaS er zu seiner

Vervollkommnung thut, kommt seinen Nachkommen zu gut. Diese Anschauung

gibt dem Menschen einen Sporn zur sittlichen Vervollkommnung. WaS

treibt so Viele, sich auf irgend welche Weise materielle Güter zu erwerben,

wenn nicht die Hoffnung, einst ihren Kindern ein schönes Erbe zn hinter-



22

lassen. Sollte nun nicht die Gewißheit, daß unsere Nachkomme», die

Erben unserer intellektuellen und sittlichen Vorzüge sind, nnS auch bewegen,

uns nach Kräften zu vervollkommnen? Wie armselig erschiene neben diesem

Streben die Geldgier! Sparsamkeit und Gewcrbsamkcit sind kräftige Hebel

der Civilisation und durchaus lobenöwcrthc sittliche Eigenschaften. Aber sie

sind nur dem Grade nach verschieden von Habsucht und Geiz, die überall

mächtige Hemmnisse jeglichen Fortschrittes sind. Wenn die Sozialisten der

übertriebenen, ans Kosten aller Andern schaffenden Gewinnsucht daö

Arbeitsfeld entziehen, und so diese inhumanen Gesinnungen lähmcn und

vertilgen wollen, so können wir den sozialistischen Bestrebungen eine eminent

sittliche Bedeutung nicht absprechen. Dieß veranlaßt uns zum Schluß noch

kurz der sozialen Frage ter Gegenwart zu gedenken.

ES steht nur der Gedankenlosigkeit wohl an, gegenüber diesem

gesellschaftlichen KährnngSprozeß gleichgültig zu bleiben. Die Diskussion nimmt
denn auch wirklich immer tiefer und umfassender die Aufmerksamkeit aller

BolkSklasscn zivilisirter Nationen in Anspruch und Jeder nimmt seinen

Standpunkt nnd wählt seine Partei. Wenn wir im Allgemeinen unsere

Sympathien den Bestrebungen der Proletarier schenken, so leitet unö dabei

die Ueberzeugung, daß mit einer allmäligcn Aenderung unserer sozialen

Zustände zu Gunsten der untern BolkSklasscn auch eine Hebung nnd

Veredlung der Sitten nothwendig verbunden sein muß. —
WaS nnö im Fernern bestimmt, die Sache der Proletarier zur

unsern zu machen, das ist nnserc Hochachtung vor der Arbeit. Ihr
danken wir alle Civilisation. Sie übt die physischen Kräfte nnd entwickelt

die Intelligenz. Die Arbeit ist der starke Baum, an dem sich daö

Selbstbewußtsein dcö Menschen emporrichtet, sie ist der beste Hitter vor sinnlichen

Berirrnngen. Anderseits gibt sie dem Leben seinen Werth. Nur der

fröhlich strebende und schafsende Mensch ist glücklich. Indem der Sozia-

liSnms der ehrlichen Arbeit zu ihrem Lohn verhelfen, ihr die Ehre wahren

will, weist er in diesem Streben ein sittliches Moment von hoher

Bedeutung ans. Wenn die Schule in der heranwachsenden Jugend den hohen

Werth nützlicher Thätigkeit und regen Strcbens für daö LcbenSglück zum

Bewußtsein bringt, wenn sie die jungen Leute überzeugt, daß die ehrliche

Arbeit und der ehrliche Arbeiter geehrt zu werden verdienen, so wird sie

nicht nur mächtig zur Förderung der Sittlichkeit mitwirken, sondern auch

wesentlich beitragen zur friedlichen Lösung der sozialen Frage. — —


	Beilage III : Volksschule und Sittlichkeit

