
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 41 (1874)

Artikel: Beilage IV : Reflexion über die Synodalproposition von Hrn.
Sekundarlehrer Bodmer in Thalwil

Autor: Zehender

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage lî.

Reflexion
über die Synodalproposition von Hrn. Sekundarlehrer Bodmer

in Thalweil.

Von Hrn. Prorektor Zehen der in Winterthur.

Die schwierige Frage, welche der Herr Proponent zum Gegenstand

seiner Arbeit wählte, gehörte eigentlich in erster Linie vor den Richterstuhl

der Naturforscher und Philosophen. Da ich keines von beiden bin, weder

Naturforscher noch Philosoph, so wäre es vielleicht das Angemessenste, nach

jenem Spruch zu verfahren: Reden ist Silber und Schweigen ist Gold. —
Da ich aber einmal mein Wort gegeben, die Proposition der heutigen

Schulsynode mit einer Reflexion zu begleiten, so will ich es halten, indem

ich von vornherein das Recht in Anspruch nehme, über das zu schweigen,

was ich nicht verstehe. Dabei werde ich, obwohl eine gründliche Beurtheilung

der umfangreichen Arbeit bedeutend mehr Zeit in Anspruch erfordern würde,

mir Gewalt anthun, um die Worte eines alten „Präceptors von Deutschland"

zu befolgen, welcher sagte, eines Mannes Rede solle nicht länger als

eine halbe Stunde dauern; denn es sei von allen Sinnen keiner früher

müde denn das Gehör.

Zuerst einige Worte über die Wahl des Themas. Ich nehme an,

der Herr Proponent habe uns die Frucht mancher Lieblingsstudien in seiner

Arbeit vorlegen wollen; dafür spricht die Wärme, mit der er seinen Gegenstand

behandelte, und die Fülle von interessanten: Stoff, den er in:

Verlause seiner Untersuchung mittheilte. Es ist gewiß warn: zu begrüßen,

wenn ein Lehrer das Ergebniß solcher Studien der Versammlung seiner

Kollegen zur Prüfung darbietet und sie zum Nachdenken über schwierige

Fragen anregt. Darin finde ich eine Rechtfertigung des Themas; von

anderer Seite her muß ich die Berechtigung desselben beftreiten.

Eine Umgestaltung der Pädagogik soll nothwendig sein,



2

und zwar soll sie erfolgen durch die N a t u r w i s s e n s ch a f t und die

m o der ne P hilo s o p hie. Da erhebt sich sofort die Frage: Gibt
es wirklich eine geschlossene Reihe festgestellter Resultate der Naturwissenschaft,

auf die man jetzt schon eine neue Pädagogik gründen könnte? Ich habe

immer gehört, daß von allen Forschungen keine mühsamer und subtiler

seien, als diejenigen, welche uns befriedigenden Aufschluß über den Znsammenhang

des Körper- und des Geisteslebens und über die Entstehung der

Seelenthätigkeiten geben sollen; es gelte da Liebig's Wort, wenn ein Berg

glücklich erstiegen sei, so erschienen sofort am Horizont die Linien

höherer noch zu e r st e i g e n d er Berge. So stehe es auch mit der

Erforschung des Gehirns, des Rückenmarks, der Ganglien :c. Ist es da

schon Zeit, nach einer neuen Pädagogik zu suchen? Ich fürchte, die

Pädagogik kann vom Baume der Naturwissenschaft einstweilen nur unreife
Früchte pflücken, die ihr mehr Schaden als Gewinn brächten. Ich
möchte zwar über diese Frage viel lieber "einen gewiegten Naturforscher

entscheiden lassen, aber, wenn ich meinem Instinkte folge, der ja nach den

Anschauungen des Herrn Proponenten eine gar nicht zu verachtende Gabe

ist, so scheint mir sein Hauptresultat, es gebe geistige Thätigkeiteu, für
welche kein Organ zu finden sei, und der Aufbau der Phrenologie auf

dieses Resultat noch so sehr in der Luft zu schweben, daß es jedenfalls

auf allemeine Anerkennung nicht rechnen darf. Die Annahme einer Art
von Thierseele die außer oder neben dem Gehirn existirte, durch welche

manche der bedeutendsten geistigen Funktionen erklärt werden sollen, bietet

dem Verständniß die größten Schwierigkeiten. Daher würde ich unter den

ganzen Abschnitt, der diesen Gegenstand behandelt, das schreiben, was manche

alte Theologen unter die schwierigen Kapitel ihrer Dogmatiten schrieben:

^oiiäum linnet: Die Sache ist noch unklar.

Eine Umgestaltung der Pädagogik soll auch erfolgen durch die

moderne Philosophie. Der Herr Proponent wäre uns schuldig

gewesen, zu sagen, was er unter moderner Philosophie verstehe, ob die

modernste, ob die des 19. Jahrhunderts überhaupt. Seine Beweisführung

beruht zum Theil <mf der vielgelesenen „Philosophie des Unbewußten" von

E. H a r t m a nn die zwar nirgends angeführt ist, die er jedoch mündlich

dem Reflektenten als Quelle bezeichnete. Um uns in den Stand zu setzen,

seine Ansichten zu beurtheilen, hätte der Proponent den Vorhang vor den

Geheimnissen dieser Philosophie noch etwas weiter zurückziehen sollen. Er
verdankt ihr die Annahme einer Geistesthätigkeit, die nicht durch bisher



3

entdeckte Organe vermittelt wird, also einer unbewußten Seele neben oder

außer dem Gehirn, die Annahme der Willensbestimmung durch dieses

„Unbewußte" und somit die Leugnung des freien Willens. Bekanntlich wird

diese „Philosophie des Unbewußten" in der Gegenwart von Tausenden

begierig verschlungen, näher betrachtet ist sie in ihren wichtigsten Resultaten

nicht nur unerquicklich, sondern eigentlich trostlos, man möchte fast sagen

widersinnig. Nach Hartmann ist die Welt durch einen Akt des blinden
Willens in's Dasein getreten, das Dasein ein Elend, Nichtsein
wäre der Existenz der Welt weitaus vorzuziehen, die Arbeit ist ein

Uebel, ebenso die Liebe, das Glück, das man im Besitz, in der Freundschaft,

in der Kunst, in der Religion findet, eine Illusion, eine großartige

Täuschung, — und das Ziel der Welt, die Erlösung von all' der Qual,
ist die endliche Selbstvernichtung. Um das letztere denkbar zu machen,

behauptet Hartmann, es müsse einmal das Bewußtsein der Menschheit so

vom Elend des Daseins durchdrungen sein, daß eine tiefe Sehnsucht nach

dem Frieden und der Schmerzlosigkeit des Nichtseins sie erfasse und stellt

nun die Hypothese auf, es könnten einst in Zukunft die Kommunikationsmittel

unter der Erdbevölkerung hinlänglich vervollkommnet werden, um einen

gleichzeitigen gemeinsamen Entschluß zur Selbstvernichtung zu gestatten; das

also wäre das Ziel des ganzen Weltprozesses. Zur Charakteristik dieser

Philosophie mag auch folgende Stelle über die Arbeit dienen: „Die
Arbeit ist ein Uebel für den, der arbeiten muß". „Alles, was man

über den Werth der Arbeit sagen kann, reduzirt sich entweder auf volks-

wirthschaftlich günstige Folgen oder auf die Vermeidung größerer Uebel durch

dieselbe und das Höchste, was der Mensch erreichen kann ist, daß er fröhlich

sei in seiner Arbeit; denn das ist sein Theil (Pred. Salomo), d. h.

daß er das Unabwendliche durch Gewohnheit so gut als möglich ertragen

lerne, wie das Karrenpferd zuletzt auch den Karren mit
leidlich g uter La une zieh t." (Philos, d. Unbew. 3. Aufl. pag-. 649.)

Ich will nun nicht behaupten, daß der Proponent alle diese

Anschauungen des Verfassers dieser Philosophie theile; aber es schien mir

nothwendig, zu zeigen, in welchem Zusammenhang die von Hartmann entlehnten

Anschauungen der Proposition sich finden, um ein richtiges Urtheil über sie

zu ermöglichen. *So viel scheint mir nach gründlicher Erwägung der

Hauptresultate dieser Philosophie festzustehen, daß, wenn es sich einmal um eine

neue Pädagogik handelt, wir jedenfalls das Holz dazu nicht in diesem

Walde schneiden werden.



4

Es folgt nun die Hauptaufgabe, die das Thema in Aussicht stellt,

die wesentliche Umgestaltung der Pädagogik. Hier war

ich sehr begierig zu sehen, wie nach den gewonnenen Resultaten der

Naturwissenschaft und Philosophie der Grundriß einer neuen Pädagogik ausfallen,
oder welche Materialien dafür herbeigeschafft würden. Doch wurden in

diesem Punkte meine Erwartungen völlig getäuscht. Denn voll der umfangreichen

Arbeit beschäftigte sich nur ein verhältnißmüßig kleiner Theil mit
der Pädagogik und die Resultate der neuen Phrenologie, welche darin

entwickelt werden, lassen sich schwerlich für die Pädagogik verwenden. Statt
der drei Hauptvermögen, welche die bisherige Psychologie unterschied, erhalten

wir die Summe von 3 3 Elementar funktionen, theils Triebe,
theils Gefühle, theils Sinne genannt, denen eben so viele besondere

Organe entsprechen müssen, und es wird uns nirgends klar

gemacht, warum gerade so viele, warum nicht mehr und nicht weniger
und ob sie sich wieder in verschiedene Gruppen von verwandten Kräften

zusammenordnen lassen. Während überall in der Natur das Gesetz der

Sparsamkeit herrscht, gemäß welchem Alles mit möglichst einfachen Mitteln
erreicht wird, muß uns diese Fülle von Sinnen, Trieben und Gefühlen

als eine Art Verschwendung, als der sonstigen Ordnung der Natur
widersprechend erscheinen, wenn sich dieselben nicht wieder auf einheitliche Kräfte

zurückführen lassen. Es wäre darum wohl eiue äußerst schwierige Aufgabe,

auf dieses System von Trieben zc. eiue irgendwie einleuchtende Psychologie

zu gründen.

Es fragt sich nun aber, ob nicht unter den in der Profi
ositi on vorgeführten Resultaten einzelne als

Bausteine einer neuen Pädagogik verwendet werden könnten.

Zu den darin ausgesprochenen pädagogischen Grundsätzen, denen ich

vollständig zustimme, gehören z. B. folgende:

„Soll das Sondergut des Menschen, die höhern Gefühle,

Wohlwollen, Gewissenhaftigkeit, Achtung des Erhabenen, Sinn für die wnnder-

và Einrichtung der Natur und die Intelligenz nicht in der Entwicklung

zurückbleiben, so muß man die niedern Triebe nicht unaufhörlich beschäftigen

und stärken".

„Unser höchstes Wohlsein finden wir in der Harmons einer

gleichmäßig abwechselnden Thätigkeit aller Organe."

„Eine günstige, wirksame Einwirkung auf das Gemüth durch bloße

Worte kann nicht gelingen."



5

Ist aber nun irgend etwas in diesen Sätzen, was die Pädagogen

nicht schon lange gewußt, nicht schon lange in ihrer Praxis vielfach

angewendet hätten? Wer wollte den Grundsatz bestreiten, daß eine tiefere

Einwirkung auf das Gemüth nicht durch bloße Worte gelingen könne?

Wenn der Herr Proponent bei Anlaß dieses Satzes mit schwerem Geschütz

gegen die Frommen zu Felde zieht, so stimme ich ihn: völlig zu, wenn er

diejenigen Frommen meint, welche mit bloßen Worten, ohne innere

Wärme, ohne Kraft der Ueberzeugung an die Jugend Hinreden; aber mit

demselben Geschütz soll man dann auch gegen Jedermann in jedem Stande,

auch im Lehrerstande, zu Felde ziehen, der bloße leere Worte braucht, denen

keine innere Bewegung des Gemüthes entspricht. Hier gilt der Ausspruch:

Gesündigt wird innerhalb und außerhalb der Mauern Troja's. — Und

wer hat denn zuerst einfacher und kräftiger jenen Grundsatz^ daß man durch

leere Worte kein Herz bewegen könne, verkündet, als der fromme Apostel

Paulus in dem mächtigen Wort: „Wenn ich. mit Menschen- und mit

Engelszungen redete und Hütte der Liebe nicht, so wäre ich ein klingendes

Erz und eine tönende Schelle." — Die Frage, ob auf die Resultate der

Proposition eine neue Pädagogik sich gründen lasse, glaube ich diese am

besten mit den Worten eines Freundes beantworten zu können, welcher beim

Lesen der vorangeschickten Thesen sich dahin auösprach: Was daran gut
ist, ist nicht neu, und was daran neu ist, ist nicht gut.

Die letztere Behauptung bleibt mir noch zu begründen übrig. Die

wichtigste neue Behauptung, welche, auf die Pädagogik angewandt, allerdings

eine wesentliche Umgestaltung hervorrufen müßte, ist die Leugnung des

freien Willens oder der freien Selbstbestimmung des

Menschen. Der Satz: „Der Wille ist die Resultante aller gleichzeitig

zusammenwirkenden Begehrungen", wird dahin erläutert, daß bei jedem

Willensakte einfach ohne alles Bewußtsein dem stärksten Motive

nachgegeben werde; die Entscheidung wird auf das Unbewußte zurückgeführt,

die freie Selbstbestimmung und das Bewußtsein dabei also entschieden ge-

läugnet. — Ist nun aber gemäß diesen Sätzen die Lehre von: freien Willen
eine bloße Illusion, dann fällt eine der wichtigsten Aufgaben des Lehrers,

die der Charakterbildung in Nichts dahin. Ich möchte den Proponenten

fragen, wie er dann von diesem Standpunkt aus sich stelle zu Aussprüchen

wie der: „Sich selbst besiegen ist der schönste Sieg", oder, wenn ein

Mensch von allen Lebensproben die schwerste bestanden und sich selbst

bezwungen, „dann können wir ihn froh den Andern zeigen und sagen: Das



6

ist er, das ist sein eigen". (Göthe.) Für ihn müssen sie ihren erhebenden

Sinn verlieren. Aber gesetzt auch, es würden in diesem Punkte Viele die

Ansicht des Propouenten theilen, so hätten wir uns vor allen Naturforschern

und Philosophen der Welt doch nicht zu fürchten. Das Leben ist stärker

als jede Philosophie. Die Physiologen mögen uns erklären können, warum

ein von sittlichem Ernst getragener Zuspruch Err öt hen oder

Erbleichen hervorruft, aber das können sie uns nicht erklären, wie

derselbe Zuspruch, öfters wiederholt, eine Umgestaltung des Charakters zur

Folge haben kann, das nicht, wie eine große Idee, mit der Macht der

Ueberzeugung ausgesprochen, Tausende ergreifen und zu Thaten und Opfern
treiben kann; den freien Willenseutschluß, durch den der Mann sich selbst

bezwingt und mit dem vollen Gewicht seiner Persönlichkeit sagt: Ich will!
oder: Ich will nicht! — das können sie uns noch lange nicht erklären,

und wenn sie ihn auch erklären, werden sie ihn doch nicht läugnen oder

aufheben können. Da bleibt es einstweilen noch bei den beiden Kausalreihen

Kant's, derjenigen der Natur, die nach äußerer Nothwendigkeit

wirkt, und der des Geistes, die nach freien, geistigen Motiven wirkt;
die verborgene dritte, die beide zusammenfaßt, ist noch nicht gefunden.

Halten wir die freie Selbstbestimmung fest, dann erscheint uns der

Entschluß eines Sokrates, Huß, Galilei, für die Wahrheit das Leben zu

wagen, als eine erhebende That des freien Willens, nach der modernen

Philosophie tapren wir ihn als einen willenlosen Prozeß ohne alles Bewußtsein,

und der Entschluß des Trunkenbolds, zum letzten Glas zu greifen,

des Faullenzers, sich noch einmal umzudrehen und fortzuschlummern, steht

sittlich gleich hoch wi? jener Entschluß eines Sokrates, Huß, Galilei; das

widerstrebt dem gesunden Menschenverstand; darum wird auch die Schule
und die Pädagogik, besonders wenn sie Charaktere bilden will, des
Glaubens an die freie Selbstbestimmung des Menschen
nie entbehren können.

Es drängt sich nun noch die Frage ans: Was hat die Pädagogik

zu thun, um die falschen Theorien der modernen Philosophie und Phrenologie

von der Gebundenheit, Bewußtlosigkeit des menschlichen Willens abzuwehren

und zu bekämpfen? Hier ist es meine entschiedene Ueberzeugung: Wir
müssen mit aller Energie die Freiheit des Willens und die
Möglichkeit einer erfolgreich en Einwirkung auf den

Charakter durch die Mittel der Erziehung betonen. Ich
erkläre mich vollkommen einverstanden mit den herrlichen Gedanken über die



7

Bildung des Charakters, welche in dem Eröffnungswort des Hrn.
Synodalpräsidenten an uns vorübergeführt worden sind. Wir müssen der Jugend

die Kraft zutrauen, das Gute zu wollen und zu thun, und zwar aus Lust

uud Liebe, und müssen so die sittliche Freiheit in ihr wecken; wenn wir

darauf verzichten, geben wir eines der mächtigsten Erziehungsmittel aus den

Händen. Tausendmal besser wirkt es auf die Jugend, wenn wir ihr sagen:

Seht da eure Pflicht, eure Aufgabe! Wir glauben, ihr werdet sie nach

Kräften erfüllen, und ihr könnt, wenn ihr wollt! — als wenn wir

von vornherein an der Möglichkeit zweifeln, nachhaltig auf ihren Charakter

einzuwirken. Wir müssen vor Allem an die guten, edlen Kräfte appelliren

und diese stärken, — darin bin ich mit einein von dem Herrn Proponenten

ausgesprochenen Grundsatz ganz einverstanden, — diese zu unserm Bundesgenossen

machen, um durch sie die niedern Triebe zu bekämpfen, nach

Rückert's Wort, wir müßten den Menschen auffordern, „sich selber zu

bekriegen und durch sein Besseres sein Schlechteres zu besiegen".

Zu diesem Zweck sollen wir den religiösen und den sittlichen
Sinn stählen, die man bei der Jugend niemals von einander trennen sollte,

ferner den Wahrheits- und Gerechtigkeitssinn, die

Gewissenhaftigkeit, das Pflichtgefühl u. s. w.; den Ehrgeiz anzuspornen oder

die Beifallsliebe, die der Referent als einen der stärksten Hebel bezeichnet,

hieße ich einen Teufel durch den andern austreiben. Aber ein edles

Ehrgefühl zu Pflegen, das Bewußtsein der Menschenwürde, verbunden mit

dem Muth, furchtlos die Ueberzeugung auszusprechen und mit ächter

Menschenliebe, das würde ich Niemand verwehren, im Gegentheil Jedem

auf's Wärmste empfehlen; unermüdlich sollten wir auf die Jugend wirken

im Sinne des Wahlspruches: Aufrecht und stolz vor den Großen, brüderlich

und demuthsvoll gegen die Kleinen.

Und wie steht's mit der Strafe? — Wird eine künftige Pädagogik

auf dieses Mittel der Erziehung verzichten können? Wird es genügen,

um schlechte Triebe zu unterdrücken oder unschädlich zu machen, je die

entgegengesetzten Kräfte zu wecken und zu stärken? Glaubt man mit diesen

gelinden Mitteln ohne den Ernst der Strafe den Kampf gegen die

eingewurzelten bösen Triebe führen zu können, so heißt das soviel als mit

Spießen aus Strohhalmen ausziehen gegen die Rüstung eines Geharnischten.

Die Strafe wird bleiben, und neben dem von Ernst getragenen Wort
und andern Strafmitteln im äußersten Falle auch der Stock. Freilich wer

den Stock braucht, nur um Ruhe uud Aufmerksamkeit im Unterricht auf-



8

recht zu erhalten, stellt sich selbst ein Armuthszcugniß aus, aber gegen

niedrige nnd tiefgewurzelte sittliche Gebrechen muß er oft angewandt

werden; nur sollte, was in alter Zeit auf den Kanonen stand, auch auf

jedem Instrumente dieser Art eingegraben stehn: Illtimu rntio rexum:
Letztes Auskunftsmittel der Könige.

Die heutige Proposition, welche geeignet war, nach vielen Richtungen

hin Gedanken zu wecken, hat auch folgende Betrachtung in mir geweckt,

mit der ich schließe. Die allergewichtigste Wahrheit, welche die Pädagogik immer

wieder aus der Hand der Naturforschung in Empfang nehmen sollte, ist

in dem alten Spruch enthalten: Nur in einem gesunden Körper
wohnt eine gesunde Seele. Noch immer wird auf allen Schulstufen

und auch in der Lehrerbildung diese Wahrheit zu wenig berücksichtigt. Da
wäre wieder einmal ein Feldzug zu eröffnen gegen die Uebcrladung mit

Lehrstoff in der Volksschule, den Gymnasien, Industrieschulen und Seminarien,

gegen die Praxis, den Wissensdurst da schon zu löschen, wo man ihn

nur weck eu sollte, den Geist abzujagen auf Kosten des Körpers und einer

freien Entwicklung, — und die Aerzte und Naturforscher müßten in einem

solchen Feldzug unsere ersten Bundesgenossen sein. Denn wir sollten ja zu

Jugendlehrern ganze Menschen haben, gesund an Leib und Seele, den Keim

ewiger Jugend im Herzen, von denen das Wort gilt: „Frisch bleibt der

Puls des innern Lebens bis an den Tod". Gestern hat unsern Verhandlungen

eill Lehrer beigewohnt, der das 54. Examen hinter sich hatte, der

noch leiblich und geistig frisch dasteht, noch froh in die Welt schaut und

jedenfalls an der Philosophie vom Elend des Daseins auch kein Gefallen

gefunden hätte. Woher kommt bei einem Solchen und andern Seinesgleichen

diese Frische und Rüstigkeit bis in die alten Tage? Daher, daß

sie einen Bund geschlossen mit der Natur und immer auf's neue Kraft
schöpften aus ihren ewig frischen Quellen. Beherzigen wir darum, was

ein gewiegter Pädagoge (W. Lang in Hamburg) sagt: „Die Jugend

kennt kein Mitleid für den kränkelnden und grümelnden Lehrer; ihr als der

frischen gesunden Jugend imponirt nur Gesundheit, Frische,
Freudigkeit, Mannes- und Charakterkraft. Darum im gesunden

Körper eine gesunde lebensmuthige Mannesseele, das sei die alte und immer

neue Pädagogik, welche die Natur uns predigt von Geschlecht zu Geschlecht!

Zum Schlüsse fasse ich das Gesagte in folgende Thesen zusammen:

1) Die Summe dessen, was die Naturwisseuschaft bis jetzt zur

Erklärung des Geisteslebens geleistet hat, ist im Bergteich zu dem, was



9

ihr noch zu leisten übrig bleibt, so klein, daß auf ihre Resultate noch

keine Umgestaltung der Pädagogik gegründet werden kann.

2) Die Resultate der modernen Philosophie (Hartmann's Philosophie

des Unbewußten), auf welche der Proponent seine Anschauungen gründet,

sind dermaßen unerquicklich und trostlos, daß die Pädagogik, nach

denselben umgestaltet, auf die schönsten Ziele, die sie sich bisher steckte,

geradezu verzichten müßte.

3) Naturwissenschaft und Geisteswissenschaft sollen, jede von ihrem

Gebiete aus, die dunklen Gebiete des Geisteslebens aufzuhellen suchen. Nur
wenn sie in der Lösung der schwierigen Probleme zusammenstimmen, lassen

sich mit ihren gemeinsamen Ergebnissen gesunde Fortschritte der

Pädagogik begründen.

4) Den Theorien der modernen Philosophie gegenüber von der

Gebundenheit und Bewußtlosigkeit des menschlichen Willens und der Un-

veränderlichkeit des Charakters muß die Pädagogik mit aller Energie die

Freiheit des Willens und die Möglichkeit einer erfolgreichen

Einwirkung auf den Charakter durch geistige Mittel betonen.

5) Die wohlthätigste Wahrheit, welche die Pädagogik aus der Hand

der Naturforschung immer auf's neue bereitwillig annehmen soll, liegt in

dem alten Spruch: „Nur in einem gesunden Körper wohnt eine

gesunde Seele". Dieser Wahrheit sollte im Interesse einer tüchtigen

Charakterbildung noch ein größerer Einfluß auf die Gestaltung

des ganzen Schullebens und auch der Lehrerbildung eingeräumt werden.


	Beilage IV : Reflexion über die Synodalproposition von Hrn. Sekundarlehrer Bodmer in Thalwil

