
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 41 (1874)

Artikel: Beilage III : ueber die Nothwendigkeit einer wesentlichen Umgestaltung
der Pädagogik durch Naturwissenschaft und moderne Philosophie

Autor: Bodmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage Sîl.

Ueber die Nothwendigkeit
einer wesentlichen Umgestaltung der Pädagagik durch Nnturwissenschaft

und moderne Philosophie.

P r o p o s i t i on
von Herrn Bodmer, Seknndarlehrer in Thalweit.

Unter allen Gegenständen, die der menschlichen Forschung dargeboten

sind, ist keiner von gleicher Wichtigkeit, wie die Natur des Menschen selbst.

Für Eltern und Lehrer wird dieses Thema in alle Zukunft das höchste

sein m îssen.

Die Kräfte der Natur wirken zum Wohl des Menschen — aber sie

zermalmen ihn auch. Jene Kräfte sind da, ob wir sie kennen und dirigiern oder

nicht. Licht und Elektrizität haben das Weltall durchzuckt, ehe wir jenes

mit unsern Gläsern aufgefangen und diese unsere Botschaften übergaben.

Gedankeil und Gefühle, Strebungen und Leidenschaften sind auch da und

sind mächtige Gewalten; unsere höchste Wonne und unser herbstes Weh ist

ihre Wirkung. Wollen wir diese großartigen Mächte sich selbst überlassen

oder ihnen wie dem Blitz ihre Bahnen weisen?

Wir gelangen zur K e n n t n i ß d e r ä u ß e r n N a t n r auf dem

alleinigen Wege d e r B e o b a ch t n n g. Zahlreiche korrekt gesammelte

und geprüfte Materialien liegen uns var. Der Scharfsinn der Forscher hat

die Tänschmlg zu vermeiden gewußt. Nichts als die bloßen Gesetze
k e n neu wir; i h r e i n n e r e lo g i s ch e Lè o lh w e u d i g k e it
i st il n s gän zli ch v e r b orge n. Warlinl Eisen ein Element ist

und Wasser sich scheiden läßt, — warum die Materie Anziehungskraft hat,

ein Körper in Schwingungen aufleuchtet, ein anderer nicht, wir wissen es

nicht. Von allen Naturgesetzen ist uns keines begreiflich; wir kennen das

Gesetz nur als Thatsache und sind durch sorgfältige Beobachtung dazn

gelangt.

Sollte nicht ein gleicher Weg uns zur Kenntniß der Gesetze der



M e n s cl) c u u a t u r bringen? Wenn uns die Kenntniß der Gesetze der

physischen Welt so unendlich wichtig ist, sollten wir dann nicht ein gleiches

Ziel im Studium des Geistes zu erreichen versuchen; sollten wir es nicht

hier wie dort dadurch erreichen, daß wir phylosophische Träumereien
verlasse n und zur B e o b acht u n g Z n flucht nehmen? —
Offenbar ist nur dies der erste Schritt, der uns Erfolg verspricht.

Nachdem eine große Anzahl von Erscheinungen der physischen Welt
in ihren Gesetzen erkannt worden sind, hat der Naturforscher den Versuch

gemacht, die G c sctze unter si ch in Z u s a m m e n h a n g zu
bringe n. Das ist seine Philosophie, und er kann dieselbe

nicht dntbehren.

Nachdem jener erste Schritt — der möglichst genauen Beobachtung —
in der Kenntniß der Menschennatnr gemacht sein wird, soll die denkende

Betrachtung auch hier das vorhandene Material zu verbinden suchen. Dies

wird der zweite Schritt sein. Bisher hat der Philosoph sich abgemüht,

den zweiten Schritt ohne den ersten zu thun, gleichwie der Naturforscher

vielfach ans seinem Felde den zweiten Schritt nicht zu machen versucht hat,

obgleich ein sehr reiches und gesichertes Beobachtnngsmatcrial nach Sichtung

und Einheit zu drängen scheint.

Sehen wir uns jetzt um nach jenen! erstauszuführenden Schritt in

der Wissenschaft des Geistes. Zunächst wird es sich um die einzelnen
Erscheinungen, T h a t s a che n um die sich zeigenden S p e zial -

kräftc und ihre G e s e tz e handeln. Sind sie gefunden? Soll
man unter diese Spezialkräfte z. B. das Gedächtniß aufnehmen?

Ich will das Bild eines Menschen in meiner Erinnerung wieder

auffrischen. Ich erinnere mich nicht mehr, wie der Mensch heißt, weiß

aber, daß er ans der und der Stadt kam. Seine Gcsichtszüge sind mir

nicht gegenwärtig, wol aber ist mir seine hochgewachsene Gestalt lebhaft

erinnerlich. Wie seine Stimme klang, daß er mit mir eine neue Erfindung

besprach, daß er mir Achtung einflößte, weiß ich wieder. Aber um Alles

in der Welt könnte ich nicht sagen, wann er kam und ging. — Wenn

ich nun vielfach derartige Beobachtungen anstelle und finde, daß das

Gedächtniß mir regelmäßig in gewissen Details treu ist, in andern mich in:

Stich läßt und darin zunächst die wunderlichste Launenhaftigkeit zeigt, kann

ich dann annehmen, es liege mir hier eine Grundkraft, ein untrennbares

Element der Geistesthätigkeit vor? Unmöglich.

Man hat behauptet, das Gedächtniß hange lediglich vom Interesse



3

ali, das der Gegenstand einflöße. Warum kann ich mich aber an die

Straße, wo eine mich interessirende Person wohnt, durchaus nicht mehr

erinnern, während ich doch die Hausnummer noch weiß? Wie kann mein

Freund, den der Name jener Person nichts angeht, und die Straße ihrer

Wohnung noch weniger, beides, was er zufällig hörte, noch wissen, indeß

er die Nummer nicht mehr angeben kann. Entweder ist also die

Abhängigkeit des Gedächtnisses vom Interesse nicht richtig, oder man muß

unter Interesse etwas so Allgemeines verstehen, daß 'Nichts damit erklärt

wird.

Die Erfahrung zeigt endlich, daß es keinen Gegenstand
gibt, an welchem sich das Gedächtniß nach allen Richtungen
üben würde. Man mag das Gedächtniß mit Liedern und Sprüchen

anfüllen so viel man will, es wird sich deßwegen in andern Richtungen

um gar nichts kräftiger erweisen. Dies zeigt abermals, daß es eben keine

Einzelkraft (kein Element) ist.

Betrachten wir in gleicher Weise die Intelligenz, um zu

sehen, ob sie sich als Element des Geistes erweise oder nicht. Ich sehe

einen Menschen eine kunstreiche Maschine erstellen, ganz ans eigenen! inneren!

Antrieb; das ist vielleicht ein intelligenter Mensch. Allein es zeigt sich,

dasi er nicht einmal im Stande ist, die uothdürftigste Auskunft zu geben

über die Idee seines Werkes, und siehe! ein Anderer, der die Maschine in

seinen! Leben nicht zu Stande gebracht hätte, erklärt sie vortrefflich. Ein

Dritter zieht für sich und die Menschheit den rechten Nutzen daraus, was

jene zwei nicht gekonnt hätten. Welchen nennt man nun mit größerem

Rechte intelligent? — Ist etwa die Sprache das Kennzeichen, der

Anödruck der Intelligenz, wie Biete annehmen? 'Nein, denn es ereignet

sich, daß ein Taubstummer ein Werk erstellt, das der wortreichste Mensch

nicht versteht. Ein Redner, der über ein Gebiet ausgezeichnet spricht,

ist ein ganz gewöhnlicher Mensch in a n de r n R i ch tu n gen und zwar

nicht etwa, weil er sich in diesen Richtungen keine Mühe gegeben hat. Es

gibt viele Menschen, welche sehr gute Ideen zu Tage fördern, sich jedoch

unbeholfen ausdrücken und überhaupt in andern Richtungen unfähig sind.

Mit welchen! Rechte ist nun ein- Mensch ohne weitere E in -

s ch r ä n k u n g intelligent zu nennen gegenüber einen! Andern, den er in

einigen Richtungen durchaus nie erreichen kann? Man kann überall

Menschen finden, die in einer Spezialität Genie zeigen und in einer andern

bornirt sind. Es gibt auch kein Mittel, die Intelligenz,



r

allgemein genonnnen, auszubilden, so daß sie durch diesen einen Gegelift
and allseitig angeregt würde, Bon Intelligenz, als einer im

Menschen wirkenden Einzelkraft ist Nichts zu beobachten.

Hat etwa das Gemüth, fragen wir weiter, als ein solches

Element des Geistes vor der Erfahrung Bestand? — Diese Frau ist sehr

unfreundlich, zänkisch, gegen ihre erwachsene Tochter so gut wie gegen

andere Len'e. Hat sie kein Gefühl? Gegen ihr kleines Kind ist sie aber

ganz ungewöhnlich zärtlich. Dieser Prediger entzückt seine Zuhörerschaft

durch seine herrlichen Ideale und durch die Gefühle der Menschenliebe, die

er erregt; er hat wol ein recht inniges, tiefes Gemüth? Allein er hat

keinen recht intimen Freund, ist Niemandem anhänglich, weder den Menschen

noch der Heimat, verlebt oft durch harte Worte und zeigt sogar wellig

Gewissellhaftigkeit. Es gibt Vente, welche aufrichtig das Göttliche verehren,

in Demuth vor dem Herrn sich beugen und sehnlichst hoffen, dereinst in's

Himmelreich einzugehen ; aber sie können doch roh sein, den Andersdenkenden

entseblich mißhandeln und den Nächsten mit aller List und tausend Freuden

betrügen. Und ihr religiöses Gefühl braucht durchaus keine Heuchelei zu

sein. — Nehmen wir einen einzelnen Menschen und beobachten, ob sein

Gefühl gut oder gering, kräftig oder schwach sei, so finden wir es jcder-
zeit na ch v e r s ch i e d e n e n R i ch ì n n g e n k o n st a n t u n g l eich,

so daß unmöglich die Ansicht von der Einheit der Gefühle aufrecht zu

erhalten ist. Wirklich wird auch schon im täglichen Leben das Gefühl

spezialisirt, aber eben ungenügend und nicht richckg. Man spricht z. B. von

Ehrgefühl und begreift d.imit auch das Gefühl der Schani. Hat aber ein

Mensch unter allen Umständen denselben Grad dieses Gefühles? Nein;
derselbe Mensch, der sich nnmodischer Kleider sehr schämen würde, sagt

eine Luge oder begeht eine Ungerechtigkeit, ohne zu erreichen. Er schämt

sich, dein Bettler eine Gabe zu versagen, wenn ein wohlwollende r
Mensch zugegen ist, nicht aber, wenn der Zeuge geizig ist. Das

Schamgefühl fnnktionirt bald lebhaft bald schwach und man kann nicht

finden, durch welches Objekt dasselbe regelmäßig und aus-
n a h in slo s a n g e r e g t würde. Also liegt der Schluß nahe, daß

auch dieses Schamgefühl noch An.zusammengefegtes sei. lind was wird

nicht alles Liebe genannt! Die Mutter, die ihr Kind verzärtelt, der

Wollüstling, der eine Schönheit kauft, der Mucker, der den Heidenkindern

eine Gabe sendet „ans Liebe zum Herrn", der Jüngling, der die Welt

verpuffen will für seine Erwählte, die sanfte Krankenpflegerin, die sich



6

aufopfert im Dienste Unglücklicher — meinen die wirklich alle
dasselbe Gefühl, wenn sie von Liebe sprechen? Wir sind genöthigt,

wenn wir allererst ein richtiges Beobachtungsresultat gewinnen wollen, auch

solche scheinbar schon genug zerlegte und verständliche Gefühle noch

mehr zu s p e z i a l i s i r e n.

Nehmen wir aus den verbreitetsten psychologischen Werken irgendeine

beliebige Funktion des Geistes heraus und vergleichen sie mit den Erfahrungen,

die jeder hundertfach gemacht hat, so zeigt sich überall keine
Uebereinstimmung und wir kommen zu dem sicheren Schlüsse: die
bisher als Elemente des Seelenlebens betrachteten
Kräfte können dies nicht sein, sondern müssen sich

weiter sp cz i a li si r en und zwar allem Anschein nach in viele
einzelne Fähigkeiten spalten lassen.

Von Intelligenz zu reden ist deßwegen noch nicht unzulässig
oder sinnlos. Es kann im Gegentheil unter den zahlreichen Einzelkräften

des Menschen eine Anzahl geben, denen man füglich jenen gemeinsamen

Namen beilegen darf, nur muß man nicht glauben, damit seien jene

Elementarkräfte in einem Individuum von durchweg gleicher Stärke und

Vollkommenheit, sonst verläßt man den Boden der Realität. Um möglichst

deutlich zu machen daß ich einen Irrthum, nicht bloß einen unwesentlichen

Mangel der üblichen psychologischen Theorie ausdecken will, erinnere

ich noch an die S i n n n e s w a h r n e h in u n g. Gewiß kann man von

derselben gewisse allgemeine Sätze aussagen. Wird man aber deßhalb

die Sinneswahrnehmnng für eine un theilbare Funktion erklären und

z. B. schließen: dieser Mensch hat ein scharfes Gesicht, folglich gute
Sinne, folglich hört er auch gut? Dieser Irrthum, hier
selbstverständlich, wird aber bei der Beobachtung anderer geistiger
Thätigkeiten alle Augenblicke begangen. Der Mensch ist

genöthigt, in verschiedenen Dingen das Gleichartige aufzufassen; da dies zu

seiner 5)rientirung dient und ihm eine mühsame Arbeit erspart, so

macht es ihm Vergnügen, ein Dutzend Dinge gleich zu benennen

und dann zu glauben, was gleich getauft sei, habe auch gleiche
Eigenschaften. Ich versuche zunächst eine weitere Begründung (ganz anderer

Art) meiner Ansicht betreffend die Spezialisirnng der Geisteskräfte.

„Das Gehirn ist das Eentralorgan des Geistes;
dasselbe ist bei jeder Aeußerung geistiger Thätigkeit betheiligt".
So steht es in zahllosen Lehrbüchern und unbedenklich spricht eS Einer dem

3



li

Andern nach, indem sich Jeder vorstellt, eine geistige Thätigkeit sei stets
eine Funktion des Gehirns und zwar des ganzen. Wie man eine

solche Ansicht so lange aufrecht erhalten konnte, ist demjenigen, der sie

einmal überwunden hat, fast unbegreiflich. Man wird durch jene Annahme

(von der Einheit und Ansschließlichkeit des Gehirns) zu vielfachen

Widersprüchen und Täuschungen veranlaßt und verstößt so sehr gegen eine

Menge von Thatsachen, daß man meinen sollte, der Irrthum wäre

augenscheinlich. Wie sollen wir zu dieser enormen Bienge so sehr verschiedener

Geistesoperationen stets dasselbe Gehirn brauchen, da wir doch wissen, daß

jede einzelne Nervenfaser nur eine einzige bestimmte
Verrichtung hat. Der Sehnerv vermittelt bloß Lichtbilder, der Hörnern

kann zum Riechen nicht dienen, jede notorische Faser hat Eine und

nur diese Funktion, nicht bald die, bald jene, — bloß bei dem Gehirn soll

eule Allsnahme gelten? Und, gleichviel, ob ein noch so mächtiges,

andauerndes und unwiderstehliches Gefühl oder die geringfügigste dunkelste und

kaum spürbare Regung sich zeige, immer soll dieselbe dreipfündige
Hirn luge l in Aktion gerathen. Man kann mit aller Anstrengung

nicht zwei Sekunden lang dieselbe Vorstellung festhalten, indem die geringste

Veranlassung den S ch w i n g u n g s z u st a n d des Gehirns ändert;

das Beharrungsvermögen sollte hier so unendlich klein sein? Die Langsamkeit

und Mühsamkeit, womit zu andern Zeiten neue Vorstellungen sich

bilden, beweist das Gegentheil. Und warum kann mein Geist ill Betreff
der Musik ausgezeichnet funktioniren und schlecht ill Betreff
der Geometrie? Warum kann der Geist müde sein in Betreff
des Rechnens und frisch in Betref f des Zei ch nen s?
Hat der Geist nur dieses eine Organ, so kann er nicht anders, als unter

allen Umständen und ill jeder Beziehung sich kräftig oder schwach, müde

oder frisch zeigen. Oder wären die verschiedenen Thätigkeiten des Geistes

etwa die verschiedenen S ch w i n g n n g s f o r m e n der Hirnmasse?

Nimmt man zu dieser sich einzig darbietenden Hypothese Zuflucht, so ist

die Quantität des Gehirns fast ganz entscheidend, während z. B. der

thatsächlich ezistircnde vorwiegende Einfluß der V e r t h e i l u u g der Masse

auf Vorder- uud Hinterhaupt unbegreiflich ist. Wie man sich alsdann

partielle Genialität oder gar partiellen Id i o t i s m u s

erklären könnte, ist nicht einzusehen; denn das Fehlen oder verkümmerte

Vortommen einer bestimmten Schwingungsform anzunehmen, ist eine so

willkürliche Künstelei, daß man sie ohne weiteres von der Hand weisen wird,



7

um so mehr, als wir sonst nirgends auch nur einen Schein von einer

solchen, der Bewegung anhaftenden Beschränkung finden können; wir sehen

vielmehr überall, daß jedes Theilchen der Materie jeden: B e w e g u n g s -

impulse unbedingt gehorcht. Und wie wäre endlich d a s

Wunder zu fassen, daß das nämliche Organ zwei gänzlich
verschiedene Thätigkeiten gleichzeitig deutlich uud

bestimmt ausführte? Sollen hier die einen Schwingungen fortexistiren und

sich gleichsam als Beharrungsvermögen noch geltend machen, während schon

die andern wahrgenommen werden? Warum wäre dies dann nicht

regelmäßig der Fall, warum nicht eine ganze Menge verschiedener Schwingungsformen

gleichzeitig wahrnehmbar?

Ich erwähne noch einige mehr positive Beweise. Man erkennt die

Stärke gewisser Funktionen des Geistes in vielen Fällen zuver-

lässig an der Größe einer einzelnen Hir np a rtie, die man dann wol

berechtigt ist, als das Organ dieser Thätigkeit anzusehen. Niemand wird

z. B. die Intelligenz eines Menschen nach dessen Hinterhaupt bemessen.

Aeußerliche Mittel an einen: Theile des Kopses angebracht, können eine

gestörte Thätigkeit wieder herstellen, indem sie das hier liegende spezielle

Organ wieder in den normalen Zustand bringen. Eine Verletzung des

Gehirns hat nicht eine totale Störung der Geistesthätigkeit zur

Folge. Eine solche Verletzung müßte eine sehr geeignete Gelegenheit bieten,

durch die erfolgende partielle Störung die Funktion dieser Partie zu

erkennen, wenn nicht die speziellen Organe des Geistes fast alle paarweise,
symctrisch angeordnet, vorhanden wären, so daß eine geistige Funktion noch

nicht zum Stillstande kommt, wenn auch eines ihrer Orgaue unthätig ist.

Die vorgebrachten Gründe erscheinen mir als genügend, um zu zeigen, daß

das Gehirn nicht als ein einheitliches Organ wirkt, sondern in

eine Mehrheit von gesonderten Organen zerfällt. Die Frage,

welche speziellen Organe damit gemeint sind, ob dieselben doch in irgend

einen: innern Zusammenhang stehen, lasse ich für jetzt noch beiseite. In
dieser Erörterung über das Gehirn erblicke ich eine starke Bestätigung meiner

Ansicht, daß die Geisteskräfte ganz anders zu spezialisiren sind, als es die

bisherige Psychologie thut. Einen wesen lichen Schritt weiter kommt man

durch die folgende Betrachtung, in welcher ich zunächst zeige daß das

Gehirn auch nicht das einzige Organ des Geistes ist.

In unsern: Gehirn entsteht der Wille zu einer Bewegung — und

sie erfolgt. Wir halten den Willen alsdann für die nächste wir-



5

kende Ursache. Wenn em Thier eine ähnliche Bewegung macht, so

wird man ihm ill ähnlicher Weise auch denselben Willen
zuschreiben müssen. (Freilich können viele in ihrem christlichen Hochmnthc

dies nicht fassen: wenn sie sich an ihren schmackhaften Bissen crlustigen, so

ist das „essen", wenn das Thier seinen Hunger stillt, so ist das blos;

„fressen" und sie glauben ernsthaft an eine Verschiedenheit dieser Thätigkeiten.)

Ein geköpfter F r o s ch macht, nachdem er erst ruhig dalag,

ans einmal Schwimmbewegungen, überwindet Hindernisse zweckmäßig und

sucht Schutz ill einem Winket. Hiebei kann man schwerlich das Vorhandensein

einer Intelligenz bestreiten, die also hier nicht am Großhirn

haftet.

Es wird ein Insekt durchschnitten lind es kann sich ereignen,

daß das Hintertheil den Akt der Begattung fortsetzt, indeß ein andermal

das Vordcrtheil ruhig weiter frißt. Hier ist der Wille zum Fressen
ein A kt des S ch l u n d r i n g c s, und der Wille zur
Begattung ein Akt der G a n g l i e n k n o t e n des Rumpfes.
Nicht bloß haben also die wirbellosen Thiere ohne G e h i r n

doch Willen, sondern in verschiedenen Nervenknoten
ist verschiedener Will e.

Dem P oly p en im Glase Wasser bringt man ein lebendes Jn-
filsionsthierchen ans einige Linien nahe; er erregt sogleich einen Strudel

lllit den Armen, um das Thierchen an sich zu bringen. Ein todtes oder

pflanzliches Gebilde oder Stündchen nimmt er nicht. Wie nimmt er es

wahr? Ist seine Thätigkeit keine geistige und geringer als die meinigc,

wenn ich eilten Baumast hernnterbeuge, um die reifen Früchte zu nehmen?

Wenn ich dabei Willen habe, so hat der Polyp ihn auch. Und damit
ist der Wille auch a n z u e r k e n n e n in n e rve nlo s e n

Thieren.
Ist nun der Wille nachgewiesen in den Ganglien des Insektes und

illl Rückenmark des geköpften Frosches, so ist er wol auch ill Ganglien
und Rückenmark der h ö Hern Thiere und dieß läßt sich auch

nachweisen. D c r H e r z s ch a g d i e B e w e g n n g e n de s M a g e n s

u n d Darmes, die S p a n n n n g (Tonus) der G e fäs s e, sowie

überhaupt ein großer Theil der vegetativen Prozesse erfolgt

durch Anregung vom sympathischen Nervensystem ans, welchem

Eentraltheile wir in gleicher Art das Wollen jener Thätigkeiten



9

zuschreiben müssen, wie wir es bei den Thieren anzunehmen haben. Wenn

wir eine unwillkürliche Bewegung machen mit denjenigen Muskeln, die sonst

auch unserer Willkür gehorchen, so ist der Wille dazu im Rückenmark

vorhanden. Physiologische Versuche beweisen, daß das Rückenmark selbstständigen

Willen hat und nicht erst die Befehle des Hirns abwarten muß. Wenn

alles Einzelne, was zu einem Athemzuge geschehen muß, von: Gehirn erst

genan gedacht und beschlossen werden müßte, so kämen wir nicht zu einem

korrekten Athemzug; denn derselbe erfordert eine zu große Menge von

Partialbewegungen.

Nur der HirnWille und die Hirnv orstcllung werden
uns bewußt. Der Wille eines andern Nervencentrums kann aber
in diesem Eent r u m selbst irgendwie bewußt werden. Der

Mensch stellt sich so gewissermaßen unter dem Bilde eines Staates dar,

dessen einzelne Glieder selbstständige Funktionen vollziehen, ohne daß die

andern nothwendig Kenntniß davon haben. Es wäre jetzt speziell zu zeigen,

daß ein Ziervencentrum außerhalb des Hirns auch seine eigene Vor-
stellungswelt hat, so gut wie das letztere. Wenn es sich z. B.
herausstellte, daß das Rückenmark der Sitz einer gewissen Vorstellung wäre,

so könnte das Hirn möglicherweise nichts von derselben verspüren und der

Mensch würde dann, von seinem Gestrmmlorganismus redend, sagen müssen:

ich habe eine unbewußte Borstellung, wobei „Ich" im
Namen des Hirns gesprochen ist.

Es ist bei aufmerksamer Selbstbeobachtung gar nicht schwer zu finden,

daß in uns wirklich eine Menge von Vorstellungen und Strebnngen

existiren, von denen wir nichts im Bewußtsein haben. Das Vorhandensein

von solchen Vorstellungen oder solchem Willen erkennen wir nur mittelbar,

ans deren Aeußerungen, die aber oft so stark sind, daß sie uns mit

unwiderstehlicher Gewalt ergreifen. Die Existenz geistiger Thätigkeit ohne

Bewußtsein zeigt sich jedoch ant Deutlichsten im Instinkt, der deßhalb

hier etwas eingehender zu betrachten ist.

Die eine Spinne macht strahlenförmige Netze, die andere unregelmäßige,

die dritte gar keine. — Die ausgezeichnet fliegende Gabelweihe
ist kein Zugvogel, die mittelmüßig fliegende Wachtel aber hat Wanderlust.

Ans solchen Beispielen geht hervor: der Instinkt ist nicht eine
bloße Folge der k ö rp erli ch en O r g a n i s a ti o n, d. h. das

Thier handelt nicht so, bloß weil es nun einmal die passenden Organe hat.



10

Aber vielleicht, weil es ein Lustgefühl empfindet gerade bei diesem Gebrauch

des Organs?
Die Raupe stellt das zerstörte Gespinnst immer wieder her und

stirbt endlich vor Erschöpfung. — Wenn der B o g el die bestimmte Anzahl

Eier gelegt hat, hört er damit auf, ohne daß der Geschlechtstrieb erloschen

wäre. Denn nimmt man ein Ei aus dein Nest heraus, so erfolgt eine

neue Begattung und das Weibchen legt ein Ei hinzu. Oder sie verlassen

das Nest und machen eine neue Brnt. Ein Weibchen vom Wendehals

legte so 2l) stets kleiner werdende Eier und starb dann. — Der
Instinkt ist somit auch nicht erklärbar aus dem Lustgefühl
beim Gebranch der Organe.

Im südlichen Afrika umzäunt der Sperling sein Nest mit Dornen

zum Schutz gegen Schlangen und Affen; hier hat er dies nicht nöthig und

unterläßt es. — Der Kukuk legt seine Eier in fremde Nester und zwar
immer von täuschend ähnlicher Farbe nnd Beschaffenheit wie diejenigen,

die schon im Neste sind, auch dann, wenn er die letztern nicht sehen konnte.

— Die Spinnen bessern das beschädigte Netz aus, der Schaden sei da

oder dort, groß oder klein. — Die Bienen bauen von oben nach unten;

hindert man fie, in dieser Richtung zu arbeiten, so bauen fie in anderer

Richtung. Im Herbst tödten sie die Drohnen, jedoch dann nicht, wenn

sie zufällig die Königin verloren haben. — Aus unzähligen solchen

Beispielen geht hervor: die Instinkthandlungen können nicht
Folge einer mechanischen Ei n r icht u n g sein; wie sollte

sich ein Mechanismus so ganz verschiedenen Modifikationen der äußern

Bedingungen anpassen können! Es müßten so viele Mechanismen als

einzelne Jnstinkthandlunczen sein. Aus welchem Grunde aber wären jene

Handlungen etwa nicht zu den geistigen zu rechnen? Würden Menschen
jene gleichen Thätigkeiten verrichten, wer wollte diese Thätigkeiten

dann nicht unbedenklich zu den geistig e n rechnen? Und

doch können wir unmöglich annehmen, jene Jnstinkthandlnngen beruhen

auf bewußter U e b e rlcg u ng. Damit scheint mir die u nbewuß te

Borstellung und der unbewußte Wille — denn worin

bestünde eine geistige Thätigkeit sonst — schlechterdings unabweisbar.

Durch die folgenden Thatsachen wird man nicht bloß ebenfalls zu

der Ueberzeugung vom Borhandensein unbewußter geistiger Thätigkeiten

in den Jnstinkthandlnngen geführt, sondern wiederum einen Schritt weiter

gedrängt, nämlich zu der Einsicht, es müsse sogar unbewußte Er-



11

k e n ntniß d e r A uße n w elt geben, die gar nicht auf dem

gewöhnlichen Wege der Sinnlichkeit erworben sein kann.

Die H i r s ch h o r n k ä f e r l a r v e gräbt sich behufs der Verpup-

pung eine passende Höhle. Die weibliche Larve macht die Höhle von der

Größe ihres Leibes; die männliche Larve ist gleich groß, macht die Höhle

aber von zweifacher Länge: es wächst ihr nämlich später ein Geweih

von ungefähr der Größe des Leibes.

Bussarde fallen über Blindschleichen ohne weiteres her, greifen

aber Giftschlangen nur mit großer Vorsicht an, auch wenn sie noch nie

solche gesehen haben. Ebenso wird ein Flug junger Tauben scheu, wenn

sich ihnen zum ersten Mal ein Raubvogel naht.

Wenn D a s s e l s l i e g e n sich der Ninderheerde nähern, so rennt

diese wie toll umher. Die Fliege legt jenen Thieren die Eier aus das

Fell; die dann später auskriechenden Larven bohren sich in's Fleisch ein

und verursachen schmerzhafte Eiterungen.

Iltis, Marder, Wiesel machen, wenn sie ein Ei austrinken

wollen, auf der entgegengesetzten Seite ein kleines Luftloch, und zwar
verstehen sie dies im ersten Mal so gut wie im letzten.

Hunde fressen zuweilen Gras, um Würmer oder Knochensplitter

abzutreiben.

Die Feldmäuse beißen den eingesammelten Körnern die Keime

aus, damit dieselben nicht auswachsen.

Die Zugvögel ziehen fort, ehe der Nahrungsmangel sie nöthigt

und ehe es so kalt ist, wie z. B. bei ihrer Rückkehr.

Tauben und Hunde eilen aus unbekannten Gegenden geradenwegs

nach Hause.

Tritt zeitiger Winter ein, so sammeln sich die Z u gvög e l früher.

Steht ein milder Winter bevor, so ziehen manche Arten gar nicht fort oder

nicht weit.

Sähen wir einen Menschen solche Handlungen vornehmen, so würden

wir unbedingt sagen: der handelt zweckmüßig und muß auf irgend eine

Art in vorliegendein Falle Kenntniß von den und den Naturkrüften, ja

sogar von den und den zukünftigen Ereignissen haben. Eine

zahllose Menge derartiger Beispiele zeigt schlagend, daß das Thier durchaus

in irgend welcher Form derartige Kenntniß besitzt.
Von dieser Kenntniß weiß aber das Thier gewiß nichts, sie ist

ihm unbewußt. Es hat sie weder aus sinnlicher An-



12

schau un g noch aus bewußter Ueber! estunst. Also eine die

Außenwelt wahrnehmende G ei st es t h ä tist kei t, ohne daß
wir eine Vermittlung durch die bekannten fünf oder
sechs Sinne finden können! Ob irgend eine materielle
Vermittlung doch vorhanden sei oder nicht, darüber

abzusprechen ist jetzt nicht mehr voreilig. Vergleichen wir nämlich die Langsamkeit

und Stupidität eines niedern Thieres, z. B. eines Amphibiums, in
dem Kreise, wo wir ihm irgend ein bewußtes Denken noch zuschreiben

möchten, mit der erstaunlichen Sicherheit und Feinheit seiner Jnstinkthand-

lungcn, so können wir letztere unmöglich als Funktionen
dieser unvollkommenen Organe betrachten und wären damit

schließlich dazu gelangt, geistige Thätigkeit anzuerkennen,
für welche kein Organ zu finden ist.

Die Erscheinungen der Heilkraft und des organischen
Bild ens (Wachsens) drängen uns ebenfalls zu der Ansicht, daß sie auf

geistigen Prozessen beruhen. Wenn ein durchschnittener Regenwurm

seinen Kopf wieder ergänzt, indeß der andere Theil sich einen

frischen Schwanz wachsen läßt, kann man eine andere Ansicht hievon haben,

als daß die Idee der Gattung in dem verstümmelten Stück irgendwie

(unbewußt) existire. Je wichtiger ein Theil ist, desto früher wird er ergänzt.

Zahllose Beispiele beweisen, daß die Vorgänge des thierischen
Lebens: Wachsen, H e r st ellu n g besonderer S p e z i al -

organe, Heilen, Ernähren, Bewegen, Wahrnehmen,
Denken zc. säm m tli ch mit dem gleichen Rechte
Aeußerungen eines geistigen Prinzips genannt werden
müssen. Sei man zur materialistischen oder idealistischen Auffassung

geneigt, immerhin muß man nach gehöriger Würdigung der Thatsachen

(die hier nicht vollständig Platz finden können) zugeben, daß zwischen den

verschiedenen Thätigkeiten des thierischen Organismus kein solcher
Gegensatz stattfindet, wie er hinter den Worten „körperliche"

und „geistige" Thätigkeit meist gesucht werden will; den naturwissenschaftlichen

Thatsachen entspricht übrigens am besten folgende Ansicht: Jede

beliebige Thätigkeit des Menschen ist als unmittelbare Wirkung
eines geistigen Prinzips zu betrachten, das jedoch in vielen Fällen
nicht zu unserm Bewußtsein gelangt, nämlich jedenfalls dann nicht,

wenn das Gehirn unbetheiligt ist.

Es mag zweckmäßig sein, zunächst auf den Gang unserer Unter-



13

suchung kurz zurück zu schaueu. Ich habe vorerst zu zeigen versucht, daß

eine viel weiter gehende Spezialisirung der menschlichen Geisteskräfte

nothwendig sei, wenn die psychologische Theorie mit der Beobachtung in

Nebereinstimmung kommen soll. Tann ergab sich weiter eine vorläufige Wegleitung

und Orieutirung für die Lösung dieser letzteren Aufgabe (Aufsuchung und

Theorie der Geistesorgane). Es hat sich ergeben, daß alle unsere bewußte

Geistcsthätigkeit nur im Gehirn vor sich gehen kann, welches Organ jedoch

nothwendig als eine Vielheit einzelner getrennt wirkender Organe gedacht

werden muß. Es kommen serner in den übrigen Nervencentris eine

Anzahl wichtiger geistiger Funktionen vor, die wesensgleich sind mit denjenigen

des Gehirns, jedoch die Eigenschaft des „Bewußtwerdens" relativ oder

absolut nicht besitzen. Daß auch das m en schliche Denken vielfach

mächtige Einflüsse solcher unbewußter geistiger
Thätigkeit a u f w e i st, kann ich hier nicht genugsam ausführen,

sondern verweise auf die „Philosophie des Unbewußten" von Hartmann, aus

welchem ausführlichen Werke sowohl die Idee der unbewußten Geistesthätigkeit

selbst als auch die nothwendigsten naturwissenschaftlichen Beispiele, aus

welche sie sich stützt, entnommen sind.

Indem ich wieder zu meiner Hauptaufgabe zurückkehre, nämlich die

als unabweisbar dargelegte weitere Spezialisirung der geistigen Funktionen
wieder aufnehme, komme ich naturgemäß auf die p h r e n o l o g i s ch e n

A n s i ch t e n und versuche zunächst eine gedrängte Skizze dieser Theorie in

ihrer gegenwärtigen vermeintlichen Abrundung. Niemand fürchte, es handle

sich hiebei um die Kenntniß der Höcker und Vertiefungen des Schädels;

wer diese Nelieftasterei für die Phrcnologie hält, der kann mit demselben

Recht glauben, es bestehe das Verständniß der Verdauung und des

Blutumlaufes darin, daß man Brust und Bauchhöhle von Außen betaste. Es

gibt auch immer noch Leute, welche bei dem Worte Phrenologie gleich an

eine Kommode denken, d. h. jene Schubladentheilung des Hirnkastens im

Auge haben, wozu bornirte Gegner oder auch Freunde eine bessere Wissenschaft

verunstaltet haben. Ich gebe die nun folgende Erörterung, wie der

denkende Leser übrigens leicht selbst bemerken wird, keineswegs als
meine eigene Ansicht; im Gegentheil habe ich durch die Annahme
der Hartmann'scheu Theorie der unbewußten Geistesthätigkeit schon die

nothwendige Mangelhaftigkeit, wie jeder bisherigen
Psychologie, so auch der p h r e n o l o g i s ch e n anerkannt.
Gleichwol will ich eine unveränderte Darstellung dieser letztern



14

geben und zwar alls mehreren Gründen. Erstens will ich dazu beitragen,

daß sich unter Lehrern und Erziehern etwas Besseres verbreite als ein

bloßer von Nebendingen hergenommener schiefer Begriff der Sache. Zweitens

sind die Korrektionen, die ich in: Falle wäre anzubringen, noch zu wenig

durch die Erfahruug bestätigt oder durch die Wissenschaft sicher gestellt.

Drittens ergibt die wahrhaft überraschende A ufstellung
einer Menge dunkler Punkte des G e i st e s l e b e n s,
sowie die Fülle großartiger praktischer Folgen, welche

die bisherige m a n g e l h a f t e P h r e n o l o g i e schon in sich

birgt, ein ä u ß e r st wichtiges Argument für die Rich -

t i g k e i t* i h r e s Prinzipes: der auf Beobachtung
gegründeten Spezialisirung der Geistesthiitigkeiten; denn wenn schon

ein e r st er mit entschiedenen Ir r t h il m e rn behafteter
Versuch soviel le i st e n k a n n so hat man allen Grund zu

vermuthen, man sei auf der richtigen Spur.
Das Gehirn zerfällt in eine Mehrheit von

Organen, deren jedes seine b e s o n d e r e F u n k t i o n h a t.

(Ich bemerke hier, daß ich von jetzt an, wo von Organen die Rede ist,

diese meine.)

Je stärker (größer) das Organ, desto kräftiger
funkt ionirt es, natürlich unter sonst gleichen Umstünden.

Jedes Organ wird angeregt durch sein bestimmtes

Objekt, z. B. der Farbensinn durch das Licht, der Bekämpfungstrieb

durch den Widerspruch, das Wohlwollen durch eine Scene des Unglücks

u. f. w.

Das Organ beginnt zu wirken, sobald sein Ge -

genstand ihm geboten ist. Es wird namentlich müch-

tlg angeregt durch die Thätigkeit des entsprechenden
Organs anderer Individuen. „Das Beispiel steckt an". Wo

z. B. Viele die Zeichen des Schreckens geben, steigert sich dieses Gefühl

zum höchsten Grade.

V e r s ch i e d e n e O r g a n e können einander in ihrer
Wirkung hemmen oder verstärken.

Die normale Thätigkeit jedes Organs ist
angenehm; die abnorme Thätigkeit hat Unbe haglich-
k e it zu r Folge. Der Grund der Abnonnitüt kann in der Beschaffenheit

des Organs liegen oder im Gegenstand der äußern Anregung.



15

E i n e d e m K r ä s t e n m a ß des Orgaus entsprechende
U e b u n g w i r kt stär k e nd, eine demselben nicht e nt -

s p re ch ende (z. B. bedeutend zu starke) s ch w ä che nd und hat ein

verschiedenes Resultat. Das Gefühl des Mitleids wird z. B. erregt durch

den Anblick eines arg Mißhandelten; die fortgesetzte zu starke Bethätigung
des hiebei wirkenden Organs (im Kriege) hat Aufregung und Abstumpfung

zur Folge, die erst wieder verschwinden kann, wenn das Organ Ruhe

bekommt.

Indem verschiedene starke Organe zu ihrer normalen Bethätigung

ungleich starker Reize bedürfen, folgt, daß das eine Jndlviduum
sehr stark von einem Objekt angezogen wird, indeß
das a n d e r e In divid u u m vo m gleich e n O bje k t e si ch

geradezu gequält fühlt.
Unsere h ö ch st e Leistungsfähigkeit und zugleich

u n s e r h ö ch st e s Wohlsein find e n w i r n ur in de r
Harmonie oder gleichmäßig abwechselnden Thätigkeit aller Organe.

Dies sind einige allgemeine Grundsätze der Phrenologie, die fast

durchweg au sich klar sind und mit wenigen Ausnahmen kaum bestritten

werden können.

Auf welchem Wege hat man nun aber die Organe des Geistes

gefunden und welche sind es?

Es gibt Menschen, die mit Eifer sich an eine Unternehmung machen,

aber bald wieder erlahmen und etwas Anderes anfangen. Ihre Festigkeit

ist gering. Das kommt nicht von ihrer Muskelkraft her, auch nicht von

Gefühls- oder Verstandseigenschafteu, auch nicht vom Interesse, das sie

antreibt; denn es gibt beharrliche und wieder unbeständige Menschen von

allen möglichen Nuancen der Fähigkeilen und Neigungen. Der nämliche

Mensch aber bewährt in allem Thun überall einen bestimmten Grad

von Festigkeit und somit sah sich der Phrenolog veranlaßt, die Eigenschaft

der Festigkeit unter die Elemente des Geistes zu rechneu und ein

besonderes Organ dafür zu vermuthen. Heruach wird er viele

Individuen beobachten, die das vermuthete Organ in starker

Entwicklung haben müßten ; ebenso eine Anzahl solcher, deren Festigkeit auffallend

gering ist, die also das in Untersuchung stehende Organ nur schwach be-

besitzen. Auf diese Weise kaun der Phrenolog schließlich zu der Ansicht

gelangen, das gesuchte Organ sei vorhanden und befinde sich da und da.

Die große Schwierigkeit einer solchen Untersuchung ist einleuchtend.



16

Steht dem Menschen eine Gefahr bevor, so erlangt er eine mehr

oder weniger deutliche Empfindung davon. Da für jeden Menschen eine

gewisse Größe der Gefahr existirt, bei welcher unfehlbar das Vorgefühl
der Gefahr eintritt, d. h. da im einzelnen Menschen das in Rede stehende

Gefühl jedenfalls vorhanden ist, wofern es nicht nachweislich kompeusirt

wird durch etwas Anderes, so sind wir genöthigt, auch in der Vorsicht
ein Element des Geistes anzuerkennen, das sein besonderes Organ, die

Sorglichkeit, hat. Der Phrenologe glaubt wiederum, dasselbe als
bestimmte Partie des Hirns aufgefunden zu haben.

Es gibt Menschen, welche jahrelang in einem Zimmer aus- und

eingehen und, ohne kurzsichtig zu sein, nicht soviel darin bemerken wie

Andere in einigen Minuten. Anderseits sind Jene unter stärkern Umständen

doch zur fraglichen Wahrnehmung fähig. So kam die Phrenologie zur

Annahme eines besondern G e g e n st a u d s s i n n e s, der uns gleichsam

avisirt, es gestalte sich hier das Meer der Erscheinnngswelt zu einer

bestimmten Welle, einem Individuum, ohne daß uns jener Sinn sonst etwas

über die Natur des wahrgenommenen Individuums lehrte. Wer diesen

Gegenstandssinn in schwacher Entwicklung hat, wird z. B. in einer großen

Ausstellung sehr ermüdet und bald verwirrt, namentlich wenn die andern

Hirnorgane, womit wir die Körperwelt auffassen, auch nicht stark sind, z.

B. Gestaltsinn, Größensinn, Ortsinn.
Jedem Lehrer sind Schüler bekannt, welche rasch ein Sprachstück

auswendig lernen, auch wenn dasselbe ganz unverständlich, z. B. völlig

sinnlos wäre. Dies ist das Werk des Sprach sinneS, der sich beim

gleichen Individuum von stets gleicher Stärke zeigt, wofern nicht gewisse

nachweisbare Umstände eingreifen, was überhaupt von allen Organen gilt.

(Man denke z. B. an die bekannte Abhängigkeit der Sinne von einander;

bei fehlendem Geruch ist z. B. der Geschmack viel schärfer.)

Es kommen Menschen mit schönen Fähigkeiten vor, denen dieselben

aber oft nicht voll zu Gebote stehen, wenn sie dieselben brauchen. Der

E i n h e i t s t r i e b ist bei diesen schwach, nimmt der Phrenolog an.

Diese Beispiele mögen den Weg genugsam klar machen, der

eingehalten worden ist. (Ich habe absichtlich Beispiele gewählt, die man leicht

anfechten kann, da mir gar nicht darangelegen ist, Mängel zu verdecken,

sondern offen darzulegen.) Man kam so auf folgende Elementarfunktionen

:

Nahrungstrieb. Selbstgefühl. Gegenstandssinn.



17

Erwcrbstrieb. Festigkeit. Größensinn.

Geschlechtstrieb. Beifallsliebe. Gestatrsinn.

Kinderliebe. Sorglichkeit. Farbensinn.

Anhänglichkeit. Wohlwollen. Gewichtsinn.

Bekämpfungstrieb. Gewissenhaftigkeit. Zeitsinn.

Zerstörungstrieb. Ehrfurcht. Thatsachensinn.

Verheimlichnngstrieb. Sinn für das Wunderbare. Konstrnktionstalent.

Einheitstrieb. Schönheitssinn (Idealität) Scherztalent.

Nachahmnngstalent.

Ordnungstalent.

Tonsinn.

Wort- o. Sprachsinn

Vcrgleichungsgabe.

Schlußvermögen.

Zu weiterer Erläuterung wögen hier noch einige Bemerkungen Platz

finden.

Wer z. B. ein schwaches Organ der Kinderliebe hat, wird die

Unarten der Kinder schwer errragen und findet als Elementarlehrer Hindernisse

in diesem Umstände. Das Organ der Kinderliebe wird angeregt durch

die Gegenwart eines hülftosen jungen Wesens. Ist die liebende Mutter
gegenwärtig, so ist das kleine Kind nicht hütflos; der Vater fühlt dann

nichts für das Kind. Ist die Mutter abwesend oder momentan lieblos,

so ist das Kind Hülflos und im Gehirn des Baters kommt das Organ der

Kinderliebe zur Wirkung. Währt jener Hülflose Zustand zu lange für die

vielleicht geringe Stärke deö in Rede stehenden väterlichen Gefühls, so wird

das Organ ermüdet und es kann ein hoher Grad von Mißmnth entstehen.

Hat Jemand viel Wohlwollen (Güte) und wenig Erwerb s -

trieb, so wird er leicht zum Verschwender dadurch, daß er sein Gut

nutzlos an Andere hingibt. Hat er aber bei wenig Erwerbstrieb auch wenig

Wohlwollen, so kann er doch zum Verschwender werden, wenn eine sehr

starke Beisallsliebe oder ein allzuregcr Nahrungstrieb ihn nöthigt.

Welch großartigen Einfluß, in guten: wie iil verderblichem Sinne

der G e s ch l e ch s t r i e b hat, ist bekannt. Er kann, wo er stark ist,

jede beliebige ihm entgegentretende Geisteskraft in ihren Wirkungen aufheben

und umgekehrt die herrlichsten Blüthen treiben, wo er in wohlthätiger Stärke

vereint mit den höhcrn Gefühlen auftritt. (Damit sind alle diejenigen Ge-



1^

fühle gemeint, welche int Thiere entweder Aar nicht, oder doch nnr in sehr

geringem Grade vorkommen.)

Hieran schließe ich die Bemerkung, daß gerade diejenigen Funktionen,

welche der Mensch augenscheinlich mit allen Thieren gemein hat, die

unwiderstehlichste Macht ausüben. Natürlicherweise! Es sind diejenigen,
an deren Ausübung die Existenz geknüpft ist. Wir
begreifen die Gewalt des Geschtechtstriebes, wenn wir bedenken, daß derselbe

in dem höheren Dienst der Gattung steht.

Soll das Sondergut des Menschen, die höheren Gefühle,
die in ihm allein eine beträchtliche Steigerung erlangen können — Wohlwollen,

Gewissenhaftigkeit, Achtung, Hoffnung, Sinn für die Wunder und Schönheiten

der Natur — und die höhere Intelligenz nicht in der Entwicklung

zurückbleiben, s o m u ß m an die niedere n T r iebe nicht n n -

a u f h ö r l i ch beschäftigen und st ä r k e n. Wer durch immer

netten Gaumenkitzel seinen bezüglichen Trieb überwuchern läßt, oder wessen

Geschlechtstricb — gar schon vor erreichter Entwicklung — zum verwüstenden

Niesen großgezogen wurde, oder wer gelernt hat, den Erwerbstrieb auf den

Thron zu setzen, der wird seilten Fehler durch eine großartige Einbuße an

reinen! Glück bereuen müssen. Die thierischen Triebe können nicht anders

wirken als m o m e n t an ; sie steigern sich in periodischen Zeitabschnitten

bis zur Uualnvcisbarkeit, um alsdann rasch in der Befriedigung unterzugehen.

Indem diese Triebe überhaupt heftiger auftreten m ü s sen, entsteht also

beim Mißbrauch derselben die Gefahr, alle schwächern Organe zu wenig

zu üben. Die Gefühle des Wohlwollens, der Freundschaft, der Achtung,

des Schönen und Erhabenen bringen uns dagegen ein dauerndes,
w i e w ol s ch wäch e r e s Glück, das jenem intensiven, aber momentanen

vorzuziehen ist. Indem ich die thierischen Triebe hiemit in ihre

Schranken weisen will, muß ich jedoch ein naheliegendes Mißverständniß

abhalten. Der N i ch t gebrauch eines Organs ist nämlich dem M i ß -

brauch gleich zu achten. Wenn ich z. B. einem Kinde zumuthe, seine Eß-

lust zu beherrschen augesichts einladender Speisen, so wird sein Nahrungstrieb

hicdurch nicht schwächer, sondern übt sich ja und wächst somit. Man

kann auf keine Art einen Trieb sicherer zur Leidenschaft erstarken lassen als

dadurch, daß man ihm sein erregendes Objekt oft gegenüberstellt und dann

Entsagung fordert.

Biele interessante Folgerungen knüpfen sich an die Betrachtung des

E i n h e i t s t r i e b e s. Derselbe konzentrirt verschiedene Funktionen so,



1'.)

daß sie einem einheitlichen Zwecke dienen. Offenbar stellen sich die

geübten Organe unter den Mitwirkenden am willigsten ein. Dieses

Zusammenwirken, das in sehr vielen Fällen nothwendig ist, wird sehr natürlich

an die Bedingung einer Leitung zwischen den Organen geknüpft. Wenn

ich eine geometrische Figur ansehe, z. B. den Peripheriewinkel im Halbkreise,

so fällt mir dabei ohne Antrieb weiter Nichts ein. Wenn ich aber

einen bestimmten Antrieb habe, z. B. mich genire, die Sache nicht zu wissen,

so stellen sich die nothwendigen Organe zur Verfügung und liefern die

Vorstellungen, die ich brauche. Warum aber bei diesem anscheinenden Suchen

die rechten kommen, ist ans bloßer Leitnngsfähigkeit nicht zu erklären,

sondern rechtfertigt für den Phrenologen die Annahme eines besondern

Organes und zeigt dann vor Allem aus deutlich, wie sehr die sogen. Jdeen-

assoziation beherrscht sein muß von der ungeheuren Macht der Triebe.

Wirklich stellt sich die Intelligenz in den Dienst
jeder beliebigen Leidenschaft, und so kommen die schreiendsten

Thorheiten z. B. in den sozialen Ansichten von solchen Lenteur zum
Vorschein, die sonst sehr schöne Fähigkeiten und viele gute Gefühle an den Tag

legen, in jenem Falle aber unter dem gewaltigen Druck eines niedern Triebes

stehen. Es gibt für denjenigen Menschen, der die zu einer richtigen Lösung

einer Frage erforderlichen Funktionen alle zusammen h a r m o nis ch vollzieht

und deßwegen ein klares und einfaches Resultat erlangt, nichts

peinlicheres, als daß er sich dann mit allem Aufwande der Intelligenz wappnen

soll, um eine Sache zu beweisen, die jedes Kind verstehen könnte. Wie

vielmal werden im Rathssaale die „überzeugendsten" und „schlagendsten"

Gründe im Ueberfluß vorgeführt, und siehe —- sie siegen bei der Abstimmung

nicht.

Hier muß auch das Verhältniß der Intelli g e n z und

speziell des Wortes, zum Gefühl, besprochen werden. Einem

Blinden die Farben zu erklären ist ewig erfolglos ; er lernt die erklärendeil

Worte nachsagen, n i e aber die richtige V o r st e l l u n g schaffen.

Wer keine Kugel gesehen oder gefühlt hat, der wird die Vorstellung derselben

nicht bekommen, und wenn man sie ihm noch so exakt desinirt.. Diese

für die Sinnesvorstellungen so allgemein anerkannte und so klare Sache

sollte nun für das Gefühl anders sein? Nein. Und genau
s o i st e s m i t j e d e r a u d e r n F u n k t i o n: Sie kann nie
und nimmer erregt werden durch etwas Anderes als
d u r ch ihren b e st i m m t e n Gcg e n st a n d. Niemand kann z. B.



20

das Gefühl' des Erhabenen verspüren, wenn nicht der Gegenstand, der es

zu erregen fähig ist, wirklich vor seine Wahrnehmung kommt. Wenn ich

also sage: Durch bloße, leere Worte wird ebensowenig ein Gefühl
hervorgebracht als eine sinnliche Vorstellung — so bin ich kaum weit von der

Wahrheit entfernt und finde den Satz überall durch die genane Beobachtung

bestätigt. Es liegt hier allerdings der groben und gedankenlosen
Aufs a s s u n g ein Irrthum uahe, den ich abweisen muß. Allerdings
kann ich reden von Farben, Formen und andern sinnlichen Vorstellungen;

dadurch kann ich allerdings den Hörer zur Reproduktion derselben

Vorstellung veranlassen. Ganz das nämliche kann ich thun mit Gefühlen,

sogar noch ein wenig in ehr, wie ich zeigen werde. Gewiß kann

ich die Gefühle eines Hörenden wieder erregen und dadurch in einem

entsprechenden Maße zur Uebung und Stärkung veranlassen; aber alles dies

erst, wenn jene Gefühle auf andere Weise schon v or-
her prodnzirt worden sind. Ich sage, es sei noch mehr

möglich in Betreff der Gcsühlserweckung in Andern. Dabei habe ich jenes

Gesetz der S Y m p athie im Auge, das ich schon bei den phrenologischcn

Grundgesetzen angegeben habe. Ein im Sprechenden thätiges
G efühl ist nämlich direkt wirkende U r s a ch e für das Z list

a n d e k o m men dieses n ä m li ch e n Gcfühle s im
Zuhörer; wenn ich die Zeichen wirklicher Furcht lebhaft an den Tag lege,

so cutsteht in Andern ein ähnliches Gefühl, ohne daß ich Worte brauche.

Diese sympathische Anregung besteht für jedes Organ, jedoch meist in sehr

schwachem Grade. Der Sinn meines Satzes über Gefühlsanregnng in

Andern ist nun also der: M an kann das n r s prün gli ch e

(erste) Z n st a n d e k o m m en e i n e s G efühls ni ch t dur ch

Belehrung vermitteln; wo aber Gefühle durch
Worte erweckt zu werden scheinen, sind diese
Gefühle entweder Reproduktionen oder werde n n i ch t

a n g e r e g t d n r ch den bel e h r e n d e n m o r a l i s i r e n d c n

I n h alt d e r W o r t e, sonde r n dad u r ch d aß i m

Sprechenden selber die betreffenden G e f ii h l e m o m e n t a n

lebhaft thätig sind. Darin liegt die Erklärung, warum „Beispiel

mehr wirkt als ^ehre" und warum es besonders schlimm ist, der Jugend

G e f ü hle v o r z n h e u ch c l n. Wer das Alles noch nicht begreifet!

will, versuche nur, einem kleinen Kinde Freundlichkeit zu heucheln, wenn

er lebhaft das Gegentheil fühlt. In meiner Erörterung ist auch der Grund



21

enthalten, warum das moralische (oder religiöse) Gefühl nicht
a u s st i r b t, T h e o r i e h i n o d e r her. So wenig sich die Funktion
des Sehnervs ändert, wenn man eine andere Theorie darüber aufstellt, so

wenig richtet sich die Thätigkeit irgend eines Hirnorgans nach den

Aussprüchen der Theorie. Das Gesammtobjekt aller Organe ist die Welt; so

lange s i e nicht aufhört und die Organe des Menschen ihren Bestand haben,

braucht Niemand den Untergang der Moral zu fürchten, und wenn die

Moralthcorie sich noch feindlicher geberdete.

Hieran knüpfe ich eine ähnliche Bemerkung über die Entwicklung der

Intelligenz. Jede ihrer Funktionen erstarkt durch Uebung; allein zur
Uebung bedarf sie ihres passenden Objektes, wiederum nicht bloß
der Worte. Wie viele Lehrer plagen sich und einzelne Schüler auf eine

entsetzliche Weise z. B mit einem geometrischen „Schluß". Wo das

Vermögen, zu schließen, noch nicht erwacht ist, kann es nicht angeregt

werden durch Worte. Die Plage dauert dann einfach fort, bis unterdessen

die betreffende Fähigkeit sonst ihre richtige Nahrung fand und erstarkte —
oder auch nicht. Dann wird lamentirt darüber, daß das Blei nicht, wie

der Magnet doch thut, Eisen anzieht. Man jammert: der Kerl will
nicht! Der hochfliegende Vogel macht dem kriechenden Wurm Vorwürfe,
weil dieser keine Lust hat, zu fliegen. Als ob er's nicht thäte,
wenn er könnte. — Die Täuschungen, die beim Schulunterricht
dadurch unterlaufen, daß das Schlußvermögcn noch nicht gehörig funktionirt,

veranlassen mich noch zn einer Bemerkung. Daß die wörtliche Reproduktion

einer Schtußreihe, überhaupt eines logischen Ganzen, durchaus noch kein

Verständniß desselben beweist, brauche ich keinem denkenden Lehrer zu sagen;

das aber ist nicht bekannt, daß viele, vielleicht die m e i st en Menschen,
einen Komplex von auf einander folgenden Thatsachen

nicht durch das S ch l u ß v e r m ö g e n verbinden,
sondern a u s f a s s en vermittelst des Thatsachen- und

Zeitsinnes. Ein Schüler kann z. B. eine Division ganz gut auffassen dadurch,

daß er die Einzelheiten des Prozesses als Thatsachen an einander reiht,

ohne die innere Verwandtschaft, die Logik der Sache, zu bemerken.

Endlich will ich noch eine dunkle Frage im Sinne der vorgeführten

Anschauungen zu lösen versuchen. Wo hat in obigem Verzeichniß der

Geistesorgane der freie W i l l e des Menschen Platz? Es ist

allerdings nicht abzusehen. Jedes Organ, in bestimmter Weise
angeregt, muß auch ein bestimmtes Resultat liefern. Wo wir

4



22

irgend eine Funktion unseres Organismus genauer kennen, geschieht dieselbe

mit Nothwendigkeit. Wenn die Funktion eines Organs ermittelt und der

Gegenstand seiner Anregung bekannt ist, so kann also das Produkt beider

mit aller Sicherheit voraus bestimmt werden. Man findet nirgends nur
einen Schein von einem Grunde, etwas Anderes anzunehmen — mit

alleiniger Ausnahme des vermeintlich willkürlichen E ntschließe n s

des Menschen. Hier entsteht allerdings der Schein, als ob der

Mensch unter den Motiven ein beliebiges auswählen könnte, also frei sei.

Wenn ich einen Entschluß darüber fassen soll, welche unter mehreren sich

darbietenden Möglichkeiten ich realisircn will, so wäge ich scheinbar die

Motive gegen einander ab. Diese Motive habe ich nicht geschaffen, sie

kommen entweder von außen oder stammen wenigstens durchaus nicht aus

meiner Willkür. Ganz unversehens ergreifen mich nun verschiedene Motive;
es entsteht unter denselben ein Widerstreit, wobei sich gar nicht selten der

Fall ereignet, daß die Motive mir nicht einmal in's Bewußtsein fallen.

Welche Motive in mir vorbanden sind und welche Stärke sie besitzen, kaun

ich nur empirisch aus der Wirkung derselben erfahren. (Den Weg

hiezu sucht die Phrenologic natürlich im genauen Studium der Geistesorgane.)

Wenn sich schließlich aus dem Widerstreit der Motive eines als Sieger

erhebt, so habe ich auf einmal das Bewußtsein, daß ich dieses will,
nicht das andere. So entsteht der Schein einer freien Auswahl. Ich sehe

nicht ein, warum man sich so sehr gegen diese Ansicht ereifern mag. Man

fühlt sich erniedrigt, daß der Mensch durch die verschiedenen Motive gleichsam

nach dem Parallelogramm der Kräfte getrieben werden soll. Gesetzt

aber, ich müßte nicht dem stärksten Motiv folgen, ans welchem Grunde

werde ich dann einem andern folgen? Oder wollen wir hier einfach

ans Gründe verzichten? Ist dann die „Würde" des Menschen wieder

gerettet, wenn er die Fähigkeit behält, in's Blaue hinein zu handeln?

Besonders empören sich „Fromme" ob diesem Angriff ans die Freiheit des

Willens. Sie behaupten doch nicht etwa, ihr persönlicher Gott wäre allenfalls

auch im Stande, Unsinniges oder Schlechtes zu thun? Wenn sie

aber nicht annehmen wollen, daß Gott frei sei, warum ist dann die

Nothwendigkeit unserer unwürdig? Ob sie auch mit noch so großer

Zuversicht sagen: Gott muß allgütig, allweise :c. sein — sie wollen

würdiger sein als der vollkommene Gott und freien Willen haben!

Aber wie verhält es sich dann mit der Strafe, wenn der Wille

nicht frei ist? Untersuchen wir, was ans den phrenologischcn Ansichten



23

hierüber folgen würde. Wenn das Organ der Gewissenhaftigkeit
eines Menschen überanstrengt wurde, so daß es in den Zustand der

Ueberreiznng gerieth, so wird der Mensch von den schrecklichsten Gewissensbissen

gepeinigt. Wenn das Organ der Sorglich keit in diesem

Zustande ist, so plagen den Menschen tausend Gaukelbilder eingebildeter

Gefahren. Dann sagt man, er sei g e m ü t h s k r a n k, bringt ihn in eine

Heilanstalt und heilt ihn bisweilen. Man straft ihn nicht mehr. Wenn

aber das Organ des Erwerbssinnes zu stark ist und der Mensch

dadurch Andern zu nahe tritt, so sagt man, er habe ein Laster und wirft ihn

„in's Loch." Wird sein erregtes Organ jetzt ruhiger? Vielleicht,

wenn er sich nicht just mit Plänen zu — neuen Besitzergreifungen befaßt,

was wahrscheinlich ist. Wird man etwa als Gegenmittel sein Organ des

Wohlwollens und der Gewissenhaftigkeit stärken dadurch, daß man ihm

Anregung gibt, diese Gefühle wirklich zu fassen? Wird man den erregten

Erwerbstrieb jetzt am richtigsten nicht bethätigen? Ist derselbe

vielleicht nicht anormal und erscheint nur relativ zu stark, weil

andere Organe zu wenig geübt waren? Untersucht man, ob der starke

Erwerbstrieb (hier gleich Diebssinn) nicht etwa im Dienste eines andern
Triebes stehe, z. B. des Geschlechtstriebes, des zu starken Nahrungstriebes?

Man unterläßt das Alles und noch Anderes was geschehen sollte.

Man hält dem Uebelthäter höchstens eine milde Rede, worin man

ihm das Mißliche seiner Lage schildert, als ob er es nicht schon wüßte.

Man hat für diesen Patienten kein Mittel, entzieht ihm im
Gegentheil die besten: möglichste Beschäftigung der andern,

gesunden oder schwächern Organe, insbesondere aber entzieht man ihm einen

der stärksten Hebel, worauf er seine Erhebung stützen könnte: das

Ehrgefühl. Und doch ist der Verbrecher weit hülflo s er als
der Gemüt h s kranke, ich meine in Beziehung auf die
Möglichkeit, seinen Fehler loszuwerden. Denn der

sinnliche (thierische) Trieb, der beim Verbrecher abnorm wirkt, ja
weit stärker und unwiderstehlicher als das sogen,
höhere Gefühl. Aehnliche humane Ansichten über die Behandlung

der Verbrecher sind schon oft ausgesprochen worden, aber ohne genügende

Begründung, und so sind sie dann einfach mit Achselzucken hingenommen

worden.

Ich will mir die Mühe sparen, die große UnVollkommenheit des in

unsern Zeiten noch existirenden Strafrechts zu schildern. Ein Grund für



24

die Erhaltung solcher Institutionen wird allerdings auch für die Zukunft

gelten: man muß sich des Kranken jedenfalls versichern können. Im
klebrigen ist es klar, daß man irgend eine menschliche Einrichtung erst

dann zu beseitigen hat, wenn deren Mangelhaftigkeit
allgemein begriffen und ctwasBesseres genügend b e'-

ka n nt i st.

Bezüglich des freien oder unfreien Willens sagt man vielleicht:

Wenn die Freiheit des Entschlusses zu läugnen ist, so wollen wir einfach singen:

G e h e s w i e e s will Nein! Gerade weil mein K i n d

d u rchd a s, w a s ich ihm biete, so und so angeregt werden

muß, kann ich ihm Etwas sein; es allein kann sich nicht

au den Haaren aus dem Sumpfe seiner Unwissenheit und Gefühllosigkeit

herausziehen. Wie eigenthümlich nimmt es sich aus, wenn die Verfechter

der Willensfreiheit jeden Augenblick Andern zumuthen, einen bestimmten

Willen oder einen bestimmten Gedanken annehmen zu m üs s e n : Ihr
habt freien Willen; aber Ihr müßt wollen, was ich will. — Praktisch

kommt es ganz auf das gleiche heraus, ob wir athmen, weil wir müssen
oder weil wir wollen. Aber was gibt es denn für den Erzieher

Schöneres, Interessanteres und Hoffnungsreicheres, als wenn er konsequent

nach den Grundsätzen verfährt, die ich hier vertheidige? Er wird die
genaueste Kenntniß des Zöglings zu gewinnen suchen und

seine Maßregeln mit aller Genauigkeit und mit vollem Bewußtsein
auswählen. Wird er sich dann ob der Thatsache ärgern, wenn er

einmal weiß, daß der Magnet Eisen will und n u r Eisen, daß der

Geist des Schülers nicht zufrieden ist, wenn er W orte
bekommt und nichts Anderes? Und wie wird er die Wahrnehmung

aufnehmen, wenn sich unter seinen Schülern vielleicht nicht Einer findet,

den er nicht wegen irgend einer speziellen Fähigkeit irgend
einmal zu beneiden Ursache hätte? Wenn der Erzieher sich dann

frägt: was hätte ich dem Zögling bieten sollen, was ist am guten Erfolge
mein Werk? so wird die Antwort ihn vielleicht mit der vermeintlichen

Undankbarkeit des Zöglings aussöhnen.

Eine ungemein wichtige Folge der phrenologischen Grundsätze wäre

das rucl bessere EinVerständniß der einzelnen Stände und die

Einsicht, was der eine Mensch dein andern eigentlich sein könnte. Wenn

z. B. der Gelehrte erkennt, welche Geistesorgane die und die Thätigkeit des

täglichen Gebens übt und stärkt, so wird er sich nicht mehr so sehr ver-



25

schieden von andern Menschen fühlen; er wird zuweilen sogar inne werden,

daß Andern das volle reiche Maß des richtigen Lebe

n s g e n u s s e s zu Theil wird, indeß er s e l b st ob seinen

Büchern sich vielleicht mit der Bethätigung einiger weniger
Organe begnügt, die ohnedies bei ihm schon relativ zu stark sind
— daß mancher Bauer, Handwerker zc. eine größere Anzahl seiner

Hirnorgane richtig bethätigt, d. h. am Tische direkten Naturgenusses
sich sättigt, indeß er selber mit dem Studium der Speisekarte
vorlieb nimmt. Das Publikum aber, wenn es diese Grundsätze verstehen

könnte, würde begreifen, warum der Lehrer mehr als Andere der

verschiedenartigsten Anregung bedarf. Welch' ganz andere Grundlage

hätted er geistige Verkehr mit Menschen! was wäre die Freundschaft

werth, wenn Jeder genau wüßte, was er dem
Andern, was der Andere ihm sein könnte!

Noch eine Menge im täglichen Leben wichtiger Fragen fünden eine

ganz befriedigende Lösung durch die Phrenologie. Ich halte das

Vorgebrachte für genügend, um zu zeigen, daß darin allem Anschein nach der

zuverlässige Weg zu einer brauchbaren, unendlich folgenreicheren Wissenschaft

liegt als jede Psychologie bisher hat sein können. Und damit halte ich

auch das Thema für erschöpft. Ich habe die Nothwendigkeit einer

Umgestaltung der pädagogischen Grundprinzipien behauptet und, wie ich glaube,

auch bewiesen. Die genauere Erörterung, worin diese Umgestaltung

bestehe und welche Folgen sie hätte, hat ergeben, daß dieselbe, wie ich ferner

behaltet habe, eine wesentliche sei. Was diese Umgestaltung mit Na-
t u r w i s s e n s ch a f t und Philosophie zu thun hat, das ist

allerdings bei weitem nicht so deutlich hervorgetreten, wie ich es wünschen

möchte. Doch wird Jedem klar sein, daß man ohne Kenntniß der

bezüglichen naturwissenschaftlichen Thatsachen und Erklärung derselben durch

die „Philosophie des Unbewußten" nicht auf die von mir als nothwendig

dargestellte Umgestaltung verfallen kann. Nirgends habe ich etwa eine

Vollendung der Pädagogik in Aussicht gestellt. Wer hinter dem

Titel meiner Arbeit ein allumfassendes Rezept zur unfehlbaren Ausübung

aller und jeder pädagogischen Künste witterte, der hat sich leider geirrt.

Mögen aber bessere Denker und geübtere Beobachter meine mangelhaften

Anregungen vervollständigen! Möge man sich vereinigen zum aufrichtigen

Suchen der Wahrheit und m an wird nicht ermangeln, das
Nöt hige zu finden.


	Beilage III : ueber die Nothwendigkeit einer wesentlichen Umgestaltung der Pädagogik durch Naturwissenschaft und moderne Philosophie

