
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 39 (1872)

Artikel: Beilage IV : Der konfessionslose Religions-Unterricht in der
zürcherischen Volksschule. Reflexion

Autor: Zuberbühler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage IV.

Der konfessionslose Religions-Unterricht in der zürcherischen

Volksschnle. î

Reflexion
von Herrn Sekundarlehrer Zuber bühler in Wädensweil.

Hochverehrte Herren Synodalen!
Erlauben Sie mir, daß ich mich ohne weitere Umschweife gleich

auf die Behandlung des vorliegenden Thema's: „Der konfessionslose

Religions-Unterricht in der zürcherischen Volksschule" werfe.

Der Herr Referent macht in seinen ersten Worten darauf
aufmerksam, daß die Ein- und Durchführung eines konfessionslosen

Religions-Unterrichtes erst dann stattfinden könne, wenn die Schule
gänzlich das geworden sei, was sie ihrem Wesen als Erziehungsanstalt
nach werden soll, eine Institution des Staates. Ihrer hohen

Pflicht, aus die Kinder, oder wie der heiße Wunsch geht, auf die

Jünglinge und Jungfrauen einen solchen Einfluß auszuüben, daß der

Staat, die menschliche Gesellschaft an ihnen tüchtige, würdige Glieder

erhält, wird sie aber nur dann nachkommen können, wenn alle bildenden

Elemente in ihre Hände, in die Hände ihrer Leiter gelegt

werden, wenn also auch der Religions-Unterricht innig mit dem

Organismus derselben verschmolzen, die Schule von der Kirche und

ihrem Einfluß in der Schule vollständig emanzipirt wird.
Als Vertreter der Anschauung, daß es für die gesammte Volksschule,

sammt einer allsällig erweiterten Ergänzungsschule mit Einschluß
der fakultativen Sekundärschule, von größtem Bortheil sei, wenn die

verschiedenen Fächer in der Hand Eines Lehrers oder doch in der

einer möglichst kleinen Anzahl liegen, damit dieser Eine nicht nur
dozire, sondern die verschiedenen Gebiete, auf denen die geistige Thätigkeit

der Schüler sich bewegt und an denen seine Kraft sich stärkt, zu
einem Ganzen verbinde, das einigende, befreiende und daher
sittliche Element der Unterrichtspflege — als Vertreter dieser
Anschauung lege ich ein hohes Gewicht darauf, daß ein so allgemein
bildendes, die Fäden der einzelnen Disziplinen vereinigendes Fach,



2

wie der konfessionslose ReligionS-Unterricht, dem Manne zufalle,
der alle anderen körperlichen ^und geistigen Anlagen der Schüler zur
fröhlichen Entwicklung zu bringen berufen ist.

In der Darlegung dieser Ansicht liegt zugleich auch ausgesprochen,

daß ich die Frage des Herrn Proponeuten: „Soll in der emanzipirten,
also freien und selbstständigen Schule der Religions-Unterricht
aufgenommen werden?" übereinstimmend mit demselben bejahend
beantworte. Gewiß wird Ihnen aber auch mit mir d.ie folgende
Einschränkung als wesentlich erscheinen: „Die Schule darf von religiösen
Dingen nichts lehren, was die freie Entwicklung des religiösen Gefühls
hemmt, was dem Charakter der Schule als einer allgemeinen Bildungsanstalt

widerstrebt, was mit der Wissenschaft der Gegenwart nicht im

Einklang steht."
Ausgehend von diesem Gedanken, lege ich Ihnen einige Betrachtungen

über das Verhältniß des Neligions-Untcrrichtes zum
anderweitigen Unterrichte vor: Der Lehrer der Naturkunde, der Geographie,
der Geschichte, der Realien überhaupt, beschränkt sich in der Schule auf
die Mittheilung dessen, was allgemein als richtig erkannt und bewiesen

worden ist, flieht aber so viel als möglich die Theile, über welche keine

Gewißheit herrscht, meidet Fragen, die der denkende Menschengeist

noch nicht zu beantworten im Stande ist, oder behandelt sie doch als

offene Fragen, deren Lösung man eben passiv harrend oder

mitarbeitend, aber stets ruhig entgegensehen müsse. — Diese Pädagogische

Rücksicht legt sich der Lehrer aus dem ihn ehrenden Grunde auf, dem

Lernende» zuerst eine sichere Basis zu schaffen für sein eigenes

Weitcrdenken oder Nachgrübeln, um demselben wenigstens die

Hauptrichtung zu weisen, in der er seinen Lauf zu steuern hat, wenn er zu
einer befriedigenden Erklärung zu gelangen hofft. Ein ähnliches
Verfahren wie in den Realien möchte ich auch im ReligionS-Unterricht
eingeführt sehen. Da die Religion an sich durchaus nicht ein sittliches

Handeln fordert, sondern im Gegentheil sehr religiöse Menschen, die

aber ihre, durch die Vernunft nicht kontrollirte Gefühle einfach zu
Glaubenssätzen erheben und zur Richtschnur ihrer Handlungen machen,

als sittlich böse bezeichnet werden müssen, da die Bioral also den
Werth der Religion bestimmt und nicht umgekehrt, erstere aber

auS der sichersten Quelle menschlicher Erkenntniß, eben aus dem

Wissen und dem dasselbe erzeugenden Denken stießt, so ist der
natürlichste Weg für den Erzieher der, daß er seinen
Zögling durch Denken und durch Hinweis auf vorleuchtende

menschliche Ideale das Sittlich-Gute erkennen



3

läßt und ihn zur Ausübung desselben begeistert, soweit

dieß bei der kindlichen Erkenntniß und dem dadurch bedingten Handeln,
also im charaktervollen Handeln möglich ist.

„Soll man aber vom schwachen Kinde erwarten und verlangen,
daß es das Gute rein um seiner selbst willen anstrebe und übe?" so

höre ich Diejenigen fragen, die von der Religion und dem Glauben

an die göttliche Liebe allen Anstoß, alle Aufmunterung zum Guten
erwarten — und ich antworte „nein"; das Kind wird nicht nur
darum so und so handeln, weil es zur Erkenntniß gelangt ist, daß

dieses gut, jenes böse ist, sondern die Art seines Handelns wird bis

zu dem Alter, da sein Denken ein selbstständiges geworden ist — also

jedenfalls bedeutend über das Alter der Schulpflichtigkeit hinaus —

bedingt sein durch viele andere Faktoren, deren wichtigster einer die
häusliche Erziehung und das Beispiel im Eltern h a use
ist — es handelt nach Gewohnheit, oder auch, insofern es unabhängig
von seinem Denken will und nicht will, nach Instinkt. Da aber eben

die häusliche Erziehung Bicles zu wünschen übrig läßt und ihre
Einflüsse das Wesen des Kindes hauptsächlich gestalten, da zudem die

erziehenden Persönlichkeiten auch seine Erzeuger sind und ihm
als solche die gleichen Eigenschaften, die sie in ihrer Elternthätigkcit
bewußt und unbewußt besonders entwickeln werden, schon als Anlage
bei der Geburt übertragen haben — ist es nöthig, daß die Schule als
zweite Stätte der Erziehung ihr Gewicht so schwer als möglich in die

Waagschale lege. — In der ersten Schulperiode, die ich wenigstens
bis zum zwölften Jahre glaube ausdehnen zu dürfen, werden allgemeine
Darlegungen über Moral wenig fruchten, obwohl in den letzteren

Iahreu verständige, praktische Belehrungen über die sittlichen Verhältnisse

des Lebens, angelehnt an passende Lesestücke, durchaus nicht
überflüssig sein können; je älter der Schüler wird, um so besser wird er

auch eine allgemeine Sittenlehre zu erfassen im Stande sein,
und immer klarer die Folgen des sittlich guten oder bösen Handelns
einsehen. Gehörte doch das Kind der Schule, bis es nicht mehr
Kind ist, d. h. bis es selbstständig denkt und zu denken wagt, dann
sollte sich an ihm zeigen, daß ein klares, jedenfalls besseres Verständniß
dessen, was gut und böse ist, auch zu einer höheren Stufe sittlicher
Thätigkeit führt, indem es den Menschen befähigt, den Schein, das

augenblicklich wie gut ausseheude, vom wirklichen, dauernden Guten
Zu unterscheiden, und letzteres allein zu übeu.

Das soeben Entwickelte schließt nicht aus, daß im Beibringen
Religiöser Glaubenssätze ein Antrieb liegen könnte, die Kinder



4

zur Vollbringung des Guten hinzuleiten! Prüfen wir kurz die

Wirksamkeit dieses Faktors!
Es muß unbedingt zugegeben werden, daß das Haus dem Kinde

schon im frühesten Alter eine bedeutende Anzahl religiöser Vorstellungen
beibringt, die das Kind einfach als Wahrheit aufnehmen muß, da

seine geistigen Kräfte noch zu schwach sind, die Richtigkeit jener Sätze

zu prüfen; oft bedienen sich die Eltern christlicher Dogmen, um ihre

erzieherische Wirksamkeit damit zu unterstützen, aber es ist kaum

daranzuzweifeln, daß sie dem kindlichen Handeln i n s g e s a mm t
keinen, oder doch sehr kleinen, nicht fühlbaren Impuls geben.
Selbst die allen Kindern eingepflanzte Vorstellung, daß Gott Alles
sehe, wird dieselben nie oder höchst selten an einem Vergehen hindern,
so schön auch solche Vorkommnisse, so rührend sie auch in den

Geschichtchen der verschiedenen Schulbüchlein ausgemalet sein mögen. —

Ja, sogar angenommen, das Dogma von der Allwissenheit und

Allgegenwart Gottes sei tief in's Bewußtsein des Kindes eingewurzelt, so

wird es seine Wirksamkeit auf das Benehmen desselben doch erst dann

auszuüben im Stande sein, wenn sich zu ihm noch die Furcht vor
Gott gesellt. Wenn aber der Gehorsam des Kindes auf Furcht
gegründet und Gott ihm als strafender Richter vorschwebt, so ist dem

religiösen Gefühl bereits ein Zwang angethan worden, delimit der

Forderung, daß die Religion eine Sache des Gemüthes sein und aus
der innersten Ueberzeugung hervorwachsen müsse, in grellem

Widerspruche steht. Das Kind ist bereits in einem Glaubenssatze

befangen, den es erst auf einer später erreichbaren Stufe der Entwicklung

der gesummten Geisteskräfte als richtig oder unrichtig einzusehen

vermag. — DaS Schlimmste an dieser Art religiöser Einwirkung oder

vielmehr dieser Bildung von Glaubenssätzen ist, daß diese Kluft
zwischen Glauben und Einsehen oder Wissen in einem spätern Alter nur
sehr schwer ausgefüllt wird; „was man von der frühesten Kindheit
an einfach hat glauben müssen, ohne darüber nachzudenken oder ohne
sich darüber Rechenschaft verschaffen zu können, verknüpft sich so innig
mit den Borstellungsmassen, beherrscht den Gedankenkreis so hartnäckig,

daß selbst später bei eintretender Aufklärung, wenn das Falsche,

Unvernünftige und Widersinnige religiöser Sätze vollkommen klar erkannt

wird, es doch nicht mehr oder im besten Falle äußerst schwer der

Herrschaft entsetzt werden kann. Der Aberglaube, in dem wir
aufgewachsen, verliert, auch wenn wir ihn erkennen, darum doch seine Macht
nicht über uns!"



5

Es ist nicht meine Aufgabe, die Wirkung jedes einzelnen a priori
aufgestellten Glaubenssatzes zu untersuchen; sie wird eben immer eine

ähnliche werden, überall das harmonische Schaffen der verschiedenen

Anlagen hemmen. — Greifen wir indessen, um noch klarer zu werden

äber den Einfluß, den religiöse Dogmen auf das Betragen des Kindes
ausüben sollen, noch Einen Satz heraus, der Gott das schönste

Attribut beilegt: „Gott ist die Liebe". Auch dieß lernt das Kind und

mannigfach sind die Gelegenheiten, da der Vater, die Mutter, der

Lehrer das Kind auf das wunderbare Walten der göttlichen Liebe

aufmerksam machen; daß die eben so häufig sich darbietenden Anlässe,
die beim Kinde eine gegentheilige Ansicht oder ein gegentheiliges Gefühl
hervorrufen müßten, übergangen werden, ist so ziemlich natürlich,
wenigstens sehr menschlich; denn es genügt eben vielen Tausenden,
einen Satz durch einige Beispiele scheinbar als allgültig dargestellt zu
sehen, unbekümmert um die ganze Summe von Fällen, die den Satz
umstoßen. Besonders das Kind sucht nicht so weit, ergeht sich in
keiner Diskussion irgend welcher Formel; für dasselbe ist der Satz:
Gott ist die Liebe, fast zur Ueberzeugung wahr. Es glaubt, daß es

von Gott geliebt werde und weiß, daß es Gott wiederum lieben muß
und seine Liebe soll es zeigen, indem es seine Gebote hält, d. h. ein

braves Kind ist. Da drängt sich aber sogleich die Frage auf: Wie

soll ein Kind das unfaßbare Wesen „Gott" lieben, den es nicht sieht,

von dem es nichts hört; und wie soll eine solche angelernte Liebe

sittliche Früchte treiben? — Vergessen wir bei solchen Betrachtungen nie

das sehr zu beherzigende johanneische Wort: „So Einer nicht liebet

seinen Bruder, den er sieht, wie soll er lieben Gott, den er nicht

sieht?" Ja, Liebe zu den Eltern, zu seinen Geschwistern, zu guten
Menschen überhaupt, die können und müssen wir im Kinde pflanzen;
ist die nur gelegt, so haben wir für die sittliche Bildung als
religiöse Grundlage errungen, was man billigerweise von der Schule,
der die Jugend ja nur bis zum 15. Lebensjahr übergeben ist,
fordern kann.

Der Religions-Unterricht muß, das kann nicht genug wiederholt

werden, im innigsten Verbände stehen mit allen andern Fächern, weil
eben das r e li g i ö s e G efü h l und die religi ös e Ueber zeu g u n g

selbst durch die Entwicklungsstufe und den Entwicklungsgang
aller geistigen Kräfte bedingt ist oder doch bedingt

sein soll.
Wenn ich vorhin darauf hinwies, daß ein Religions-Unterricht,

der auf die geistige Reife oder vielmehr Unreife des Kindes keine



6

Rücksicht nimmt, eine kaum zu überbrückende Klust zwischen Denken
und Glauben aufreiße, so möchte ich noch einige Gefahren, die Folgen
desselben sind, andeuten:

„Wenn Jemand Grundsätze und Begriffe über das religiöse Gefühl
noch so vollkommen versteht, wenn er sie inne zu haben glaubt im
klarsten Bewußtsein, weiß aber nicht und kann nicht aufzeigen, daß sie

aus seinen eigenen Gefühlen in ihm selbst entstanden und ursprünglich
sein eigen sind, so sind seine Begriffe nur untergeschobene Kinder,
Erzeugnisse anderer Seelen, die er im heimlichen Gefühl der eigenen

Schwäche adoptirt hat. Diejenigen, die so herumgehen und sich mit
Religion brüsten — sie haben nur Gedächtniß und Nachahmung;
glauben, annehmen, was ein Anderer gesagt hat, ist ein harter und

unwürdiger Dienst, der in der Religion statt das Höchste zu sein,

geradezu abgelegt werden muß." (Schleiermacher.) — „Wenn dem

Kinde ein Glaubenssatz, und sei er noch so allgemein als
gewissensverbindlich dargelegt wird, so hebt man damit jede geistige und

sittliche Freiheit der Ueberzeugung auf; gesährlich ist dieß ganz besonders

im zarten Alter des Kindes, dessen Geist wegen seiner geringen
Bildung noch keinerlei Widerstand zu leisten sähig ist; der Prozeß ist

gewonnen, durch die Angst gewonnen, ehe er noch vor dem

Verstände verhandelt worden — das Kind zittert, deßhalb glaubt es.

Dadurch wird es zu der verderblichen Meinung veranlaßt, daß das

Frommsein in der Annahme jener kehren bestünde; erwachen aber

dann in ihm irgend welche Zweifel, so sucht es dieselben „um Gottes
willen" niederzukämpfen, weil es seine Vernunft unter den „Gehorsam
des Glaubens" gefangen zu nehmen gelehrt und gewöhnt worden ist.
Wenn sich auch sein ganzes Innere dagegen sträubt, so sucht es sich doch

die fragliche Lehre als wahr, als göttlich, als seligmachend einzureden,
ein Vorgang, der grausamer und selbstquälerischer kaum gedacht werden

kann. Man glaubt dann zu glauben und glanbt doch nicht; man
denkt und phantasirt und lügt sich in einen der eigenen Natur fremden
Glauben hinein, ohne ihn doch zu besitzen. — Das ist aber der beste

Weg zur Heuchelei und zur Scheinheiligkeit, durch die nicht bloß jede

wahre Religion des Herzeus, sondern auch jeder feste, sittliche Charakter
des Menschen total zu Grunde gerichtet wird." (Buisson.)

Eine zweite Gefahr des Religions-Unterrichtes lag und liegt darin,
daß das, was uns die Sinne und die Vernunft wahrnehmen und

erschließen lassen, daß die gesammte Realität stets-nach
eingedrillten Lehrsätzen erklärt und zurccht gelegt wird,
so daß der Schüler nicht mehr sehen und sagen darf, was er sieht,



7

sondern was man ihn sehen heißt; eine solche Betrachtungsweise führt
aber zum Mißtrauen in die eigenen Kräfte, also zur Unselbstständigkeit.
Die geistige Unselbstständigkeit ist es aber gerade, die in pädagogischen,

politischen und ganz besonders auch in religiösen Dingen jene Halbheit
und Krankheit erzeugt, die es dem Einzelnen verunmöglicht, sich auf
eine höhere, weiterschauende Stufe zu erheben, da er nicht einmal

diejenige, auf der er steht, die er aber nicht selbst errungen hat, kennt.

Weitere Gründe, die mich dazu bestimmen, in der Schule keine

Dogmen zu lehren, keine Glaubenssätze als gewissensverbindlich
aufzustellen, ergeben sich mir aus folgender Ueberlegung: Sobald für
das Kind das Glaubcnsbckenntniß lautet: „Ich glaube an einen Gott",
sobald das Kind genöthigt ist, unter irgend einer Form einen Gott
sich zu denken oder vorzustellen, so wird es diesem Begriff auch einen

Inhalt, diesem Subjekt auch ein Prädikat geben wollen, und der

Lehrer wird gezwungen sein, über die Eigenschaften Gottes zu lehren:
über seine Weisheit, Allmacht, Allgegenwart, Allwissenheit, Unver-
ändcrlichkeit, Ewigkeit, Liebe, Barmherzigkeit und wie die anderen

Vollkommenheiten Gottes alle heißen. Ans diesen Attributen wird
sich der Begriff der Zweckmäßigkeit im Erschaffenen sofort
ergeben, ein Begriff, der für die Naturkunde oder für die

Naturbetrachtung ungeheuer hemmend wirken wird, und so lange große
und größte Naturforscher die reine Zweckmäßigkeit in
der „Schöpfung" geradezu leugnen und ihre Abwesenheit

koustatiren, so lange darf dieser Begriff nicht als
Dogma in unseren Schulen spucken.

Diese Auseinandersetzungen führen mich dazu, den
Religionsunterricht, der auf Dogmen süßt nnd in seinen
Konsequenzen gegen die Vernunftgc setze ver.stößt, aus der
Schule zu verbannen, nicht aber den Religions-Unterricht
überhaupt, obwohl ich 2, 3, 4 und noch mehr Stunden wöchentlichen

Religions-Unterrichkes für nicht wichtiger halte, als ebenso viele Stunden

wahrhast entwickelnden Unterrichtes in irgend einem andern Fache.

Jedenfalls genügt es für die Schule, wenn die ethische Grundlage
geboten, wenn das religiöse Element in einer dem jugendlichen Geiste

entsprechenden und mit dem übrigen Jugendunterricht harmonirenden
Weise behandelt wird. Zweck der Schule ist und bleibt die
humanitäre, sittliche Ausbildung der künftig en Staatsbürger,

und zur Erreichung dieses Zweckes zieht sie herbei und

benützt sie die fördernden Elemente aus allen Gebieten. — Mit diesem

letzten Satze möchte ich zugleich auch meine Ansicht über die Auswahl



8

des Stoffes für ein zukünftiges Lehrmittel ausgedrückt haben, überlasse

diesen Gegenstand aber gerne der Diskussion.

Vergleiche ich schließlich die Thesen des Herrn Proponeuten mit
meinen bezüglichen Anschauungen und Wünschen, so stehe ich keinen

Augenblick an, sie zum größten Theil auch als die meinigen zu erklären.

Doch wünschte ich an die Stelle der These 4: Der Religions-Untcrricht
soll künftig konfessionslos sein, d. h. er darf außer den Lehren der

Moral bloß diejenigen über Gott und Unsterblichkeit umfassen, folgende

Fassung: Der Neligions-Unterricht soll künftig das ethische, die Religion

veredelnde Element als Hauptgcgenstand umfassen und keine

Glaubenslehren als gewissensverbindlich aufstellen.

Besonders betonen möchte ich die Obligatorisch-Erklärung des

künftigen Religions-Unterrichtes; ich halte dieselbe auch für möglich
und verfassungsgemäß, da ja die Schule denselben des
Konfessionellen entkleidet, das ethische Element als
wichtigsten Theil desselben anerkennt und den neben oder
nach der Schule zu ertheilenden konfessionellen
Neligions-Unterricht nicht verun möglicht.


	Beilage IV : Der konfessionslose Religions-Unterricht in der zürcherischen Volksschule. Reflexion

