
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 31-32 (1864-65)

Artikel: Beilage III : welche Mittel stehen der Volksschule zu Gebote, um die
ästhetische Bildung zu befördern?

Autor: Gross

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beilage III.

Welche Mittel stehen der Volksschule zu Gebote, um die

ästhetische Bildung zu befördern?-

Von Sckundarlehrcr Groß in Grüningen,

Aleiander Baumgarten entwarf im Zahre 173ö zuerst die Idee einer

Wissenschaft, durch welche er eS erreichbar zu machen suchte, über das

Wohlgefällige der Natur und Kunst auf allgemein gültige und eben daher
übereinstimmende Weise zu urtheilen. Seine Absicht war, die Beurtheilung
des Schönen auf ein Vernunftsprinzip zurückzuführen. Die Empfindung ist
der saatgefüllte Boden, aus dem die Freude und das Wohlgefallen am

Schönen hcrvorwächst und sich entfaltet.

In diesem Boden glaubte der Erfinder unserer Wissenschaft die Keime

des Wohlgefallens auffinden und an ihnen die Gesetze entdecken zu können,

nach denen ihre regelmäßige Entwicklung vor sich ginge und nach denen sie,

wenn irgendwo abweichend, von Neuem geregelt werden könnte.

In diesen Gesetzen mußten dann auch die tieferen Grundsätze enthalten

sein, nach denen die bis anhin schwankenden Urtheile über das Schöne zur
bleibenden Festigkeit gemeinsamer Geltung zu erheben waren.

So ward ihm seine neue Wissenschaft zur CmpfindungSlehre. Gewöhnt

an die Sprache der Griechen wählte Baumgarten den griechischen Namen

der Empfindung, um seine Empfindungslehre Aesthetik zu benennen.

ES ist immerhin ein wohlbezeichnender Name, Das griechische Wort,
Von dem er stammt, soll nämlich sowohl Wahrnehmen, Bemerken, als auch

Empfinden und Fühlen bedeuten. Er hat allo die gehörige Allgemeinheit,

während alle andern versuchten Bezeichnungen: Poetik, Philosophie der

Kunst, Geschmackslehre:c. zu enge find.

»Zur Beachtung. Bei dieser Arbeit beanspruche ich nur, die hauptsächlichsten Ideen
über das Wesen der Aesthetik aus den Werken der berühmtesten Auioren zu einem vollständigen,

abgerundeten Ganzen gesammelt zu haben; ich habe daher sehr oft und inet zu wörtlichen

Auszügen meine Zuflucht genommen.



70

Der Standpunkt, von welchem man zuerst auSging, war ein subjketi-

ver, d. h. man betrachtete das Schöne zunächst nach seiner Wirkung auf

Empfindung und Gefühl oder von Seiten der Fähigkeiten und Organe, mit
welchen man dasselbe auffaßte.

Diese Betrachtungsweise setzte eine allgemeine Theorie des Empfindungsvermögens

voraus, daher der Name Aesthetik.

Was nun Baumgarten als solche Wissenschaft aufstellte, entbielt mehr

praktische Regeln über Erfindung und Beurtheilung, Anordnung und Ausdruck

des Schönen in der Kunst, vorzüglich der Dicht- und Redekunst, als
eine Untersuchung über das Wesen der Schönheit überhaupt.

Kant, der daS ganze Gebiet der philosophischen Wissenschaft seiner

Beurtheilung unterwarf und nach der Möglichkeil einer philosophischen
Erkenntniß, welche über die Erfahrung hinausgehe, fragte, unterschied zwar

genauer sinnliche Erkenntniß und Gefühl, aber er betrachtete das Schöne
immer noch blos in seiner Wirkung auf das Gefühl und stellte so über

das Schöne den Begriff des Aesthetischen. Er hielt daher eine Wissenschaft
des Schönen für unmöglich.

Später ging Kant selber weiter und seine geläuterten Ansichten wurden
Von mehreren denkenden Männern seiner Schule ausgebildet und als eine

Wissenschaft von den Gründen des ästhetischen Wohlgefallens dargestellt.

Aber gegen riefe der Kunst wenig zusagende Ansicht sträubte sich der

wachsende Kunstsinn.
Zmnikr dringender zeigte sich bei täglicher Erweiterung des

Kunstgebietes durch die Werke großer Zeitgenossen, bei erhöhtem Interesse für die

Kunst, das Bedürfniß einer unbeschränkte» Untersuchung über das Wesen
des Schönen und über die Bedingungen, unter welchen es sich dem menschlichen

Geiste darstellt.

Es waren hauptsächlich Gölhe, Schiller, Lesfing, Herder, Winkelmann,
Klopstock :c., welche theils durch die geistvollen Produkte ihrer Dichterkraft,
theils durch ihre Ansichten, Beurtheilungen w. zu einer umfassenden und

lebendigen Ansicht der Schönheit und Kunst mitwirkten.

Hören wir, waS neuere Forscher über daS Wesen der Aesthetik uns
mittheilen:

Nebe» dnn praktischen und dem theoretischen Lcbensgebiete
oder neben dem Handeln und Erkennen, d. h. neben dem ökonomischen,

gesellschaftlichen, rechtlichen, politischen Leben, neben Sittlichkeit und Religion,

neben Wissenschaft und Philosophie begegnen wir noch einem dritten,
„dem ästhetischen."

Dieses Gebiet bildet ein wesentliches Moment des Gesammtlebcns des
Geistes, es wurzelt im ganzen Wesen des Menschen und ist ein nothwen-



71

diges Glied zur Cntfaliung der menschlichen Natur, zu ihrer ganzen und

vollkommenen Lebendigkeit.
Indem ich von seiner Bedeutung rede, sehe ich mich genöthigt, um

unfruchtbaren Entgegnungen vorzubeugen, vor Allem aus die Bemerkung

zu machen, daß ich durchaus keine Prioritätsstreitigkeiten der drei Gebiete

heraufbeschwören will. Jede dieser drei Sphären hat ihre Berechtigung,
jede, als Theil, gehört zum Ganzen.

Wer wollte z. B. behaupten, daß, nachdem dir Mensch für das

Nöthigste gesorgt bat, er dann nur noch nach dem Schönen zu trachten habe,

daß alsdann unser ganzes Dasein in Weltanschauung, Dichtung, Welt-
Verschönerung aufgehen sollte?

Ja, dadurch würde gerade der Phantasie ihre Welt genommen. Wir
kehrten alsdann in den vielgepriesenen Naturzustand zurück, würden Nichts
arbeiten, Nichts mehr leisten; wir würden für keine geregelte Gestaltung
deS persönlichen und des Gesammtlebens sorgen, wir würden nichts Idealem
nachstreben, es gäbe keine Zivilisation, kein gemeinschaftliches Leben, kein

Erkennen, keine Bildung, keine gewerbliche Kultur, keinen Handel, keine

Unternehmungen, keine Werke und Thaten, keine sittliche Gesinnung, keine

Kraft und Sirebsamkeit, keine Veredlung menschlicher Anlagen, Gefühle,
Begehrungen und LUdenschaften, keine Wissenschaft und Religion, also auch
keine geistige Lebensentwickelung des Menschengeschlechtes, keine Geschichte.

Wo fände da noch ästhetisches Leben Platz? Nur wo bereits wirklich
geistiges Leben in der Welt, wo wirklich intellektuelle und praktische
Bildung und Thätigkeil in der Welt ist, nur da ist das Leben so reich und
so vollkommen, daß es der Phantasie mannigfaltige, interessante und schöne

Stoffe zum Anschauen bieten kann.

Allerdings ist l>as Leben der Ort der Unfreiheit, des Uninteressanten
und Unschönen, aber es ist gemischt mir Freiheit, mit Jnteressevollem, mit
Schönem.

Trotz aller Beschränkungen ist das Leben als Ganzes betrachtet, reich

an Erscheinungen, durch welche die Welt erst in Wahrheit eine die Phantasie

unendlich anregende Gestaltenfülle erhält.

Nur der Von Weltenkörpern erfüllte Raum, nicht der öde und
unfruchtbare, nur der von Gestalten, Gewächsen, lebenden Wesen bevölkerte

Wellkörper bietet der Phantasie eine ansprechende Mannigfaltigkeit von
Gegenständen und Schönheitsformcn dar. Natürlich verhält es sich ganz
gleich mit dem reichentwickellen, zu einem gewissen Grade geistiger und
sittlicher Vollkommenheit herangebildeten Leben.

Das Leben mit seinen Nöthigungen, Arbeiten, Beschränkungen,
UnVollkommenheiten, Härten erweckt im Menschen erst ein wirkliches Bedürfniß

nach Erhebung in daS Gebiet der Freiheit und Freude der Phantasie.



72

Ohne Kraftanstrengung ist kein ernstliches Bedürfniß nach Erholung ;
der faule Wilde hat kein ästhetisches Bedürfniß, ebenso sind die allzu
behaglich Lebenden, die allzu Begünstigten nicht immer diejenigen, deren Werke
die ganze und volle Energie aufstrebender ästhetischer Begeisterung athmen.
Die Begeisterung wurzelt in dem Geiste desjenigen Sterblichen, der eine

ernste Stufe des Lebens durchgemacht hat.
Wer sich also nicht einigermaßen durch praktische und theoretische

Beschäftigung bildet, der hat schon keinen Sinn für die Mannigfaltigkeit der

Objekte, keinen Sinn weder für daS ästhetische Wohlgefallen am Wirklichen,
noch für selbstständig schaffende Phantasiethätigkeit.

Der Barbar ist stumpf, gefühllos, phantasielos. Sinn für die Welt,
für die Schönheit, für die Kunst entsteht nur, wo Fähigkeit erwacht ist,
die Dinge der Welt zu erkennen, zu unterscheiden, zu würdigen, wo Fähigkeit

vorhanden ist, selbst etwas zu denken und auszuführen. Also dürfen
wir mit Voller Befugniß aussprechen:

Ohne daS wirkliche Leben, als nothwendige Grundlage,

kein PH an tasie leb en.
Sie können also, verehrte Kollegen, nicht mehr annehmen, daß ich

dem ästhetischen Leben einen höhern Werth beimessen will, als dem Leben

der ernsten Wirklichkeit. Zm Gegentheil! Nur daS reale Leben hat
Realität, Substanz, Ernst, Gediegenheit, das Phanlasteleben ist ein schönes

Spiel.
Die Phantasie zieht ihre Nahrung von demjenigen, was das wirkliche

Leben im Schweiße seines Angesichtes erarbeitet, hervorgebracht, errungen
hat. Allerdings ist es unentbehrliche Vollendung aller Thätigkeit,
deßwegen ist es aber nicht das Höhere, aber etwas Nothwendiges.

Schönheil erhöht den Werth eines Objektes, macht es aber nicht besser

an sich und für das Leben.

Das Phantasieleben ist daher eine nothwendige
Bethätigung der Freiheit der Menschen, eine nothwendige
Erhebung des Menschen über die vom Leben in der
Wirklichkeit nicht zu trennende U »Vollkommenheit in eine
Sphäre reiner Befriedigung mit Vollkommenem.

Wer nie ästhetisch angeregt worden ist, hat nie ein Gefühl reiner Freiheit,

rein freien LebenS, nie ein Gefühl voller Anziehung und Befriedigung
seines ganzen Menschen. Wir müssen daher von Zeit zu Zeit diesen

Aufschwung ins Reich der Phantasie nehme», um uns in voller Freiheit allem

demjenigen zu öffnen, was uns lebendig anregen, warm ansprechen, dnrch
Vollkommene Gestaltung befriedigen, erfreuen, erheben, bezaubern kann.

Nachher kehren wir befriedigt, erfreut und allseitig belebt und erfrischt
zurück zu den schweren und harten, einförmigen und einseitigen, trockenen



73

und nüchternen, ernsten und herben Arbeiten und Erfahrungen deS

wirklichen Lebens, denn oft genügt eine Vorübergehende ästhetische Anregung,
ein flüchtiger Blick ins Weite und Mannigfaltige, ein flüchtiger Anblick

ergreifender oder reizender Naturschönheit, eine flüchtige Berührung des

Geistes und Sinnes durch einen vorübergehenden Einblick ins Reich der

Kunst, um die Freude am Leben zu verstärken, um uns einen reinen Voll-
genuß des Augenblickes zu verschaffen.

Um ras Wesen und die Bedeutung des ästhetischen Lebens noch besser

zu fassen und zu begreifen, wollen wir es noch mit den beiden übrigen
Lebensgebieten vergleichen, um dann schließlich zu einer Vollständigen
Erklärung desselben zu gelangen.

Zur Entfaltung der ganzen menschlichen Natur zu ganzer und Voller

Lebendigkeit, zu vollendeter Verwirklichung fibres Wesens gehört zum
praktischen und theoretischen Gebiet noch ein wesentlicher Moment deS Ge-
sammtlebens, das in unserm Wesen wurzelt und ein nothwendiges Glied
bildet, es ist das ästhetische Gebiet.

Der ästhetische Mensch, d.h. der Mensch, welcher sich ästhetisch

Verhält, sich in ästhetischer Beschäftigung befindet, ist derselbe mit dem

praktischen und theoretischen Menschin. Beim ästhetischen Verhalten find

ganz dieselben Geistcsvcrgnügen thätig, auch der ästhetische Mensch

erkennt, fühlt und handelt, wie jene beiden. Ällcs ästhetische Verhalten ist
in etstcr Linie theoretischer, intellektueller Natur, theils ein
Anschauen, theils ein Vor- und Darstellen. Das ästhetische

Verhalten des Nichtkünstlers ist ein Anschauen, ein Sehen, ein Hören,
ein Vernehmen, sei es durch den äußeren körperlichen, sei es durch den
innere» geistigen Sinn. Das ästhetische Verhalten des Künstlers ist ein

Bilden, ern Vorstellen, ein Entwerfen und auch ein Darstellen von
Gestalten. °

Alles ästhetische Verhalten ist aber auch ein Fühlen, ein Empfinden

von Lust oder Unlust, von Wohlgefallen oder Mißsallen, von Begeisterung

oder Niederdrückung, Von Freude und Erhebung oder von Furcht und

Schrecken.

Nirgends spielt das E mp find un g s I e b en eine größere
Rolle, als im ästhetischen Gebiete. Die ästhetische
Wirkung, d ie ein Geg cn stand auf d en Nichtkün stler au sübt, ist

wesentlich G e fü h l s a n re g un g, das produktive ästhetische Verhalten

geht geradezu aus Gcfühlserregung, aus Gefühlsfiimmung hervor.
Beim ästhetischen Menschen fehlt auch endlich das Wollen

und Handeln nicht.
Jeder ästhetische Eindruck und Genuß kommt nur unter der Bedingung

zu Stande, daß wir den Gegenstand auf uns wirken lassen wollen

6



74

und wirken lassen, daß wir unsere Geisteskräfte zusammennehmen und
nicht nachlassen, bis wir Alles in uns aufgenommen haben. Der Künstler
Vollends ist durchaus ein Arbeiter.

Im ästhetischen Verhalten sind also alle Geistesvermögen, die intellektuellen

und praktischen, Gefühl und Wille thätig, mit anderen Worten:
der ganze Mensch ist thätig. So Verhält es sich ebenfalls mit den

Gegenständen.
Der ästhetische Mensch hat mit den nämlichen Gegenständen zu thun,

mit welchen sich der theoretische und praktische Mensch beschäftigt.
Die Gestaltenfülle und Schönheit der Vorhandenen Welt, ferner einerseits

die Sphäre des Gedankens und anderseits die Shäre des höhern
geistigen Wollens und FühlenS, das Ethische und Religiöse sind die Haupt-
gegenstände.

Trotz dieser Identität haben wir auch ebenso wesentliche
Verschiedenheiten zu konstatiren.

Vor Allem heben wir folgenden Grundunterschied hervor: Alle
ästhetische Thätigkeit ist wesentlich frei, alle ästhetische
Thätigkeit ist eine rein freie Bethätigung, ein durchaus
freies Spiel der Vermögen und Kräfte.

Diese Aktivität geschieht aus reiner Lust an der Bethätigung, nicht in
Folge irgend eines Zwanges der Umstände und der Zwecke.

Nehmen wir zuerst das Erkennen.
Unsere Erkenntnißkräftc können sich nicht frei, nicht zwanglos, nicht

ungebunden bewegen. Unser Erkennen ist unfrei, ein Von Außen bestimmtes.

Wir sehen, hören alles Mögliche durcheinander, wir nehmen eine

Masse Von Dingen in uns auf, ganz ohne Willen, so zu sagen. Zudem

ist unser Erkennen ein durch Zwecke gebundenes. Unsere Erkenntnißkräfte

müssen fortwährend diesem oder jenem Zwecke dienen. Das
Erkennen ist daher ein stets gehemmtes und beschränktes.

Die Einwirkung der Außendinge können die Thätigkeit des Erkennens

jeden Augenblick unterbrechen, stören; im Strudel des Lebens ist

ungehemmter ruhiger Gang des Erkennens nicht möglich oder doch nicht sicher

und gewiß. Auch ist das Erkennen durch unsere Kraft eingeschränkt.

Anders ist es im ästhetischen Gebiete.

Wir reiße» unS aus der Sphäre deS unfreien, gebundenen, gehemmten

und beschränkten Erkennens los und geben uns in glühe und
unbeschränkter Empfänglichkeit der reinen Lust des Anschaucns, des Sehens,
des Hörens, der reinen Lust des Vorstellend, durch keine Absicht und Sorge
gefesselt, sondern dies Alles dahintcnlasscnd, hin.

Denn das ästhetische Anschauen gehl lediglich hervor aus der Lust,

dem Anschaue» freien Lauf zu lassen.



75

Wir denken nicht daran, Etwas lernen oder lehren, Etwas ersinnen
und gewinnen zu wollen, wir lassen die ganze Arbeit für die Zwecke, den

ganzen Ernst des Lebens hinter uns und gestalten unsern Sinnen und
Gedanken Spielraum zu freier zweckloser Bewegung und gehen, so lange
die Stimmung dazu da ist, von Anschauung zu Anschauung, Von Gestalt

zu Gestalt, von Gegenstand zu Gegenstand, Von Gedanken zu Gedanken

ungehemmt und ungestört.

Zum gleichen Ergebniß gelangen wir bei Betrachtung des Gefühls.
Die Gesühlseindrücke sind durchaus freier Art, wir werden allerdings

auch ergriffen, erheitert, erschüttert und belustigt und machen die ganze

Stufenleiter der Empfindungen und Stimmungen durch, aber in reinster

Freiheit. Wir lassen uns wohl zu dieser oder jener Stimmung anregen,
bleiben aber innerlich unbehelligt, ungequält.

Wir werden nicht ernstlich betrübt, erfreut und beglückt, es ist bloßeS

Spiel des Durchmachens der verschiedenen Geschäfte.

Das Leben hingegen nöthigt uns fortwährend Empfindungen auf, eS

übt einen Zwang des Empfindens aus; es ist so zu sagen ganz zufällig,
was für Empfindungen gerade an uns kommen, oft bleibt eine bestimmte
Seite des Empfindens lange Zeit leer, öde.

Der Tragiker will uns rühren, aber ganz frei, er will nicht wirklichen
Schreck, wirklichen Schmerz oder Mitleiden in uns hervorbringen.

Der Lyriker gibt alle Gefühle des Menschenherzcns wieder, er will
sie aber in uns nur erklingen lassen, nicht wirklich in uns aufregen.

Beim Wollen und Handeln ganz dasselbe.

Wir bethätigen uns in voller Freiheit, kein Zweck schwebt in unseren

Augen, es ist nicht Arbeit, es ist thätige Muße, es ist spielende Beschäftigung

mit etwas Freigewolltem. Der Künstler z. B. läßt sich wohl auf
Erlebnisse, Ereignisse, Erfahrungen, durch politische, patriotische und

religiöse Motive, durch Aufträge und Wünsche zu einer Thätigkeit bestimmen,

aber er läßt sich dadurch nicht fesseln, und cS ist ihm nur recht, wenn er

seine Wirksamkeit frei entfalten kann.

Allerdings bebaut die Baukunst den Boden und nimmt Rücksicht auf

nothwendige Zwecke, des Wohnens und des Verkehrs, aber die wirkliche

Baukunst, die über das praktische Bedürfniß zur ästhetischen Freiheit sich

erhebt, läßt sich nicht an dieses Zweckmäßige binden, sie folgt dem freien

SchassenStriebe, sie will Etwas herstellen für das Sehen, für das

Anschauen Etwas, das auf die Stimmung des Beschauers erhebend, chrfurchtS.

gebietend, anheimelnd einwirkt.
Bei näherer Betrachtung zeigt sich aber noch eine zweite größte

Verschiedenheit.



76

Das Leben behelligt den Menschen nicht blos mit Gegenständen, die

seiner Freiheit Bande und Schranken anlegen, sondern auch mit
Gegenständen, für die er kein Interesse, keine Theilnahme safsen kann und es

bringt ihm keineswegs alle Gegenstände nahe, die an sich Interesse für
den Menschen haben.

Im ästhetischen Gebiete wollen wir mit Gegenständen zu thun haben,
die uns Interesse einflößen.

Was nicht anspricht, was ungenießbar und uninteressant ist, das ist

anerkanntermaßen kein vollkommen ästhetischer Gegenstand. Wir sind nur
in ästhetischer Stimmung, wenn wir unserm Vorstellen und Hervorbringen

die Richtung auf einen Inhalt geben können, die uns in bestimmter

Weise zu beschäftigen vermag.

Der dritte und letzte Hauptunterschied ist endlich, daß das

ästhetische Verhalten nicht blos für die Gegenstände, sondern auch für
ihre Form Interesse hat. Das For m intéressé ist dem ästhetischen
Gebiete gründ wesentlich.

Allerdings zieht das theoretische Verhalten auch die Form der Dinge
in Betracht, weil es überhaupt alles an den Dingen Unterscherdbare und
Erkennbare auf klare Begriffe zu bringen sucht. Es verhält sich daher zu
allen Formen gleich und macht keinen Unterschied zwischen Schönem und
Häßlichem.

Im ästhetischen Gebiete kann man nicht gleichgültig sein gegen
Formlosigkeit, da sie die Anschauung stört und erschwert.

Häßlichkeit stößt den Menschen zurück, drängt ihn, sich vom Gegenstande

abzuwenden.

Nur das Schöne kann mit Lust angeschaut und dargestellt

werden.
Wenn auch das praktische Leben vom ästhetischen die Form borgt, um

durch sie im praktischen Interesse anzuziehen, anzulocken, so ist ihm
doch die Form gleichgültig, es schaut nur nach dem Brauchbaren, Nützlichen,

Zweckmäßigen sever Art. Die wirtliche Well zeigt auch des Formlosen

und Unschönen viel, da sie eine unendliche Menge und Mannigfaltigkeit

von Gestaltungen des Daseins und somit auch die unvollkommenen
umschließt. Im ästhetischen Gebiete sucht man hingegen das Vollkommene
der Form auf.

Kurz noch die Psychologische Bestimmung dessen, was
ästhetisches Leben ist. Offenbar, wie schon bemerkt, wirken in jedem
Lebensgebiet alle Geistesvermögen, dadei varf aber nicht vergessen

werben, daß jedes Gebiet durch eine vorherrschende Thätigkeit charaktensirt
wird. So ist im praktischen Leben das Vorherrschende theils der Wille,



77

theils das Gefühl. Ist das praktische Leben aktiv, dann ist es das

Wollen, ist es passiv, dann ist es das Gefühl.
Das in allem ästhetischen Verhalten wesentlich thätige Geistesvermögen

ist das des Vorstellen s oder der Einbildungskraft; es ist Phantasie.

Dabei denkt man nicht nur an die produktive Seite,
sondern auch an die rezeptive; man rechnet zum Phantasie-
jeben nicht blos das freie Schaffen der Einbildungskraft,
sondern überhaupt alles freie zwecklose Spiel der
Erkenntnißkräfte.

Also psychologisch betrachtet ist das ästhetische Leben Phantasieleben,

Phantasiethätigkeit.
Wenn wir nun schließlich Alles zusammenfassen, was wir über daS

Wesen des ästhetischen Lebens gesagt haben, so erhalten wir eine nach

allen Seiten vollkommene Begriffserklärung:
DaS ästhetische Leben ist Phantasieleben, es ist Erhebung

des Menschen über da s wirkliche Leben mit seiner Un freih eit,
sein er A bh ä n g i gke i t, sein er G e bun v e nheit, seinen S chrank en

und Störungen in das Reich der in reiner Freiheit sich
bewegenden Phantasie, also in die Sphäre der reinen, freien
ansprechenden Gestallen- und v oll b e fri ed ige nd e n Schönheitsfülle.

Nach diesen Erläuterungen wird es nun nicht mehr schwer halten, zu

erklären, was ästhetische Bildung sei:
Unter ästhetischer Bildung verstehen wir nun den entwickelten Sinn

für das Schöne und unterscheiden deren theoretische und praktische Seite.

Es bandelt sich nämlich nicht bloß darum, daß der ästhetisch Gebildete

das Schöne in allen Gestalten fühlt, in welchem es zur Erscheinung

kommen kann, sich desselben erfreut und eS von dem weniger Schönen und

Häßlichen zu unterscheiden weiß, daß es nicht blos Sache der Anschauung

und Eikenntniß sei, sondern daß es sich praktisch bethätigt in Allem, was

der Mens» unternimmt und thut, ja in Allem, was er ist und er scheint.

Der ästhetisch Gebildete muß in der Gestaltung seines ganzen Lebens

den Sinn für Schönheit bewähren, also in seiner Haltung und Bewegung,

im Tone seiner Stimme, in seiner Rede, in allen seinen Handlungen,

im geselligen Umgang und selbst in der Anordnung seiner Umgebung die

Grenzen und das Maß der Schönheit beobachten.

Vor Allem aus und unwillkürlich werden Sie mich aber fragen:
Was ist denn Schönheit?



78

Versuchen wir deren Wesen kurz anzugeben:
Viele schon haben sich an die Erklärung deS Schönen gewagt.

Es ist eben keine leichte Sache, eine Alles umfassende Begriffsbestimmung
zu geben.

Eine der ältesten Erklärungen ist:
Schönheit sei Einheit in der Mannigfaltigkeit.
Dieser kurze Ausspruch trägt das unbestrittene Verdienst an sich, eine

der wesentlichsten Eigenschaften jedes Schönen zu enthalten. Mannigfaltig
müssen die Töne sein, welche das Schöne einer Musik enthalten sollen; ein

Ton anhaltend allein klingend, wann wäre das schön zu nennen? Mannigfaltig

müssen die Linien sein, welche das Schöne einer Zeichnung, eines

Gemäldes, einer Statue enthalten sollen. Auf der ander» Seite ist die Einheit

ebenso unentbehrlich. Wem gefällt ein verworrenes, regellos abgerissenes

Gewühl Von Tönen?
Ein Mangel dieser Erklärung liegt aber in der Unbestimmtheil sowohl

der Einfachheit als der Mannigfaltigkeit.
Das mißlungenste Gemälde enthält Farben und Gestalten, hat selbst

für den belesenen Beobachter poetische und historische Gedanken, Alles
verschieden und mannigfaltig genug und vereinigt auf der einen Fläche und

umschlossen von dem einen Rahmen; aber dennoch nennen wir es nicht
schön, wenn das Gesetz der Malerei verfehlt war.

Andere geben das Schöne für das in sich selbst Vollendete
und für die Naturgemäßheit eines Gegenstandes.

Auch diese Erklärung ist ebenfalls unrichtig, weil »ach derselben alles

Natürliche, Von der Natur Geschaffene als ein Muster gelten sollte.

Ein weiterer Versuch Verdient ebenfalls unsere Beachtung: Er nennt

fünf Merkmale des Schönen: Einheit, Verschiedenheit,
Regelmäßigkeit, Ordnung und Verhältniß.

Der größte Theil anderer Erklärungen wendet sich Von dem Objektiven
im Schönen mehr oder weniger ab und gibt seine Wirkung auf unser

Gefühl an. So heißt eine dieser Erklärungen:
Das Schöne ist die sinnlich erkannte Vollkommenheit.

Von allen übrigen Erklärungen verdient nur noch eine Ihre geneigte
Aufmerksamkeit in Anspruch zu nehmen:

Sie lautet:
Schönheit ist diejenige Eigenschaft eines Dinges,

vermöge welcher es durch seine Form die Einbildungskraft in
ein freies, aber mit dem Verstände einstimmendes Spiel
versetzt und so das Lebensgefühl im Gemüthe des
Wahrnehmenden erhöht.



79

Allerdings eine der besten Erklärungen. Wir wollen dies zu erörtern

suchen.

Wenn wir uns nach der ästhetischen Phantasiewelt umsehen, so tritt
uns offenbar zweierlei entgegen:

Ein bestimmter, und nicht nur bestimmter, sondern Interesse erregender

Inhalt und eine bestimmte, und nicht nur bestimmte, sondern Interesse

erregende möglichst wohlgesallende Form.
Die frühere ästhetische Theorie wußte die Berechtigung des Inhalts

im ästhetischen Gebiete nicht immer und überall richtig und klar zu
behandeln. Göthe grollte dem deutschen Publikum sogar, daß es gegen seine

klassischen Werke ziemlich kalt blieb, während es dagegen Hermann und

Dorothea mit Wärme aufnahm, weil er hier, waS das Material anbetrifft,
den Deutschen ihren Willen gethan hat. Die Kunst soll wirklich Etwas
geben und nicht nur dem Sinn für Form Etwas darbringen.

Die ästhetische Qualistkation eines Inhalts steigt um so höher, je

tiefer, je wesentlicher sein menschliches Interesse ist, je näher und inniger
es den Menschen berührt, je mehr der Mensch sich für ihn erwärmen, sich

begeistern kann, wie z. B. Menschenschicksal, Leben und Tod, Glück und

Unglück, Familienleben, Liebe, Religion, Sittlichkeit ein tieseics menschliches

Interesse haben, als äußere Naturdinge oder äußerliche Geschicklich-

keiten, Fertigkeiten, Thätigkeiten, die zwar wohl das Dasein erstick t-rn und

Verschönern, keineswegs aber zu den höchsten und wichtigsten Angelegenheiten

des Menschen gehören.

Aesthetijcher Stoff ist also kurz zusammengefaßt: Die Welt des

Subjektes, die eigene Welt des Geistes, d. h. sowohl die gegebene Welt,
sofern uns soweit das Subjekt sie sich angeeignet hat und aneignen kann,
als auch die Vom Subjekte selbst gesetzte Welt der Einbildungskraft
sofern und soweit das Individuum sich dieselbe zu eigen machen, sich in ihr
zu Hause fühlen kann.

Aesthetische Form ist diejenige, welche durch wirkliche Anschau-

barkeit und durch anschauliche Beschaffenheit Interesse gewährt, und zweitens

und vor Allem diejenige, welche den Eindruck voller Befriedigung,
Vollen Wohlgefallens, voller Anziehung hervorbringt.

Wir wollen also im ästhetischen Gebiete nicht blos Form, sondern

unbedingt befriedigende oder schöne Form, nicht blos Inhalt und Form,
sondern Inhalt von schöner oder doch in schöner Form, schöne Berge oder

doch Berge in schönem Lichte, schöne, oder doch schön dargestellte Memchen,

schöne oder doch schön geschilderte Charaktere.

Was ist nun Schönheit?
Denn daß Schönheit so viel als eine das Gefühl befriedigende und

wohlgefällige Form eines Gegenstandes ist, dies ist die einfachste und klarste

Wahrheit und die als allgemein zugegeben vorausgesetzt werden kann.



80

Die Schönheit eine? Gegenstandes besteht darin, daß erstens beim
Anschauen desselben nichts Störendes entgegentritt und daß zweitens sein

Eindruck ein durchaus lebendiger, belebender und hiedurch anziehender ist.
Beides ist erforderlich.

Sobald nichts Störendes am Gegenstande uns entgegenkommt, so

muß derselbe mit voller Leichtigkeit festzuhalten, zusammenzufassen, zu
übersehen, zu überblicken sein.

In diesem Falle wird die Thätigkeit des Anschauens nicht gestört, sie

geht ungehemmt und darum auch in voller Ruhe von Statten, man hat
Etwas ohne Viel Aufenthalt und Umweg, ohne Mühe und Anstrengung,
man fühlt sich in ungehemmtester und ruhigster, also ungestörtester Sinnesund

Geistesthätigkeit begriffen, man empfindet Wohlgefühl. Das nicht
Störende ckarakleristrt sich auch durch Deutlichkeit, Klarheit, Schärfe,
charakteristische Gestalt und Erscheinung.

Was eben überschaulich ist, läßt sich leicht in Eins zusammenfassen,

trotz aller Vielheit und Mannigfaltigkeit, z. B. durch Einfachheit, Einheit,
Ordnung.

Dieses Wohlgefallen findet sowohl beim äußern, als auch beim innern

Sinne, sowohl beim Auge und Ohr, als auch bei der geistigen Anschauungs-
uni> Vorstellungsthätigkeit der Einbildungskraft Statt.

Undeutliche und verworrene Eindrücke sind der Natur des Sinnenorganes

gerade so wenig entsprechend, als dem Vorstellen selbst. Aber nicht

nur Sinn und Vorstellung, sondern auch den gesaminten Menschen

befriedigt diese unbedingte An- und Ueberschaulichleir. Sie gefällt dem

Verstände, dem Gefühl und dem Willen. Der Verstand ist seinem Wesen ge-
mäü Feind aller das Erkennen erschwerenden Verworrenheit, Freund

hingegen der Klarheit und Ordnung.
Und in der Klarheit und Ordnung liegt etwas Beruhigendes für die

Stimmung.
Das genügt aber noch nicht zur vollkommenen Schönheit. Der

Gegenstand voll Schönheit muß sich ferner nicht unansehnlich und
unbedeutend und doch zugleich frei Vou allem Uebermaß darbieten. Un-
ansehnlichkeit und Unbedeutendheit mißfällt Das Kleinliche, Aermliche,

Geringe, Schwächliche ist allzu eindruckslos, matt und unbestimmt, als
daß man gern mit ihm zu thun haben möchte.

Ein zweiter Grund der Mißfälligkeit des Unansehnlichen und
Unbedeutenden ist der, daß es nicht genug wirkt; es erregt Geringachtung
oder Bedauern.

Gegenstände, die uns gefallen, sollen Größe und Kraft, Bedeutung
und Wirkung haben. Dabei mißfällt allerdings zugleich das Uebermaß.
Was uns aus irgend einer Ursache zu groß, zu stark, zu hoch, zu an-



8l

spruchsvoll erscheint, was mehr sein will, als eS ist, das mißfällt gleichfalls,

Denn das Uebermaß ist ja nicht einmal leicht zu überblicken und

erschwert schon hierdurch das Anschauen,

Also maßvolle Größe undKraft, Bedeutung und Wirkung

und zwar frei vom Uebermaß ist es, was gefällt.
Auch kein MißVerhältniß oder keinen Widerspruch in der Gestaltung

dürfen wir an einem Gegenstand entdecken

Regelmäßigkeit, Ebenmaß, Verhällnißmäßigkeit, Fehllosigkeit Reinheit,
Zusammenstimmung, harmonisches Zusammenwirken w, gefällt unbedingt.

Das Unregelmäßige wirkt schon auf den äußern Sinn, Unregelmäßiges,
Unproporrionirtes läßt sich vom innern Sinn weniger leicht anschauen,

erregt ferner das Mißfallen des Verstandes durch die verletzte Einheit, es

Versetzt nicht minder das Gefühl und Willen in eine unbehagliche

Stimmung, Was ist störender z, B, als die Disharmonie der Farben, des

Lichtes und der Töne. Nur Harmonie befällt den äußern Sinn mit Wohlgefühl

und erquickt das Gefühl,
Die Schönheit bieiee uns also Etwas, was das Anschauen nicht nur

leicht macht, sondern belebt, es nicht nur beruhigt, sondern bewegt, mit
sich fortzieht, an sich zieht.

Bloße Klarheit gefallt allerdings, aber sie läßt auch bald gleichgültig
und kalt, setzt die Einbildungskraft nicht in lebendige Bewegung, wird
daher „unpoetisch " Zur Klarheit muß daher noch ein Element des

Dämmernden, Dunklen, Gebeimnißvollen, des Verschmelzens und Ver-
schwimmens, des in einander Uebergehens und Ueberspielens der Objekte
binzukommen.

Zur bloßen Einfachheit und Einheit, die bald leer, langweilig,
einförmig, öde, muß also Vielheit, Wechsel, Mannigfaltigkeit, Fülle von
Unterschieden, Kontrasten, lebendige Freiheit der Bewegung sich vereinigen.
Ein maßvoll sattsamer Grad von Größe und Kraft, von Bedeutung und

Wirkung gefällt allerdings durch die Bestimmtheit seines Eindruckes, aber

es läßt noch keine lebendige und die Einbildungskraft lebendig erfassende

Anschauung dessen aufkommen, was die verschiedenen Grade von Größe

und Kraft wirken können.

Zur Schönheit gehört also ferner volle Entfaltung aller Grade des

Großen und Bedeutenden, des Kräftigen und Mächtigen bis hinaus zum
unendlich Großen und Kraftvollen und hinab zum unendlich Kleinen und

Zarten. Nur so werden wir lebendig ergriffen

Auch die Regelmäßigkeit, das Gleichmaß, die Verhältnißmäßigkeit,
die Ueberschauiichkeit und die Ruhe verlangen als nothwendigen Gegensatz
das nicht streng Symetrische, daß Unverhältnißmäßige, damit die

Einbildungskraft erfaßt und emporgehoben werde. Reine Harmonie ist bald



82

eintönig, allzu ruhig, allzu spannungslos ohne das Element des Gegensatzes

der Dissonanz.

Ruhig, faßlich und belebend anziehend, das also wären
die so viel gesuchten Elemente des Schön h eitsbegriffeS und
die Materie und Momente des ästhetischen Wohlgefallens.

Die Frage nun, ob die ästhetische Bildung auch in unsere
Volksschule gehöre, ist aus dem Vorhergehenden gewiß entschieden

und braucht daher keiner weiteren Erklärung. Die Bejahung der Frage

erhellt auch schon dadurch, daß das Volk im Gebiete der Poesie sich sein

eigenes Verdienst und Recht erworben. Dieser Volkspoesie kommt der

Kunstcharakter in hohem Grade zu.
Doch sind auch in dieser Richtung Gegner ausgetreten und haben die

allzuweite Ausvehnung der ästhetischen Bildung scharf perstflirt. „Ein
Knabe," sagt Chriftmann, „soll im Zeichne», Singen und andern Dingen
einige Fertigkeit aus der Schule gebracht haben; aber laßt ihn erst einmal
einen Schlosser oder Grobschmid sein — dann bittet ihn um seine Eartons
oder laßt Euch eine Arie von ihm vorsingen. — Wahrlich, der Mensch

ist einmal dazu bestimmt, des Tages Last und Hitze zu tragen, aber wenn
er Abends ermüdet auS der Werkstatt in die Palästra des Lebens tritt, so

will ich Euch sagen, was für ihn weit besser ist, als eine Sing- oder

Zeichnungs-Akademie: Gebt ihm einen Groschen zu Wein und Bier,
damit sich sein Geist ini Gespräche erheitere."

Diesen scharfen Kritiker des PestalozzismuS braucht man aber nur
auf das wirkliche Leben vieler Handwerker aufmerksam zu machen und er

wird verstummen müssen. Verweisen wir ihn nur auf unsere Gesang-
Vereine! Auch wird mancher Schlosser oder Schreiner seine Cartons zeigen

können, aus denen klar hervorgeht, daß sein Handwerk den Charakter der

Kunst angenommen hat.
Woher anders als aus der völligen Vernachlässigung des jeder menschlichen

Statur eingesenkte» Schönheitssinnes läßt es sich erklären, daß

Menschen, welche in den reizendsten Gegenden leben, durchaus keinen Sinn
dafür haben. Aus derselben Quelle stammt auch die Geschmacklosigkeit bet

einem Theile unseres Volkes in ihren Vergnügungen, in ihren Haus-
geräthen und manchmal in ihren Kleirungen. Bei einem Volke, wo die

ästhetische Bildung vernachlässigt worden ist, ist eine allgemeine Rohheit
und Stumpfheit vorhanden. Es ist daher pädagogische Pflicht, das ästhetische

Gebiet zu pflegen, weil durch dasselbe die Kunsttalente geweckt werden.

Niemeyer sagt darüber: Das in der Seele vorhandene Vermögen,
das Schöne zu empfinden und sich dieser Empfindung mit einem innern
Woblgefallen bewußt zu werden, ist ebenso gut als andere Vermögen einer

Erhöhung und Bildung fähig und würdig.



83

Und wer wollte Göthe nicht beistimmen, daß Sinn und Liebe für
das Schöne dem Menschen die höchste Ausbildung gewährt, sein Innerstes
sanft und heiter stimmt und das Herz zarten Genüssen ausschließt.

Es ist daher gewiß pädagogisch richtig, diesen Sinn zu
wecken und zu nähren.

Welche Mittel stehen nun der Volksschule zur
Verfügung?*

Das Allererste ist, daß das Aeußere, die Umgebung nichts positiv
Unsauberes und Häßliches dem Schüler vor Augen bringe und daß der

Schüler selbst sich der Reinlichkeit befleiße.

Man vermißt in mancher Schule alle und jede Sorge für symmetrisches

und wohlgefälliges Ordnen der Gerälhe und Schulgegenstände. — Die
Schulstube werde fleißig gekehrt, Alles gehörig gereinigt und wieder
geordnet. Zeder Schmuck durch Gaben der Natur und der Kunst ist

willkommen und am Platze. Die Reinlichkeit darf als Anfangspunkt der

ästhetischen Bildung betrachtet werden.

Fichte sagt über die Reinlichkeit sehr treffend: Sowie das an
Reinlichkeit und Ordnung gewöhnte äußere Auge durch einen Fleck, der ja
unmittelbar dem Leib keinen Schmerz zufügt, oder durch Anblick verworren
durcheinander liegender Gegenstände dennoch gepeinigt und geängstigt wird,
wie von unmittelbarem Schmerze, indeß der des Schmutzes und der

Unordnung Gewohnte sich in derselben recht wohl befindet, ebenso kann auch

das innere geistige Auge des Menschen so gewöhnt und gebildet werden,
daß der bloße Anblick eines Verworrenen und unordentlichen, eines

unwürdigen und ehrlosen Daseins seiner selbst unv seines verbrüderten
Stammes ohne Rücksicht auf das, was daran für sein sinnliches Dasein

zu halten und zu fürchten sei, ihm ewig wehe thut und daß dieser Schmerz
dem Besitzer eines solchen Auges — abermals ganz unabhängig von

sinnlicher Furcht und Hoffnung — keine Ruhe läßt, bis er, so viel an ihm
ist, den ihm mißfälligen Zustand aufgehoben und den, der ihm allein

gefallen kann, an seine Stelle gesetzt hat. Die Bilderbücher und Porträts
seien in ihrer Art etwas Vollendetes, damit schon dadurch die Ideen der

Malerei unbewußt geweckt werden. Bilder aus dem Familienleben, dann

aus der Natur und der Weltgeschichte rc. sollen das Kind durch ihre

Vollendung fesseln.

Jeder Mensch würde sich ein großes Verdienst um die Menschheit

erwerben, wenn er Etwas für Gartenanlagen und Verschönerung öffentlicher

Plätze thäte. ES wäre dies ein segensreicher Beitrag zur ästhetischen Bildung.

' Diesen Theil meiner Arbeit trug ich der vorgerückten Zeit wegen nicht mehr vor.



84

Zur Schönheit eines Gartens gehört vornehmlich zweierlei:

Erstens müssen wir die Natur wieder finden, ihren Gesetzen und

Bildungen darf nicht Hohn gesprochen werden, ihr freies Leben nicht gewaltsam

unterdrückt sein à

Zweitens müssen wir aber die Vom ästhetischen Gedanke» des Künstlers

beherrschte und geformte Natur, wir müssen die Natur in der Kunst

finden. Der rohe, wilde Naturtrieb muß gebändigt, die üppige, die Form

überwuchernde Krall muß in das Gesetz des vernünftigen Geistes

eingeschlossen werden.

Die gymnastischen Uebungen müssen ebenfalls als Mittel zur
Entwicklung des Schönheitssinnes betrachtet werden, insofern sie auch dazu

diene», den Körper an eine gefällige Haltung und Bewegung zu gewöhnen

und ihn überhaupt zu einem Organe unv Darstellungsmittel des Geistes

zu machen. Hieher gehört besonders das Spiel, Von dem Jean Paul sagt:

Es sei die erste Poesie des Menschen. In diese Poesie soll aber ver

Erwachsene so wenig als möglich greisen. Ich fürchte, fährt Jean Paul fort,
mich vor jeder erwachsenen, behaarten Hand und Faust, welche in dieses

zarte Befruchtstäuben der Kindesblumen hineintappt.
Als hauptsächliches Bildungsmittel des Schönheitssinnes möchte ich

ferner die Sprache betrachtet wissen und zwar theils durch die Bildung
deS Vertrages und des Styles, theils durch die Vermittlung des vollen

Verständnisses der hervorragenden Kunstwerke, vorzüglich der Poesie.

Mit der Bildung des Vertrages, sagt Waitz, und durch die Poesie

erhalten die begleitenden Gemüthszustände eine Lebendigkeit und Innigkeit,
die ihnen vorher fehlte; die Willenlinie des Gefühls und ibre Abstufungen,
ihre Hebungen und Senkungen lassen sich bei der großen Biegsamkeit der

menschliche» Stimme selbst bis in ihre zartesten Schattiningen fichtbar
machen. Es muß nämlich durch jede Bildung zwischen dem inner»
Gehalt des Lebens und den äußern Formen seiner Darstellung ein bis ins
Einzelne durchgeführter Parallelismus Statt finden. Wenn aber der Vortrag

ein ästhetisches Bildungsmittel werden soll, so ist das erste Erfordernd.

daß der Inhalt desselben bis in seine äußerste Feinheit verständlich
und verstanden und daß er überdies in formeller und materieller Beziehung
mustergültig sei. Die Hebung und Senkung der Stimme, die Schärfe
oder Stumpfheit, die Stärke oder Schwäche der Laute, die Betonung
einzelner Wörter und Sätze, die größere oder geringere Lebendigkeit, Alles
muß sich nach den innern Beziehungen der Gedanken und der Verkettung
der Gemüthszustände richten, die zur Darstellung kommen.

Die schriftlichen Uebungen können erst dann als Mittel betrachtet
werden, wenn der Schüler so weit gefördert ist, seine eigenen Gedanken
richtig, gefällig und treffend auszudrücken. Allerdings hat man die sammt»



85

lichen feinern Beziehungen verstehen und benutzen zu lehren, welche
zwischen den verschiedenen Formen des 'Ausdruckes und dem darstellenden
Gedanken Slatt finden.

Wichtiger ist es noch, sein Sprachgefühl möglichst vielseitig zu
entwickeln und die Meisterwerke der Literatur, namentlich den Schatz der Poesie

seinem Verständnisse auszuschließen.

Die Wahl, das Gewicht und die Macht des poetischen Wortes in
seinem Unterschiede vom prosaischen, die in Folge der höhern idealen
Auffassung des Lebens und der Natur gehobene Sprache, die daraus
entspringende Veredlung, selbst deS Gewöhnlichen, müssen hauptsächlich zum
Verständniß gebracht werden.

Dieses bestimmte Verständniß zur reinen Aufnahme eines Kunstwerkes
soll aber ja nicht durch abstraktes Raisonnement geschehen.

Nächst der Poesie hat die Musik die ausgebreicelste Macht. Diese
Gewalt der Musik sichert derselben die erste Stelle.

Da das ästhetische Verhalten hauptsächlich ein Anschauen, Vor- und

Darstellen ist, so müssen die Sinne unserer Schüler vorzüglich ausgebildet
werden.

Der Sinn für Gestaltenmannigfaltigkeit muß zum Leben erweckt werden.

Die vorhandene Well muß die Phantasie des Menschen in Thätigkeit

setzen, sein Sioff- und Forminiercsse aus dem Schlummer erwecken,

die Welt muß die Gestalten-, die Licht- und die Farbenireuve im Menschen

erregen. Selbst der genialste oder genievollste Künstler kann ohne solche

Anregung durch äußere Anschauungen nicht zu derjenigen Fülle von
Gegenständen und Formen gelangen, zu welcher vorzudringen er von Seile
seines Talentes befähigt ist Welcher Unterricht wäre aber geradezu
geeigneter als der in den Natursächern? Die Natur ist dasjenige Gebiet,
aus welchem die Menschheit vie ersten, gemeinsamsten und unveränderlichsten,

sowie die anschaulichsten und Karsten, die großartigsten und
mannigfaltigsten ästhetischen Eindrücke und Anschauungen empfangt. Der Geist

verlangt die Natur. Der Weg zur Erkenntniß der Naiur geht von der

Anschauung zur Vorstellung. Es ist umsonst, die Natur Uhren und
predigen zu wollen. Zeigen muîìt du sie, anjchauen müssen sie die Schüler.
Eine in ihrem Boden wachsende Pflanze angeschaut hat mehr Werth, als
vcele und viele Abbildungen und Resierioneu. Das Material muß aus der

Umgebung der Schüler genommen werden. Die Psian.en, die Hausthiere,
die Schmetterlinge, Käser, Mücken rc., die ihn uinjchwarme», die er kennen

und lieben lernte, diese müssen wiederholt betrachtet werden, damit feste

Vorstellungen gebildet und gewonnen werden, indem man mit dem nalur-
kundrichen Unterricht Sprach-, Schreib-, Lese- und Zeichnungsübungen
verbincet. Naturgemäß schließt sich an die Anschauung die Beschreibung



86

Vom Naturgegenstand in frischen oder in getrockneten Exemplaren und in

Abbildungen, und der Zögling darf die Gegenstände nicht nur betrachten,

sondern auch vergleichen, nach Spezies, Gattung bestimmen und ordnen.
DaS innere Pflanzenleben bringe dadurch zur Anschauung, daß du z. B.
Vor des Schülers Auge das Weizcnkorn in die Erve legst und seine

Entwicklungsstufen genau verfolgst.
Schaue theilweise auch die Lebensfülle, die dir durch Teleskop und

Mikroskop erst recht aufgegangen ist, schaue und vertiefe dich in die nach

Zeit und Raum unendliche Welt, in der alle Sternenweltcn und
Milchstraßen noch nicht einmal ein bestimmtes Glied sind! Steige dann
hernieder in deine Erdenwelt, siehe und höre die Schönheit in dem

Auferstehungsmorgen und Feste deS Frühlings über dir und unter dir, im Gesänge

der Vögel, in der Bescheidenheit des Veilchens zc., gehe darauf zum
Menschen und betrachte die Harmonie seines Leibes, die sinnreich eingerichtete

Hand, das des Menschen Innere abspiegelnde Auge, die auf das Antlitz
gelegte Seele, betrachte das Kind in seiner Unschuld, den idealen Jüngling,

den Mann der That, den Mann als Träger der Wahrheit, der Freiheit,

Liebe! Suchst du dann noch nach Verkörperung der Schönheit? WaS

sind neben den Kunstwerken Gottes die Nachahmungen der Wellschönheit,
die Kunstwerke eines Menschen in Srcin, in Ton, in Farbe und Wort?

Entwickle also Auge und Ohr, diese Straßen, durch die das Schöne

zugeführt wird:
Dann wird dein Schüler in Baum und Blume nicht nur ihren Nutzen,

sondern auch ihre göttliche Gestalt sehen.

Lehre die Welt sehen und hören, und du hast die Schönheit gezeigt!
Für deren Herrlichkeiten uno deren Reichthum, für die Ausstrahlungen

der läutern Urschönheit öffne den Sinn! Mache aufmerksam, zerschneide

die Schönheit nicht mit vielen Worten!
Die Aesthetik im Leben ist nichtig und verwerflich, wenn sie die Moral

von sich stößt und sich von ihr lossagt; aber eine Moral, welche feindlich
das ästhetische Element ignorirt, scheitert nur zu leicht an ihrer eigenen

Schwachheit.
Mancher gute und tugendhafte Mensch bekämpft mit aller Kraft seine

Sinnlichkeit, hält mit aller Strenge aus Erfüllung seiner Pflicht, aber
die sanften Regungen des Herzens bleiben ihm fremd.

Er fühlt sich aus seiner Tugendhöhe zu stolz, um zu dem Nächsten,
den er tief unter sich blickt, herabzusteigcn, sein Licht ist ohne Wärme,
seine Gerechtigkeit ohne Liebe. Der sinnliche, mit Gewalt niedergehaltene
Theil rächt sich für seine Niederlage durch Verstimmung und Gereiztheit.
Wo Religion und Sittlichkeit mit Schönheit gepaart sind, gewinnt das
Leben einen ganz andern Charakter. Es ist da kein Aufbrausen gegen den



87

Nächsten, kein herbes und liebloses Urlheil über die Schwäche Anderer,
Ein Glanz strömt dann auch auf die genieine Wirklichkeit, auch das kleinste

Thun wird geadelt, indem es auf ein Unendliches hinweist.
Ist das Leben Von einer ästhetischen Stimmung durchdrungen, so wird

selbst der an sich sinnliche Genuß zu einer höhern Freude veredelt, und
eine geringe Sache, die der Tugendheld als zu geringfügig betrachtet, zu
einer Freudenquellc.

Der Aesthetische hat eine Kraft mehr über das Sinnliche, einen Reiz
mehr für das Gute und Wahre, sie ist oft stärker als die übrigen Kräfte,
als alle Gewalten des Lebens, das Böse zu besiegen, das Wildstrebende
der menschlichen Natur zu bändigen. Evle Neigungen steigen leicht auf
in einem sein gebildeten Herzen. Die Schönheit will das Geistige mit dem

Sinnlichen Vermählen, sie verknüpft gleich der Religion zwei Welten mit
einander. Daher reichen sich auch Kunst und Religion die Hände.

Mir Recht sagt daher Schiller:
DaS Christenthum ist in seiner reinen Form Darstellung schöner

Sittlichkeit oder Mcnschenwerdung des Heiligen und in diesem Sinne die höchste

ästhetische Religion.
Heilige Begeisterung für das Schöne kehre ein in jedes Kinderherz

und mache sein Lesen so warm, daß es die kalte Erde nie erkälten kann!


	Beilage III : welche Mittel stehen der Volksschule zu Gebote, um die ästhetische Bildung zu befördern?

