
Zeitschrift: Bericht über die Verhandlungen der Zürcherischen Schulsynode

Herausgeber: Zürcherische Schulsynode

Band: 14-15 (1847-1848)

Heft: 2

Artikel: Beilage VII : Abhandlung des Hrn. Lehrer Rüegg in Enge

Autor: Rüegg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


j 54

Es hat der Erziehungsrath,

nach Einsicht
des von dem Stellvertreter des Direktors am Seminar, Hrn.
Denzler, am 31. Mai d. I. eingereichten Generalberichtes über
die Verhandlungen in den Schulkapiteln im Jahr 1847, sowie der
einzelnen Jahresberichte der Kapitelsvorsteherschaften vom Jahr
1847, auf den Antrag der zweiten Sektion,

beschlossen:
1. Es seien diese Berichte abgenommen und den Einsendern

zu verdanken.
2. Soll in Gcmäßheit von §. 10 des Gesetzes und Z. 10 des

Reglements für die Schulsynode eine Abschrift des

Generalberichts der Vorsteherschaft zu Handen der Schulsynode
Übermacht werden.

Zürich, den 23. August 1848.

Vor dem Erziehungsrathe:
Der zweite Sekretär:

I. H. Egli.

Beilage VII.
Abhandlung des Hrn. Lehrer Rüegg in Enge.

Das poetische Gemüthsleben im Allgemeinen.
Um zu einem klaren Begriffe darüber zu kommen, was

poetisches Gemüthsleben sei, haben wir vor Allem aus die Natur des

Gemüths in eine höhere gottentstainmte, und eine angeborne
erdentstammte zu unterscheiden. Zwar sind beide Naturen Naturen
eines und desselben Gemüths, aber während dieses seiner aus
Gott geboruen Natur nach nur wieder an das Göttliche sich

hingibt, so vergibt es sich hingegen seiner angebornen Natur nach an
die Welt des Materiellen. Das Gemüth führt also ein gedoppeltes

Leben, ein Leben in Gott und ein Leben in der Welt. An
Gott gibt sich das Gemüth hin, weil es Geist von seinem Geiste,



155

Leben von seinem Leben ist; es geht dabei auf sich selber, auf
seinen ewigen Lebensgrund zurück; als ein in der Welt lebendes ist
es hingegen aus sich selber herausgetreten, es hat sich an das
Materielle entäußert und selber sinnliche Natur angenommen. Jedes

Gefühl nun, das seine Quelle in der göttlichen Natur hat,
ist ein poetisches; ein sinnliches Gefühl hingegen wird niemals ein
poetisches sein. Es macht aber das absolut höhere Gemüthsleben
noch nicht das gesammte poetische Leben des Gemüths aus, denn
es ist zwischen dem göttlichen und dem sinnlichen Gemüthsleben
zu einer gewissen Vermittlung gekommen im ästhetischen Wohlgefallen

am Schönen. Das ästhetische Gefühl gibt sich zwar auch
an das Materielle hin, aber nur weil in seiner Schönheit die Art
und Weise des Göttlichen zur Erscheinung gekommen ist; es

entäußert sich nur, wenn es im Objekte sich selber äußerlich gestaltet
wiederfindet. — Das poetische Leben des Gemüths ist also einerseits

ein ästhetisches und kommt als solches mit dem sinnlichen zu
einer gewisse» Versöhnung; es ist aber auch ein absolut höheres
und setzt sich als solches dem sinnlichen gegenüber. Dieses höhere
Gemüthsleben ist nun wieder einerseits ein religiöses, anderseits
ein sittliches. Ein religiöses ist es, insofern es sich in reiner
Hingabe an das Göttliche in diesem seinem Objekte sich verliert, und
das ist die Form, in der es immer zuerst erwacht, dann aber
wird die Glut und die Lebendigkeit jener Hingabe zur Reproduktion

kommen im eigenen sittlichen Wollen. Es ist dieses sittliche
Gemüthsleben immer eine Frucht, die aus dem Sichfühlen in Gott
und der göttlichen Wcltordnung als ihrem natürlichen Grund und
Boden entspringt. So lange das höhere Gemüthslcben ein bloß
religiöses verbleibt, verhält es sich dem Göttlichen gegenüber noch
passiv; es gibt sich an das Göttliche hin, trägt cS aber noch nicht
frei in sich. Als sittliches Leben hingegen ist es im Menschen zum
selbstständigen Dasein gekommen, so daß die höhere Natur des
Gemüths, während sie im ästhetischen Gefühlsleben mit der sinnlichen
zur Versöhnung kommt, im sittlichen Gemüthsleben auf dieselbe
zurückwirkt und zur Herrschaft über sie gelangt.

Dieß ist das Gemüthsleben im Grundriß dargestellt; nun können

wir versuchen, es auch in seiner Entwicklung zu verfolgen.
Diese Entwicklung des Gemüths ist nothwendig, wenn es aus sei-

angebornen Zustande zur Vollendung kommen soll. Seine
";à"dung nämlich besteht darin, daß die göttliche Natur die ir-
dsiche völlig sich unterordne. In seinem anfänglichen Zustande



156

zeigt uns aber das Gemüth das gerade entgegengesetzte Bild, denn
das Göttliche liegt noch schlummernd im Gemüthe, während die
sinnliche über das ganze Gemüth ihre Macht ausgedehnt hat. Die
Bahn zwischen Anfang und Ziel durchläuft nun das Gemüth in
drei Entwicklungsperioden. — Während der ersten Periode, die
mit der Elementarstufe zum Abschluß kommt, bleiben sinnliches und
höheres Gemüthsleben noch in unentwickelter Einheit in einander
liegen. Die Natur des Gemüths ist eine überwiegend sinnliche,
doch erwacht die höhere Natur immer mehr und mehr zum lebendigen

Dasein; immer mehr bricht bei glücklicher Entwicklung aus
dem sinnlichen Leben des Gemüths das höhere hervor; aber dieses
ist selber noch kein rein höheres und setzt sich daher auch dem
sinnlichen hier niemals schroff gegenüber. Der Fortschritt des

Gemüths besteht hier in einer allmäligen Entwicklung. Wie das
Gemüth selber noch Natur ist, so geht es auch den Gang, den alles
Naturleben geht, und dieses ist der allmälige und dabei sichere,
der das Schwanken von einem Extrem zum andern nicht kennt.
Zum völligen Durchbruch kommt das höhere Gemüthsleben erst in
der zweiten Entwicklungsperiode, deren letzte Jahre schon über
das Schüleralter hinaus- und ins Jünglingsalter hineinreichen.
Hier scheidet sich das höhere Gemüthsleben von dem angebornen
entschieden aus, so daß es bei dieser gegensätzlichen Stellung auf
die Lebendigkeit und Energie des höhern Gemüthslebens ankommt,
ob es sich das sinnliche unterzuordnen und damit zur dritten
Entwicklungsperiode durchzuschlagen vermöge. Erst auf dieser gewinnt
das Gemüthsleben seine vollendete Gestalt, indem hier das höhere
Gemüth des natürlichen Meister geworden ist, nicht in dem Sinne,
daß es dasselbe, wie die zweite Stufe es für möglich hält,
unterdrückt, sondern mit demselben zu einer einheitlichen Gestaltung sich

organisirt, in welcher das Göttliche alles natürliche Leben sich

untergeordnet und zu eigen gemacht hat; so daß es jenem nicht nur
keinen Eintrag thut, vielmehr die natürliche Basis bildet, auf die
es sich stützt und deren Lebenskraft es zu seinem eigenen Leben
verwendet.

Das wäre die Entwicklung des Gemüths, wie sie innerlich
vor sich geht. Diese innerliche Entwicklung wird aber nur dadurch
möglich, daß das Gemüth in fortwährende Verbindung gesetzt ist
mit der Welt. Nur die Welt kann es sein, was das Göttliche
im Gemüth ZUM Leben ruft; denn so lange die göttliche Natur
noch nicht zum Leben erwacht ist, kann sie auch nicht aus sich



157

selber sich zum Erwachen bringen. Sie muß im Gemüthe vorerst
zum lebendigen Dasein gebracht werden, ehe sie an das Werk der
innern Lebensgestaltung selber Hand anlegen kann. Wenn sie sich

dann einmal neben der angebornen Natur als des Gemüthes zweite
Natur festgesetzt hat, dann ist allerdings sie es, welche die ange-
borne Natur sich unterzuordnen und das Gemüth so zu jener
einheitlichen Schlußgestaltung zu bringen strebt, in welcher alles
natürliche Leben sich an das geistige hingibt. Aber auch dann, wenn
so das Göttliche im Gemüthe selbstständig geworden ist, kann es

darum der Welt keineswegs entbehren; denn wie es anfänglich
ihrer bedürfte, um von Außen her die Anregung zum Leben zu
empfangen, so bedarf es ihrer jetzt, um in entgegengesetzter Weise
nach außen hin sich zu gestalten. Es wird daher unsere Aufgabe
sein, zu zeigen, wie des Gemüthes innerliche Entwicklung an der
äußern Welt fortgeht und wie in jeder der drei Perioden sein
Leben der Welt gegenüber sich gestalte.

In der ersten Entwicklungsperiode ist des Menschen Lebensund

Anschauungswelt das tägliche Leben in Haus und Heimat.
Es ist dieß eine noch natürliche, irdische Welt, die aber schon

von allen menschlichen Trieben und Kräften bewegt wird und
somit auch Elemente geistigen Lebens enthält; aber noch haben sich

diese nicht für sich als eine besondere geistige Welt von der
materiellen ausgeschieden, sondern kommen nur in den natürlichen
Lebensverhältnissen zum Vorschein. Somit vermag auch die höhere
Natur des Gemüths noch nicht an ein rein geistiges Dasein sich

hinzugeben, sondern vermag das Göttliche nur im Irdischen, das
Geistige nur im Materiellen zu empfinden. Sie liegt selber noch
tief im Sinnlichen befangen, und fühlt sich daher, weil selber noch
natürlich, zur Natur verwandtschaftlich hingezogen. Es ist der
Welt des Alltäglichen noch befreundet, und fühlt sich am glücklichsten

in einem schönen irdischen Dasein. Dieses Alter ist das Alter
der Naivität und der Lebensnerv seiner Poesie ist ein unbefangenes

Sichfühlen in der Welt, es ist lyrische Poesie.
Beim Beginn der zweiten Entwicklungsperiode wird nun aber

der Blick des Menschen über die durch den sichtbaren Horizont
abgeschlossene Heimatswelt hinaus in das Ganze des Welt- und
Menschenlebens geführt. Die Anschauungswelt dieses Alters ist
Wmit der sinnlichen Wahrnehmung entrückt; sie steht mit dem
Individuum nur noch in geistiger Verbindung und interessirt nur durch
das Geistige ihres Lebens. Das hier angeschaute geistige Leben



j 58

hat sich somit von der materiellen Welt abgelöst und diese figurirt
nur noch als der zufällige Schauplatz, auf dem jenes geistige Weltleben

sich bewegt. Das Individuum lebt auf dieser Stufe mit
dem Denken und Trachten seines höhern Seins in der Welt des

Geistes und so kann es nicht anders kommen, als daß diesem
seinem geistigen Sein die alltägliche Welt als gemeine Wirklichkeit
erscheinen und immer fremder werden muß: denn in sich trägt es

eine Welt geistigen, menschheitlichen Lebens und außer sich erblickt
es nur eine Welt zufälliger Einzelnheiten. So wird ihm denn auch
die eigene leibliche Natur, die, während es in der Welt des
Geistigen lebt, noch immer in der zufälligen Welt fortvcgetirt, immer
gleichgültiger und ist nahe daran, sie gänzlich ignoriren zu wollen.
Zur eigentlichen Collision zwischen innerer Welt und äußerer
Wirklichkeit, zwischen geistiger und leiblicher Natur kommt es deßwegen
noch nicht, weil das Individuum noch unbefangen und ungestört
im Aether seiner geistigen Welt leben und athmen kann; weil es

in seinem innern Leben von dem natürlichen nur unterbrochen,
nicht aber aus demselben herausgerissen wird. Das Streben des
innern Lebens auf dieser Stufe geht dahin, frei für sich selber

zu sein, los von den beengenden Verhältnissen des gemeinen
Lebens. Noch verlangt es nur Unabhängigkeit von ihr, nicht Herrschaft

über sie; es läßt äußere Welt äußere Welt sein, sie ist ihm
gleichgültig. Der poetische Ausdruck des Lebens auf dieser Stufe
ist daher das Drama, welches die äußere Welt gleichsam nur als
die Rahmen hinstellt, innert welchem das geistige Leben in Idealen

sich bewegt. — Weil in seiner innern Welt lebend, weiß sich
der Mensch auf dieser Stufe auch aus der Natur Nichts zu
machen. Nur der Geist hat Bedeutung, die Natur ist ungeistig. Sie
wird ihm nur dadurch zum poetischen Objekt, daß er sein inneres
Leben in sie hineindenkt und ihre Gestaltungen und Erscheinungen
als einen unmittelbaren Ausdruck seines individuellen innern
Lebens darstellt. So muß alles Objektive der Subjektivität dienen
und wird nur der Ehre gewürdiget, als Kleid derselben zu
erscheinen.

Beim Uebergang von der ersten zur zweiten Entwicklungsperiode
verhielt sich das Individuum noch passiv. Die Erziehung

war es, die vor seine Seele hin die allgemeine Welt der Menschheit

stellte und dadurch jenes geistige Leben seiner innern Welt
begründete. Nun aber, beim Uebergang zur dritten Entwicklungsperiode

tritt das Individuum in seine Selbstständigkeit ein und die



159

Selbsterziehung beginnt. Das Schicksal macht sich allein noch als
ein Faktor geltend, der erziehend auf das Individuum einwirkt;
und dieses Schicksal ist es, das ihn um diese Zeit in das thätige
Leben hineinstellt. Da gilt es nun, das Gesetz jener geistigen
Weltordnung, in der das Individuum bis dahin mit seinen
Gedanken lebte, als eigenes anzuerkennen und in die reelle Welt thätlich

hinaustreten zu lassen. Sobald es sich aber um die äußere

That handelt, so macht sich neben dem Antriebe der geistigen Natur

auch die sinnliche geltend, die, wenn auch fast unbeachtet, bis
hieher mitgekommen ist. Jetzt also ist die Collision zwischen
geistigem und natürlichem Sein, zwischen den höhern Interessen und
denen des materiellen Lebens wirklich eingetreten, so daß, wenn
das höhere Leben nach außen zur Erscheinung kommen soll, es im
Gemüth selber über die sinnliche Natur den Sieg davon getragen
haben muß. Sollte ihm das nicht gelingen, dann würde, während

es selber als ein bloßes Fühlen innerlich verbliebe, die sinnliche

Natur zur äußern That kommen, das sittliche Leben des
Individuums ginge in seinen untern Stufen fort und träte mit
seinem idealen in Widerspruch. Das Individuum geriethe seinem
innersten Wesen nach in Entzweiung. Strengt hingegen der
sittliche Wille die Kraft des Gemüths an, der geistigen Natur in
der äußern That die Oberhand zu verschaffen, dann gelangt sie
im Gemüth selber zur unbestrittenen Geltung. Der Widerspruch
der beiden Naturen ist gelöst und dem Individuum ist es gegeben,
jederzeit ohne Anstrengung für das Höhere sich zu entschließen,
frei und freudig das eigene Interesse dem allgemeinen zum Opfer
zu bringen. Es ist zur sittlichen Freiheit gekommen auch in dem

Sinne, daß es das sittliche Gesetz mit Freiheit als sein eigenes
Gesetz in sich aufgenommen hat. So ist ihm denn ans seiner
frühern Hingabe an die Welt des Geistigen, durch seine freie sittliche
That ein eigenes selbstständiges Geistesleben geboren worden. Nun
treibt es den Menschen, ist er einmal in sich selber fest geworden,
mit seinem Geiste auch das Leben der äußern Welt zu durchdringen,

sie nach sich selber zu gestalten und gestaltend zu überwinden.
Die Lcbenswelt dieses Alters ist das Volk und seine charakteristische

Poesie ist das Epos. Der Geist des Volkes gestaltet sich
frei ftine äußere Welt und als Glied des Volkes verlangt daher
jetzt der Mensch schaffend in das Leben einzugreifen. Wie er aber
b« der Gestaltung seines eigenen Seins die Natur nicht
unterdrückte, vielmehr ihre Rechte anerkannte, so gibt er auch der



160

äußern Welt gegenüber die despotische Pretension auf, daß sich

dieselbe ohne weiters ihres eignen Wesens einschlage. Er
anerkennt sie als eine, geistiges Leben schon in sich tragende, schon
bis auf einen bestimmten Punkt entwickelte Welt, und sein Streben

geht nur dahin, eine bei ihrer freien Entwicklung mithelfende
Kraft zu sein. — Ans dieser Stufe geschieht es, daß das poetische
Gemüth auch der Natnrwelt ihre Selbstständigkeit zuerkennt. Es
legt Nichts in sie hinein, sondern gibt sich rein und frei an ihre
Schönheit hin, diese fühlt es als ein Ausdruck nicht seiner subjektiven

innern, sondern als Offenbarung eines frei in der Natur
selber waltenden Lebens, und dieses hinwiederum als ein aus Gott
hervorgegangenes. Das Gemüth fühlt sich daher wieder mit der
Natur verwandt, weil hervorgegangen aus demselben ewigen
Lebensgrunde, aus Gott, ja hervorgegangen aus ihm durch sie,
durch die Mutter der Natur.

Aus der ganzen Darstellung wird klar, daß das Gemüth aus
seiner unentwickelten Einheit natürlichen und geistigen Lebens nur
dadurch herauskommt, daß ihm in der zweiten Periode ein Reich
des Geistigen vermittelt wird und das Individuum dann selber
beim Eintritt in die Welt jenes geistige Leben durch den sittlichen
Willen zum selbstständigen Eigenthum macht. Dieser Gang, der
so im Großen als Entwicklungsgang des Gemüths uns sich
darstellt, macht sich auch innerhalb einer jeden der drei Perioden als
stetiges Gesetz der Entwicklung geltend. Soll das Gemüth zu
höherer Geistigkeit gelangen, so muß vor Allem aus seine geistige
Natur der angebornen sich freier und entschiedner gegenüberstellen,
und das kann nur dadurch geschehen, daß im individuellen
Bewußtsein die objektive Welt dieselbe Veränderung durchmacht, daß
zuerst in ihr das geistige Leben als ein reineres, höheres von der
materiellen Welt sich freier mache. Die göttliche Natur des
Gemüths gibt sich dann an dieses geistigere Leben hin und hat damit
den ersten Schritt zur Entwicklung gethan. Fühlt sie sich nur erst
als in einer geistigern Weltordnung lebend und ihr angehörig, so

fühlt sie sich dann auch als eine Kraft, welche das Gesetz desselben

als Gesetz des eigenen individuellen Lebens in sich aufzunehmen
und zu bethätigen hat. So wirkt sie dann im sittlichen Leben

auf das zurückgebliebene natürliche Gemüth zurück und bringt
damit eine neue Gesammtgestaltung des Gemüths zuwege, aus welcher

dann von selber auch ein höheres ästhetisches Gefühlsleben
hervorgehen wird; denn ist das Gemüth in sich selber zu höherer



16t

Geistigkeit gekommen, so wird es sich auch der Natur gegenüber
in ein geistigeres Verhältniß zu setzen vermögen.

Aus diesem Allem läßt es sich endlich auch ableiten, welchen
Weg die Erziehung einzuschlagen hat, um die Erhebung des
Gemüths auf eine höhere Entwicklungsstufe möglich zu machen. Fürs
Erste hat sie ihm in seiner objektiven Welt ein geistigeres, der
materiellen Welt gegenüber freieres Leben zu eröffnen und dieses

eröffnet sie ihm im Bewußtsein. Das Bewußtsein geht dem
Gemüth stufenweise leuchtend voran, aber damit ist die höhere
Lebensstufe für das Gemüth erst gleichsam in Aussicht gestellt, ins
Dasein gerufen ist sie noch nicht. Behufs dessen ist nun zweitens
nothwendig, daß das Sichfühlen in jeuer durch das Bewußtsein
aufgeschlossenen geistigen Welt recht lebendig und kräftig werde,
und das Mittel, wodurch die Erziehung dem Gemüth dazu
verhelfen kann, ist die Poesie. Das Gemüth des Dichters nämlich
hat das Leben der höhern Stufe schon frei in sich aufgenommen
und zum lebendigen Gefühle verarbeitet. Tritt nun dem kindlichen
Gemüth das geistige und sittliche Leben der höhern Stufe in
lebendiger Frische als ein Gefühl entgegen, wie es in einem ihm
verwandten Gemüth frei lebt und waltet, so wird es leicht auch
überfließen in sein eigenes Sein. An der Wärme des poetischen
Gefühls wird sich das Göttliche des Gemüths entzünden. Nun
aber hat die Erziehung drittens noch dafür besorgt zu sein, daß
die göttliche Natur des Gemüths das in ihr erwachte höhere
Leben auch dem natürlichen Gemüthe gegenüber behaupte. ES ist

zwar die Unterordnung der sinnlichern Interessen an die höhere
freie That des Individuums, aber je größer die Glut und Lebendigkeit

ist, die das erwachte höhere Leben im Gemüth gewonnen
hat, desto leichter wird es ihm sein, das natürliche Gemüth zu
überwinden, desto eher wird sich also das Individuum entschließen,
das Leben seines ganzen Gemüths demjenigen seiner höhern Natur
gemäß einzurichten. Ucbcrdieß, wie die Poesie dem höhcrn
Gemüth zur Umgestaltung des natürlichen Kraft verleiht, so weiß sie
es auch diesem leicht zu machen, von der höhern sich überwinden
S» lassen und zur Annahme des geistiger» Lebenö seine Einwilligung
Zu geben. Auf jeder höhern Stufe gewinnt nämlich die Welt und
das Leben in der Anschauung und dem Gefühle des Individuums
eme geistigere Schönheit, und weil nun das dichtende Gemüth, als
auf der höhern Stufe lebend, die Welt auch von da aus anschaut
und fühlt, so wird dieselbe auch in seiner Poesie in jener höhern

tl



162

Schönheit auftreten, und diese Schönheit ist es, was auch das
sinnliche Gemüth zur höhern Stufe emporzuziehen vermag; denn

wenn es auch zunächst nur das Sinnliche jener Schönheit ist,
wovon es sich angezogen fühlt, so ist doch das Geistige schon mit
darin entfalten. Die Poesie gibt dem Gemüthe in der Schönheit
das Sinnliche, um es für das Geistige zu gewinnen. So ist es

also die Poesie, welche jederzeit das im Bewußtsein angebrochene
höhere Leben in den Grund des Gemüths vertieft und in dessen

eigenes Fleisch und Blut übergehen läßt. Wir schließen daher den

allgemeinen Theil unsrer Arbeit mit den Worten: die Schule hat
die Poesie als ein eigentliches Element ihres Lebens in sich

aufzunehmen.

Das poetische Leben der Elementarstufe.

In der ersten Entwicklungsperiode bleibt des Menschen Welt
noch eine Eine und »«getheilte Welt. Es ist die irdische, aus der
aber ein geistiges Leben in einzelnen Lichtpunkten hervorbricht. In
der Zeit vor dem Schulbesuche ist des Kindes Welt vor Allem aus
die freie Natur. In dieser klaren, ruhig-herrlichen Welt lebend,
gibt es sich ihrem Eindrucke mit voller Seele hin und zieht mit
ihrem Hauche ein reines, frisches Leben in sich. Das Leben des

Gemüthes in dieser Zeit ist ein poetisches, denn sein Objekt ist
nicht ein bloß materielles, sondern ist das in der Natur waltende,
von Gott in sie niedergelegte Leben; aber es fühlt dasselbe noch
nicht als solches, sondern nur nach der sinnlichen Schönheit, mit
der es ihm aus den Gestalten und Erscheinungen der Natur
entgegen tritt. Um die Zeit des Schulbesuches, nämlich im letzten
Drittel der ersten Periode, welches speziell ins Auge zu fassen uns
vorliegt, erwacht nun aus jenem ruhigen Leben in der Natur ein
geistig regeres. Aus der materiellen Welt taucht die Erscheinung
eines Gottes auf und damit kommt dann auch die Ahnung von
des Lebens höherm Ziel und Werth, so daß das vorher in der
Natur völlig aufgehende Gemüth noch ein anderes geistigeres
Leben sich eröffnet sieht. Gott ist es, was über die Naturwelt sich

erhebt und sein Sittengesetz leuchtet in das Leben der Menschen
hinein. Aber diese auftauchenden geistigen Elemente reichen nicht
hin, die bisherige Einheit der Kinderwelt zu zerstören; denn noch
treten sie mit der reellen Welt nicht in Widerspruch, sondern
setzen sich darin fest auf dem Wege friedlicher Organisation. Gott



163

hat sich noch nicht in die reine Geistigkeit zurückgezogen, er lebt
noch mit der Welt zusammen und muß sich gefallen lassen, daß
ihm menschliche Attribute beigelegt werden. Seine Größe ist noch
nicht eine geistige Erhabenheit, sondern eine irdische Obergewalt
und so erscheint er mehr als die höchste Persönlichkeit der irdischen
Welt. Auch setzt sich sein Sittengebot mit den Forderungen des

natürlichen Herzens in keinen wesentlichen Gegensatz. Er ist ein

Gott der Schonung, der gegen menschliche Schwächen sich barmherzig

erzeigt. Hinwiederum, wie von dieser Stufe das Göttliche
zur Sinnlichkeit herabgezogen wird, wird dagegen die Natur in
den Kreis des Menschlichen emporgehoben. Das Gemüth selber

zu größerer Regsamkeit gekommen, glaubt dieselbe in der ihm
verwandten Natur wahrzunehmen, und legt ihr menschliche Triebe,
menschliches Fühlen und Wollen bei. Dieses Hineintragen des

Menschlichen in die Natur ist hier ein unbewußtes, absichtsloses;
das Gemüth meint wirklich darin ein seinem eigenen Leben ähnliches

zu sehen. Den Mittelpunkt der Poesie dieses Alters bildet
in der That das menschliche Leben, denn in ihm tritt aus den

reellen Erscheinungen ein tieferer Grund zu Tage; und die
Wirklichkeit ist es, die, wenn ein geistiges Moment daraus hervorblickt,
auf dieser Stufe das Gemüth vor Allem aus poetisch anzusprechen

weiß.
So ist also die geistige Welt dieses Alters noch nicht aus der

Wirklichkeit hinausgerückt und somit fühlen auch die Elementarschüler

den Riß zwischen dem Reiche des Geistes und der
Wirklichkeit noch nicht und es kommt in ihnen das eigentlich christliche
Leben, das in einer gewissen Transcendenz, in einer Jenseitigkeit
besteht, nicht zum Dasein. Hier lebt und schwebt das Gemüth
noch m der irdischen Welt und ihren natürlichen Lebensverhältnissen

und kennt keine andere; denn auch seine zukünftige Welt liegt
ihm nicht jenseits des Irdischen; es ist der über ihm sich wölbende
Himmel, der mit der Erde nur eine Welt ausmacht und dieselbe
nach oben abschließt. Aber in dieser Welt des Irdischen sind auch
geistige Elemente mitenthalten. Es tritt ihm im häuslichen Leben
die Liebe der Eltern und Geschwister, es tritt ihm aus der Natur
die Größe des Schöpfers und aus seinem Sittengesetz ein höherer
âelpunkt des Lebens entgegen, und so findet auch seine höhere
Natur in der irdischen Welt genügsamen Stoff, um nicht über

^ Grenzen sich hinauszusehnen. Daher, wenn der Romantiker
-lutlhelm Schlegel von der Poesie sagt:



l «4

Zn dem Erdenthal gefangen,
Hört des Menschen Geist mit Bangen
Hoher Brüder Harmonie.
Strebt umsonst zn Himmelsheitern
Dieses Dasein zu erweitern,
Und das nennt er Poesie, —

so fühlt sich dagegen das poetische Gemüth dieses Alters in der
irdischen Welt, in der eben auch das Göttliche lebt, heimisch
und wohl.

Wie das Kind aus dieser seiner Welt geistiges Leben hervorbrechen

sieht, so tauchen auch durch seine Hingabe an dasselbe aus
dem Schooße seines bisdahin sinnlichen Gemüths höhere Regungen
auf; aber ebenso allmälig und friedlich, wie in seiner objektiven Welt
das Höhere neben dem Irdischen, setzt sich auch in seinem eigenen
Innern das Geistige neben dem Sinnlichen fest. Die höhere Natur

des Gemüths bildet mit der angebornen Natur desselben noch
immer nur ein veredeltes natürliches Gemüth. Nur soviel des
Göttlichen erwacht hier im Gemüth, um sein natürliches Leben.
als solches zu Abschluß und Vollendung zu bringen, nur soviel,
daß es eine wahre Gestaltung des Lebens ist, und sich äußerlich
als ein wahres menschliches Leben geltend machen kann. Wol ist im
Gemüth das Gefühl für Höheres erwacht, und während es nach
Wohlsein und Besitz strebt, ist es im Stande, nöthigenfalls sittlichen

Interessen zulieb von diesen Gütern sich abzubrechen. Aber
mit diesem Wagen des Niedern an das Höhere ist es noch zu keiner

Entschiedenheit gekommen; die Tugend dieses Alters ist noch
keine geistige, es ist eine menschliche, die sich noch mehr zum Sinnlichen

als zum Göttlichen hinneigt. Fehler und Schwächen gehören

zur Natur dieses Alters und das Gemüth sträubt sich, wenn
man allzuschwere Opfer oder ein unfehlerhaftes Betragen auch im
Einzelnen verlangt. Dagegen kennt es auch den Materialismus,
die entschiedene Bosheit und Verwilderung nicht, wie hingegen
spätere Stufen sie kennen, wo sich der reinern Tugend auch die
reinere Verweltlichung gegenübersetzt. Unsere Stufe ist im
Allgemeinen empfänglich für jede gute Lehre, wenn sie das Gemüth
nicht aus seiner Natur herausreißen will; willig zum Guten, wenn
es nicht eine entschiedene Selbstverläugnung verlangt.

Das Göttliche, soweit es auf dieser Stufe im Gemüthe zum
Erwachen kommt, hat in der Regel darin Kraft und Bestand. Eben weil



1K3

es nur so weit geht, als die sinnliche Natur es vertragen mag,
erhebt diese keinen bedeutenden Widerspruch dagegen und es kann

sich als Leben des ganzen Gemüths geltend machen. Im
Allgemeinen verbindet sich also hier mit dem innerlichen Gefühl die
konkrete Bewährung, mit der Liebe zu den Nächsten die thätige Hülf-
leistnng. Es ist nicht leeres Wortwerk, es geht über in That und
Leben. — Die Tugendübung dieses Alters ist aber noch nicht freie
Sittlichkeit, das heißt: der Mensch holt nicht aus sich selber das
Motiv dazu, es ist ihm äußerlich gegeben in Gott. Ob nämlich
auch das höhere Leben nur allmälig im Gemüthe Platz greife, so

geschieht dadurch der sinnlichen Natur, die die angeborne und
darum hier noch des Menschen eigentliche Natur ist, doch immerhin

Abbruch, und diese würde an die Forderungen des sittlichen
Lebens nichts von ihrer Sinnlichkeit vergeben, wenn nicht eine

Macht außer ihr sie dazu brächte. — Auch wird bei dieser
Unterordnung des eigenen Willens unter die göttliche Autorität
das sinnliche Interesse niemals ganz aus dem Spiel gelassen werden.

Der Mensch gibt sich dem Bessern hin, weil er ahnet, daß
es zuletzt zum Glücke führt. Er opfert das Sinnliche, weil es

ihm von Gott entweder im äußern Segen oder doch im Wohlsein
des Herzens, das ihm ebenfalls noch als ein halb sinnliches erscheint,
reichlich vergolten wird. Das geistigste Interesse, das auf das
Gemüth dieses Alters Eindruck zu machen vermag, ist das
Wohlgefallen Gottes; aber auch dieses behauptet seinen Einfluß auf das
Gemüth noch theilweise dadurch, daß es ihm als die Gunst des
Mächtigen erscheint, der Alles unter sich hat. Damit soll nicht
gesagt sein, daß die Tugend dieses Alters eine falsche oder werth-
lvse sei, sondern nur, daß sie sich noch nicht zu jener Geistigkeit
erhoben habe, die das Gute um des Guten willen vollbringt.

Es ist schon gesagt worden, daß es zwischen angeborner und
göttlicher Natur auf unserer Stufe noch zu keinem entschiedenen
Widerspruch gekommen sei. Darum aber ist auch noch kein
Bewußtsein, weder der einen noch der andern, erwacht. Erst wenn
beide Naturen auseinander treten, erst wenn der Mensch sich
zwischen beide hineingestellt und sich die Wahl zwischen zwei Extremen
frei in die Hand gelegt sieht, dann kommt auch das Bewußtsein
von der einen wie der andern. Auf unserer Stufe ist sich das
Gemüth seiner Göttlichkeit noch nicht bewußt; vielmehr wenn in ihm
das Gewissen, d. h. die sittliche Regung seiner höhern Natur
erwacht, so nimmt er dieß für eine Stimme, die ihm unmittelbar



t«6

von Gott kommt. Hinwiederum, wenn er fehlt, sucht er den

Grund nicht in der Natur seines Gemüths, sondern er nimmt den

Fehler geradezu für eigene Willkür, oder, wenn er sich unschuldig
glaubt, so entschuldigt er sich mit den äußern Umständen. Auf
den Grund des Gemüths geht er nie zurück. Er unterscheidet
auch das Gute oder Böse seines eigenen Gemüthszustandes nicht
an diesem selber, sondern erst wenn es ihm in seiner äußern That
objektiv geworden ist. Des Objektiven ist er sich bewußt, auch
seiner Freiheit in der sittlichen Wahl, aber der Mittelgrund
zwischen beiden, das Gemüth, entgeht immer seinen Blicken. Der
Mensch hat also der Natur des Gemüths gegenüber noch keine

objektive Stellung angenommen und er kann somit derselben noch

nicht die Kraft des freien Selbstbewußtseins bestimmend entgegensetzen.

Es kommt ihm deßhalb auch keine erziehende Leitung über
dieselbe zu, und während der Gebildete die Natur seines Gemüths
unter sich hat, wird er umgekehrt von seinem Gemüthe regiert.
Sittliche Freiheit hat er zwar gleichwol schon, weil schon auf dieser

Stufe höhere und niedere Natur im Gemüth neben einander
sich regen, und es seiner Wahl unterlegt ist, ob er dem Antriebe
der einen oder andern Folge leiste; selber begründen aber kann er
die höhere Natur nicht, sie muß ihm anerzogen werden; und hat
sie sich neben der angcbornen festgesetzt, so gibt er sich in der Regel

unbewußt der stärker in ihm waltenden Natur hin und trifft
eine Entscheidung nur dann, wenn beide sich das Gleichgewicht
halten. Soll daher das Individuum sittlich gehoben werden, so

kann der Anstoß dazu nur von außen kommen. Schule und Leben
müssen trachten, durch Lehre, Beispiel und Zucht die höhere Natur
zur überwiegenden Stärke in ihm zu bringen, damit er ihrem Zuge
sich hingebe; müssen trachten, das Gemüth veredelnd umzubilden,
damit aus gutem Boden die gute Frucht entspringe. Der Mensch
selber geht noch in seinem Gemüth, wie es ihm angeboren und
anerzogen ist, auf. Er wird von seiner Natur noch gestützt und
getragen, und da in ihr eine förmliche Zweiheit noch nicht zu Tage
tritt, so lebt er im Ganzen ruhig und sicher in ihr, ohne tiefer
gehenden Widerspruch mit sich selber.

Das Gemüthsleben dieser Stufe verbleibt also noch in der
Natur. Darum bewahrt es auch noch ungetrübt den Charakter
des Allgemeinmenschlichen, und nicht individuell eigenthümliche
Interessen sind hier die Triebfedern zu Thun und Lassen, sondern der
Grund liegt immer in einem Bedürfnisse der allgemeinen Menschen-



167

natur. So sehr deßwegen auch das Leben auf dieser Stufe der
an sich gleichgültigen Objekte wegen, auf die es sich richtet, und
der lokalen Verhältnisse wegen, in denen es sich bewegt, den
Charakter der Zufälligkeit annimmt, so offenbart es doch seinem innern
Grunde nach eine allgemeine Uebereinstimmung, welche verloren
ginge, wenn das Gemüth zur Selbstständigkeit sich fortentwickelt
hätte. Wo diese beginnt, da scheidet sich das Leben in individuelle
Gestalten aus.

Die Unselbststäudigkcit des Gemüths auf dieser Stufe offenbart
sich auch seiner äußern Welt gegenüber. Unbefangen in ihr
lebend, weil er noch kein selbstständiges Leben ihr gegenübersetzen
kann, läßt sich hier der Mensch als ein Kind der Natur in seinem
innern Leben noch von der Welt der Umstände bestimmen. Cr
freut sich, wenn des Glückes Sonne scheint, weint, wenn das
Schicksal droht, und schämt sich des letztern so wenig als des
ersten«. Er hat noch nicht jene Kraft der freien Seele, dem äußern
Unglück die innere Ruhe entgegenzusetzen, und selber das Glück
eines guten Gewissens erscheint ihm nicht als ein dem Gemüth selber

entspringendes, sondern als ein von Gott hineingelegtes.
Wir haben bisdahin das sittliche Gemüthsleben der Elemen-

tarstnfe ins Auge gefaßt, denn es ist derjenige Theil des höhern
Lebens im Gemüth, der auf die sinnliche Natur zurückwirkt und
dadurch auf jeder Stufe die Gesammtgcstaltung des Gemüths
bestimmt. Nach der Weise dieser Gestaltung bestimmt sich dann auch
das ästhetische Leben, das mehr als einzelnes Gefühl vorhanden
ist. Von einem äußern Objekte erregt, tritt es aus dem bleibenden

Grund des Gemüths hervor und trägt die Weise desselben
an sich.

Wie das Gemüth seinem Grunde nach, so zeigt auf dieser
Stufe das einzelne Gefühl, wie es in der Poesie lebt, nicht das
Gepräge des Individuellen, sondern des Allgemeinmenschlichen. Es
>st nicht einer interessanten Persönlichkeit, es ist der Menschennatur

überhaupt angehörig. Jeder versteht es, und Jeder hat es

erfahren, der sich dem Leben nicht entfremdet hat; in Jedem klingt
es wieder, der von der Natur nicht abgeirrt ist. Die Poesie dieses

Alters ist ein Werk der Natur und alle Elementarpoesie ist
Naturpoesie in dem Sinne, daß sie unbewußt und wie von selbst
°ee Natur des Gemüths entquillt. Es waltet in dieser Poesie,

in allem, was unmittelbar aus dem Gemüth kommt, Wärme
und Innigkeit, nicht aber das Bewußtsein des eigenen Gefühls;



168

denn eben, weil das Gemüth in seinem ganzen Gefühl aufgeht,
vermag sich diesem gegenüber keine beaugenscheinigende Reflexion
festzusetzen. Das poetische Gemüth lebt hier noch ganz in seinem
Objekte. Es preist nicht die eigene Wonne, es preist die Schönheit

der Welt; es klagt nicht über seine Traurigkeit, es klagt über
das Verlorne Gut. Es denkt auch in der Poesie nicht daran, sich

selber in Worten zu entäußern; es meint, nur die objektive Welt
wiederzugeben, ohne zu ahnen, daß es in der Art, wie es dieselbe
reproduzirt> sein eignes Gefühl wiedergibt. Es ist z. B. glücklich
und spricht als ein Glücklicher; besingt auch die Welt am liebsten
so wie sie ein Glücklicher besingt; aber dazu kommt es nicht, daß
es über sein Glück Reflexionen anstellte, und Lieder, welche solche

enthalten, wie z. B.

Zch bin vergnügt; im Siegeston
Verkünd' es mein Gedicht, -

Oder:
Zch bin vergnügt an Seel und Sinn
Und kenne keine Klage, -

sprechen nicht aus seinem Herzen. Seine Poesie ist ein unmittelbarer

lyrischer Erguß seines Herzens, und wenn diese Lyrik
einerseits eine subjektive ist, weil sie warm und lebendig der Tiefe
des Gemüths entströmt, so ist sie hinwiederum eine objektive
dadurch, daß das Gemüth unbefangen dem Eindruck des Objekts sich

hingibt. Niemals wird das subjektive Gefühl blank und baar zu
Tage treten, sondern wie ein lebendiger Hauch wird es durch die
Lieder ziehn, und aus ihnen athmen; es wird sich wiedergeben in
der Weise, wie es die Welt um sich her ansieht, und wie Alles,
was begegnet, ihm vorkommt. Wenn also das Gemüth auch mit
voller Seele dem Objekt sich hingibt, so ist es dabei noch weit
entfernt, dem Objekt gegenüber sich selber aufzugeben und in
kraftlosem Staunen vor ihm zu zerfließen, so daß es die Natur, wie
sie im Einzelnen gegeben ist, für poetisch nähme und die ihm
entsprechende Poesie eine flache Darstellung des Objekts, eine bloße
Copie der Wirklichkeit wäre. Das Gemüth trägt sein eignes
Gefühl in die Welt hinein und gestaltet sie darnach; natürlich aber
geschieht dieses ohne Bewußtsein, es ist ein Werk der Naturkraft,
die ohne Hinzuthun des Individuums in ihm schafft. Dutzende
von Naturliedern sind fern von dem Wesen der Elementarpoesie,



I k»

weil sie Nichts anderes zu thun wissen, als die Natur in ihren
Einzelnheiten abzuspiegeln. Wenn es z. B. heißt:

Ein Frühlingsabend, hell wie Glut.
Beschien den grünen Hügel;
Der See mit walduinkränzter Flut
Glich einem goldnen Spiegel.
Die Schäflein, roth vom Abendstrahl,
Verließen schon das Blumenthal, -

so wird dieß gewiß kein Kind ansprechen. Erst auf spätern
Lebensstufen kommt jene verschwimmende Sentimentalität vor, die
es nicht wagt, die äußere Welt frei mit dem eignen Gefühl zu
durchdringen. Daher, wie alles Verschwimmen und Zerfließen des

Gefühls, so ist unserm Alter auch in der poetischen Sprache alle
Weitschweifigkeit, alles sich Verlieren in unendlichen Einzelnheiten
zuwider. Frisch und lebendig müssen die poetischen Momente
herausgegriffen sein und insbesondere in der episch-lyrischen Poesie,
die im dritten Jahre auftritt, muß die Darstellung kurz und keck sein.

Die Poesie nach den drei Zahren der Elementarschule.

Bei naturgemäßer Entwicklung hat das Kind bereits vor
seinem Eintritt in die Schule die ersten Vorstellungen des Geistigen
empfangen; über die materielle Welt hat sich in seiner Anschauung
Gott erhoben, und diese im Gemüth aufgehende Sonne wirft nun
eine Art höhern Lichts über alle Lebensverhältnisse des Kindes.
Das Leben in Schule und Haus, die Natur, das Schicksal, das
Treiben und Schaffen der Menschen erscheinen im Glänze desselben.
Alles Dasein bleibt dabei in der Anschauung dieses Jahres noch
m voller Harmonie. Thier und Mensch bilden gleichsam noch Eine
Haushaltung, über die Gott mit seiner Güte waltet. Er selber
ist dem Kinde gegenwärtig im Leben der Schule und des Hauses,
ist darin die Autorität für alles Schöne und Gute, der freundliche
Stern, nach dem sich des Kindes Herz richtet. Er ist der Geber
aller guten Gaben, der aus derselben Hand an Mensch und Thier
Freuden vertheilt. Es ist Aufgabe der Schule, das Kind der

irischen Welt auf solche Weise eine geistige Seite abgewinnen zu
assen; denn es hat schon vor dem Schulbesuch die Ahnung des
ohern erhalten und seine nach Entwicklung drängende Natnr

verlangt danach. Natürlich nehmen die Regungen für das Geistige



170

von der noch überwiegend sinnlichen Natur des Kindes noch lange
nicht bleibenden Besitz. Es ist noch tief im Materiellen befangen
und nur in einzelnen Momenten ziehen jene Regungen durch die

Seele; ob sie aber noch so flüchtiger Natur sein mögen, so ist es

dennoch Aufgabe der Schule, an diesen Anhaltspunkten anzuknüpfen,

um den Sinn des Kindes für das Höhere zu gewinnen.
Nur dadurch, daß sie die Aufmerksamkeit desselben auf dieses
Höhere hinlenkt, rechtfertigt sie sich in seinen Augen. Bleibt sie beim
Lesen, Schreiben und Rechnen stehen, dann sinkt das Schulleben
in seinen Augen unter das Leben vor der Schule herab. Denn in
der lebendigen Natur, in der es damals schwelgte und schwärmte,
war ihm mit dem materiellen Sein auch die Schönheit, der
Abglanz des Geistigen gegeben. Dadurch aber, daß die Schule die

Entwicklung des wahrhaft Geistigen an die Hand nimmt, kann sie sich

in der Seele des Kindes der bloß äußerlichen Schönheit seiner
bisherigen Welt gegenübersetzen und wird darin leicht die Anerkennung
ihres höhern Werthes erringen. Ob dann auch die Schule mit
ihren vier Wänden und mit der stillen Einförmigkeit ihres Lebens
einen für das Kind frappanten Kontrast mit der grünen Frische
seiner bisherigen Lebens- und Anschauungswelt bildet, so wird es

sich dennoch zu ihr hingezogen fühlen um des geistigern Lebens

willen, das in ihr sich bewegt.
Die Kinder des ersten Schuljahrs sind in diesem geistigern

Leben noch Neulinge; ihre Sache ist, es zu schauen und in sich

aufzunehmen; noch muß es erst in ihnen sich festgesetzt haben, ehe
es sich in ihnen selbstthätig erzeigen kann. Das Höchste, was sie

daher in sich hegen und äußerlich offenbaren können, ist der gute
Wille. Ihr Verhalten ist daher noch passiv und was sie Gutes
verrichten, eine unmittelbare Folge dieser guten Meinung. Die
stille Hingabe an das Leben der Schule, die Willigkeit zum
Gehorchen, zunächst gegenüber dem Lehrer als dem Vertreter jenes
geistigern Lebens, dann auch gegenüber den Eltern, weil der
Unterricht auch sie in einer geistigern Bedeutung hat erscheinen
lassen, das sich selbstvergessende Wohlwollen gegenüber Geschwistern
und Gespielen sind das Prinzip für das Leben dieses Alters und
der Geist seiner Lieder, soweit sie das Wollen des Kindes aus-
sprechett. Die weltliche Poesie dieses Alters bewegt sich mehr im
Umfang des menschlichen Lebens als der Natur und von der Mcn-
schenwelt sind es hinwiederum Schule und Haus, welche den Hauptstoff

liefern, weil sie am meisten geistige Elemente enthalten.



571

Obwol nämlich das Geistige, weil es sonst dem ungeübten Auge
noch nicht sichtbar wäre, als ein in des Kindes natürlicher Welt
lebendiges aufgezeigt werden muß, so darf dieses Herablassen ins
Materielle doch nicht zu weit gehen, weil ihm sonst das geistige
Moment daraus verschwände.

Erst wenn das Kind ein Jahr lang dem mehr innerlichen
Leben der Schule sich hingegeben hat, neigt sich sein Herz und sein

Auge wieder überwiegend zur Naturwelt hin. Es sehnt sich wieder

nach seiner frühern Vertrauten; aber das geistigere Leben, das
in ihm sich festgesetzt hat, sichert den Schüler, daß dieses Zurückgehen

auf die Natur nicht ein Zurücksinken, sondern Stoff und Anlaß
zu weiterer Entwicklung werde. Der Schüler des zweiten Schuljahrs,
wenn er mit der Innigkeit seines Gemüths wieder in die Natur
hinaustritt, wird einerseits die Pracht der Schöpfung tiefer empfinden

als damals, da er ohne Schulbildung in ihr sich herumtrieb;
zugleich wird aber in ihm auch, weil sein innerliches Leben sich

unbewußt dem bloßen Naturleben entgegensetzt, das Gefühl des

eignen höhern Werthes zur deutlichen Regung kommen. Er wird
fühlen, daß er mehr ist als die irdischen Geschöpfe. Ueber die
materielle Gewalt der Natur erhebt er sich durch sich selber noch
nicht, weil sie noch leicht über sein leibliches Wesen Meister wird
und dadurch auch seine Seele demüthigt; aber dagegen hat das
Ideal seines innern Lebens, d. i. Gott, alles Materielle unter
seinen Füßen, und durch sein bloßes Wort erbaut und vernichtet
er die Welt. Er ist es auch, der den Menschen von jeder äußern
Gewalt erlöst, der ihn aus Noth und Gefahr errettet; auf ihn
vertraut der Mensch und in seinem Schutze fühlt er sich geborgen.
Ebenso unbedingt wie die Natur, unterwirft er sich auch selber
seiner absoluten Macht. Ihm gegenüber gibt er alle Selbststän-
digkeit auf und beugt sich voll Ehrfurcht unter sein Sittengebot.
Er ist ein Gott, der, wie er es dem Guten wohl gehen läßt, den
Bösen mit allem Ernst bestraft. — Dieses Jahr erblickt also die
Gegensätze in der Welt schon deutlicher, Gott und Welt, Mensch
und Thier, Gott und Mensch treten weit auseinander. Diese
Gegensätze treten aber nicht in der Weise auf, wie in der zweiten
Entwicklungsperiode; es liegt darin nicht der Gegensatz des Gei-
ülgen und Materiellen, des Göttlichen und Irdischen, sondern sie
und aus verschiedenen Stufen des Irdischen. Gott besitzt nur die
«ochste irdische Macht; der Mensch fühlt sich den Geschöpfen
gegenüber «och nicht als göttliches Wesen, sondern nur als das



s 72

höchste, von dem Schöpfer selber bevorzugte Geschöpf. Die
Unterwerfung unter das göttliche Gebot bezieht sich nur auf das,
was geradezu dem Guten zuwider ist und nicht auf das ununterbrochene

Leben und Treiben; des Kindes meistes Thun ist ein
zufälliges, das mit dem Willen Gottes in keine Beziehung tritt. Der
Gedanke an eine Einrichtung des gesammten Lebens und Strebens
nach einem höhern Zwecke, an eine Regulirung der Triebe an und
für sich, kann in ihm noch gar nicht erwachen; und eben darum,
weil nur das Böse zum göttlichen Gesetz in Beziehung tritt, ist
hier das sittliche Prinzip nicht Unterordnung, sondern unbedingte
Unterwerfung. Die Gebote Gottes auf dieser Stufe sind mehr
Verbote und die Sittlichkeit ist Unterlassen dessen, was Gott
mißfällt, somit noch passiver Natur.

Erst auf der dritten Jahresstufe wird dieselbe mehr aktiv,
nämlich zur Vollbringung derjenigen Handlungen, die dem Willen
Gottes gemäß sind. Diese Vollbringnng des göttlichen Willens
kann auf der Elementarstufe nur in einzelnen Fällen geschehen;
denn noch hat auch hier nicht das gesammte Treiben und Schaffen

des Menschen einen höhern Zweck, der sich an den Willen
Gottes knüpfen ließe. Wie das sittliche Motiv der zweiten Stufe
die Ehrfurcht vor Gott war, ist es hier mehr die Liebe zu ihm, weil
nun der Mensch mehr oder weniger sein Inneres dem Willen Gottes

gemäß eingerichtet hat, und sich zu demselben weniger mehr im
Gegensatze fühlt. Der Mensch ist also seinem innern Grunde nach
im dritten Jahr selbstständiger geworden.

Weil in diesem Jahre die Kraft des Gemüths bereits zur äußern
That führt, so kann hier neben der reinlyrischen Poesie auch die
epischlyrische auftreten; denn das ist eben das Wesen dieser
letztern, daß sie das Gefühl nicht in seiner unmittelbaren Innerlichkeit

darstellt, sondern gestaltet zur äußern That. Aber noch ist
es in der episch-lyrischen Poesie nur die einzelne That und
dadurch unterscheidet sich dieselbe wesentlich von dem Epos, wo das
ganze äußere Leben mit freiem Bewußtsein auf Ein Ziel hinarbeitet.

^ Die weltliche Poesie des zweiten Jahres hat zu ihrem
Objekte die Natur, und diese erscheint entweder nur als Schauplatz
des kindlichen Lebens und Treibens, ähnlich wie in dem Volksliede:

Das Gras ist unser Bette,
Der Wald ist unser Hans;



l73

Wir trinken um die Wette
Das kühle Wasser aus; -

oder sie tritt an und für sich auf und hat dann, während sie im
ersten Jahr durch liebliche Schönheit anzog, nun durch die Pracht
ihrer gewaltigen Erscheinungen zu begeistern.

Der Gegenstand für die weltliche Poesie des dritten Jahres
ist im Besondern das gesellige Leben; denn der Mensch sängt auf
dieser Stufe an, als ein handelndes Wesen aufzutreten und das
kann er nur im Umgange mit andern. Der Mensch ist hier zu
einer gewissen Selbstständigkeit im Verkehr mit Andern gekommen
und läßt sich dieselbe nicht durch die Willkür des Erziehers,
sondern nur durch das sittliche Gesetz beschränken. Innert den

Schranken oder vielmehr unter dem Himmel des göttlichen Gesetzes
bewegen sich die Kinder dieses Alters als ein freies Völkchen, in
dessen Treiben sich unschwer ein Bild des Lebens der Erwachsenen
erblicken läßt. Alle Triebe, die unbewußt das Leben der Letztern
regieren, zeigen sich auch hier. Vor Allem macht sich, wenn der
Charakter des Völkleins sich auf die gute Seite neigt, die gegenseitige

freundschaftliche, Zuneigung kund; neigt er sich aber aus
die schlimme Seite, dann treten Zänkereien nnd Verleumdungen
besonders unter den Mädchen zu Tage, wie man sie nur bei den
Weibern wiederfindet, — Das erste Jahr bewegte sich zwar auch
überwiegend im menschlichen Leben, aber das Kind fühlte sich mehr
in seinem Verhältniß zu den Eltern und zu dem Lehrer, verhielt
sich daher mehr schauend und aufnehmend. Im dritten Jahr
hingegen, da es zu einem wenn auch unbewußten Selbstgefühl
gekommen ist, fühlt es sich mehr zu den Gespielen hingezogen, mit
denen es auf gleicher Stufe steht, mit denen es frei zusammenleben
und gemeinschaftlich handeln kann.

Sollen wir endlich zum Schlüsse unsrer Arbeit die drei
Jahresstufen des versuchsweise aufgestellten Entwicklungsganges durch
vorhandene Poesien sich bevölkern lassen, so weisen wir zunächst
darauf hiu, daß von jeher einerseits die Sprüche der Bibel,
anderseits die geistlichen Lieder unserer eigenen ältern Dichter, indem
fie als religiöser Lehrstoff auftraten, zugleich die geistliche, fast
Ausschließliche Poesie unserer Primarschulwelt bildeten. Wirklich
'n auch das a. T., vorzüglich in seinen Psalmen reich an einzelnen

Sprüchen, welche das religiöse Gefühl der Elementarstufe aus-
sprechon. Insbesondere ist es das zweite Jahr, welches sein rcli-



174

giöses Leben darin ausgesprochen findet, weil es das Gefühl der
Demüthigung vor Gott und dabei der Sicherheit unter seinem
Schutze als wesentliches Element enthält und dadurch dem
Charakter des hebräischen Gemüths nahe tritt. Jene einzelnen Sprüche
aber sind verwoben in die Masse eines Ganzen, das dem kindlichen

Gemüth nicht zugänglich ist. Die Psalmen knüpfen sich

meistens an zufällige örtliche und zeitliche Verhältnisse oder sind aus
Lcbensverhältnissen hervorgegangen, die dem Kinde ferne liegen.
Der wesentliche Grund aber, warum die Psalmen nicht im Ganzen

geeignet sind, dem Elemcntarschüler als Ausdruck seines
religiösen Gemüthslebens gegeben zu werden, liegt in Folgendem:
Wol steht das zweite Jahr der Elementarschule im Wesentlichen
mit ihnen auf derselben Entwicklungsstufe. Während aber der
Schüler auf dieser Stufe nicht stehen bleiben darf; während er
schon in der Elementarschule dazu kommen soll, von der Ehrfurcht
zur Liebe überzugehen und statt der strengen Vergeltung den
väterlichen Willen zu ehren, so ist hingegen das Leben des jüdischen
Volks mit jener ehrfurchtsvollen Demüthigung gänzlich zum Abschluß
gekommen und es hat sich dieselbe nach ihrer eigensten Eigenthümlichkeit

darin ausgeprägt. Die Ehrfurcht ist hier eigentliche Furcht
und Gott erscheint oft so sehr mit Schrecken umhüllt, daß dem in
dieser Lebensanschauung erzogenen Gemüth später kaum ei» Licht
darüber wird aufgehen können, wie Gott der Vater der Menschen
sei, und daß die liebende Absicht seiner Schicksale, nämlich die
Erziehung des Menschen, vor der Strafgerechtigkeit für immer zurücktritt.

Es ist somit klar, wenn im Schüler der Geist unserer Zeit
und unsers Volkes später zum Leben kommen soll, so darf er schon

auf dieser frühern Stufe nicht den Geist des Judenthums in sich

aufnehmen, weil sich sonst das Leben derselben so in sich abschlösse,
daß dadurch die Entwicklung auf ein geistig freieres Leben hin zur
Unmöglichkeit würde.

Nun von den Sprüchen des N. Testaments. Das christliche
Gemüth gibt sich an eine über das Irdische hinausgehende, höhere
Welt hin, der Elementarschüler lebt noch in der irdischen Welt
und ihren natürlichen Verhältnissen; jenes sagt sich »on den
materiellen Interessen los, um mit Entschiedenheit dem höhern sich

zuzuwenden, für diesen hat das Materielle auch als solches seinen
unbezweifelten Werth. Somit ist klar, daß die christliche Lehre
nicht ihrem eigentlichen Wesen, sondern nur denjenigen Stellen
nach in den Kreis der Elementarschule gezogen werden kann, durch



175

welche sie eine Ergänzung und Vollendung der natürlichen Religion
bildet, und somit das Leben der Elementarschule zum Abschluß,
aber nicht über sie hinausführt. Solche Stellen, wie z. B. „Ihr
Kinder seid gehorsam euern Eltern im Herrn, denn das ist recht;"
oder: „Liebet euere Feinde, segnet die euch fluchen" u. s. w. „Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von
ganzer Seele und deinem ganzen Gemüth" — gehören dann auf
die dritte Jahresstufe der Elementarschule.

Unsere deutsche Litteratur weist verschiedene Dichter auf, wie
z. B. Paul Gerhart, Gellert u. A. »i., deren geistliche Lieder das
religiöse Gefühl der Elementarstufe aussprechen, so z. B.

Wer nur den lieben Gott läßt walten,
oder:

Befiehl du deine Wege und was dein Herze kränkt,
der allerbesten Pflege deß, der die Himmel lenkt.

Aber auch hier muß Aehnliches bemerkt werden, wie bei den Psalmen,

daß nämlich viele dieser Lieder, die im Wesentlichen die
Gefühle der Elementarschüler richtig wiedergeben, dabei doch eine
mittelalterliche Färbung der Lebensanschauung offenbaren, die sie den
Kindern unsrer Zeit entfremdet, um so mehr, da auch die Sprache
ein alterthümliches Gepräge trägt.

Gehen wir nun darauf über, zu fragen, was die allgemeine
Poesie der Schulpoesie an weltlichen Liedern für die Elementarstufe

Tangliches überliefert habe, so begegnen wir den später
auftretenden Volksdichtern Gleim, Hölty, Voß, Claudius u. s. w.,
deren Lieder gewöhnlich unter die Schulpoesie gesammelt werden. Es
sind aber diese Poesien schon nicht mehr Ergüsse eines unbewußt
lebenden, naiven Gemüths, somit auch keine eigentlichen Elemen-
tarposien. Sie entstanden vielmehr zu einer Zeit entschiedener
Sentimentalität und gerade die Herablassung jener Dichter zu dem
Leben und den Gefühlen des Volks hat seinen Grund in ihrer
sentimentalen Richtung. Eben weil das Leben der Gebildeten sich
damals der Natur entfremdet hatte, die sich hingegen im Volke zu
halten vermochte, so sehnte sich das poetische Gemüth jener Dichter

wieder zurück nach jenem kindlichen Volksleben und sie ließen
sich zum natürlichen Menschen herab. Nur dann, wenn es ihnen

einer glücklichen Stunde gelang, ihrer Sentimentalität sich
wirklich zz, entschlagen, um Volk mit dem Volk zu sein und



176

ohne Refierion ganz im Gefühle zu leben, wie z. B. in dem
Liede!

Der Mond ist aufgegangen, -
sind ihre Produkte der Ausdruck des Volks- und Kindergemüths.

Aus Allem wird so ziemlich klar werde», daß die geschichtliche
Entwicklung an Poesien, welche dem Elemcntarschüler als
Bildungsstoff geboten werden könnten, uns keinen solchen Reichthum
überliefert hat, daß jede der Jahresstufen durch eine genügende
Anzahl entsprechender Stücke reprüsentirt werden könnte. Die
Schule ist somit auf die Leistungen der eigentlichen Schulpoesie
angewiesen, und die neuere Literatur weist in der That eine nicht
unbedeutende Zahl solcher auf, die geradezu für das Kindesalter
dichteten und sein Gemüthsleben in Poesie wiederzugeben suchten.
Es ist auch von denselben, wenn sie gleich nicht gerade das
Bedürfniß der Schule im Auge hatten, und deßwegen auch nicht
immer mit dem Bewußtsein des kindlichen Entwicklungsganges an ihr
Werk gingen, dennoch Vieles geleistet worden; das Meiste von
dem, was die Elementarschule als Ausdruck ihres poetischen Lebens
wird anerkennen können. Den Versuch aber, die Leistungen derselben

charakterisiren, und ihre Produkte, so weit sie hieher gehören,
nach den Jahren ordnen zu wollen, glauben wir unterlassen zu

dürfen; da wir die Anordnung einer poetischen Sammlung für die

Elementarschule keineswegs als in unsrer Aufgabe liegend betrachten,

vielmehr nur zum Schlüsse eine allgemeine Andeutung der
Quellen geben wollten, aus denen die Elementarschule ihren
poetischen Stoff zu schöpfen hat.

Beilage VIII.
Beurtheilung der Abhandlung des Hrn. Rüegg in Enge

über das poetische Gemüthsleben von I. I. Bänninger
in Horgen.

Bevor ich Ihnen meine Ansicht über die so eben angehörte
Abhandlung mittheile, muß ich nothwendig einige Bemerkungen
vorausschicken. Nur mit großer Aengstlichkeit ging ich an die Lösung


	Beilage VII : Abhandlung des Hrn. Lehrer Rüegg in Enge

