
Zeitschrift: Die Schweiz = Suisse = Svizzera = Switzerland : offizielle
Reisezeitschrift der Schweiz. Verkehrszentrale, der Schweizerischen
Bundesbahnen, Privatbahnen ... [et al.]

Herausgeber: Schweizerische Verkehrszentrale

Band: 52 (1979)

Heft: 11: Memento mori

Artikel: Beinhäuser = Ossuaires

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-774945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-774945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beinhäuser
Heute wird der Gedanke an den Tod
verdrängt, werden die Sterbenden in die Spitäler,
die Toten in die Leichenhäuser abgeschoben.
Auch früher hat man den Tod und die Toten
gefürchtet und mit Abwehrmassnahmen
reagiert, doch war der Tod ein notwendiger,
vertrauter Bestandteil des Lebens, dem man
zum Teil unzimperlich praktisch, zum Teil mit
magisch-religiösen Vorkehrungen begegnete,
die uns heute fremd erscheinen mögen.
Das Beinhaus war ein wichtiger Bestandteil des
mittelalterlichen Friedhofs, der seinerseits ein
Zentrum politischer, rechtlicher und sozialer
Aktivitäten bildete: er galt als Asylstätte, hier
wurde Gericht gehalten, wurden Ehen
eingesegnet, die Exorzismen der Taufe gesprochen,
das Vieh ausgesegnet, zu Kreuzzügen und
Wallfahrten aufgerufen, Brot, Wein, Almosen,
Seelbäder verteilt, es fanden Bahrproben,
Gottesurteile, Erbteilungen statt, wir lesen von
Verboten von unanständigen Tänzen und
Liedern, von Kegeln und Steinstossen.
Um das Beinhaus in seiner architektonischen,
funktionalen, sakralen und magischen
Bedeutung zu würdigen, müssen wir die
verschiedenen Gründe ins Auge fassen, die zur
Ausformung dieses Sakralbautypus geführt
haben. Der Glaube an die Auferstehung des
Leibes als Schwerpunkt der christlichen
Heilslehre gebot, ehrfürchtig mit den
menschlichen Überresten umzugehen. Bereits
Konzilien des 6.Jahrhunderts verbieten, zwei
Tote übereinander ins gleiche Grab zu legen.
Nun waren die Friedhöfe aus religiösen
Gründen um die Kirche herum, mitten in der
Siedlung, angelegt, was eine nennenswerte
Vergrösserung ausschloss. Platzmangel erforderte

eine Neubelegung der Gräber. Seit dem
12.Jahrhundert bestätigen die Quellen immer
wieder, man habe Beinhäuser aus Ehrfurcht
errichten lassen, Ehrfurcht gegenüber den
eigenen Vorfahren, Ehrfurcht gegenüber den
Mitgliedern der einen Kirche, bestehend aus
den Streitenden auf der Erde, den Leidenden
im Fegfeuer, den Triumphierenden im Himmel,

die nach mittelalterlichem und barockem
Denken eine lebendige Einheit bildeten und
gegenseitig füreinander verantwortlich waren.
Mit dem Motiv der Ehrfurcht verbindet sich
auch die Betonung der Schutzfunktion dieser
kleinen Bauten. Die deutschen Synoden des

13.Jahrhunderts, welche die Errichtung von
Ossuarien vorschreiben, gebieten stets, die
Kirchhöfe zu schliessen und die Gebeine an
einem geschützten Ort zu deponieren, damit
die Schweine und andere herumstreunende
Tiere sie nicht verschleppen könnten. Die
geweihte Stätte sollte auch die bösen Geister
abhalten. Hinweise entdeckt man im
Zusammenhang mit dem Weihwasser, das nicht
nur die Sünden des Verstorbenen abwaschen,
sondern auch verhindern soll, dass sich
Dämonen des toten Körpers bemächtigten.
Ebenso unentbehrlich wie Weihwasserbecken
waren Lichter im Beinhaus, sei es nun in Form
von Öllämpchen, Ampeln, Kerzen, Schalensteinen

oder steinernen Totenleuchten
(Abb. 57). Neben christlichem Gedankengut -
Hoffnung auf Erlangung des Ewigen Lichtes
in Christus - spielen magische Vorstellungen
mit: das Licht soll die Toten wärmen, das Öl

44

die Armenseelen speisen und ihre Brandwunden

salben; es brennt, damit sie besser sehen
können, es sühnt Verbrechen, kürzt die
Leidenszeit im Fegfeuer, es vertreibt und bannt
böse Geister. Der sakrosankte Ort sollte den
Gebeinen auch Sicherheit vor Diebstahl bieten,

übte aber im Gegenteil eine gewisse
Anziehungskraft auf Heilpraktiker aus.
Volksmedizinbücher nennen zahlreiche Rezepte aus
im Beinhaus gestohlenen Zähnen, Knochen,

55

Beinhaus. Aus der Kupferstichfolge über den Basler

Prediger- Totentanz von M. Merian (siehe Seite 20).
Ossuaire. Extrait de la série de gravures de M. Merian,
1621, consacrées à la Danse macabre au couvent des Frères

prêcheurs à Bale (voir page 20) / Ossario. Da una serie di
incisioni del 1621 dovuta a M. Merian, il quale si ispirà al
ciclo délia Danza macabra délia Prediger-Kirche di Basilea

(vedipagina 20) / Ossuary. From the cycle ofcopper
engravings on the Prediger Dance ofDeath at Basle by

M. Merian, 1621 (see page 20)

Schädeln, Moosen. Neben der Ehrfurcht spielt
auch die Furcht vor den Toten eine gewisse
Rolle, die als Wiedergänger und Nachzehrer
den Lebenden gefahrlich sein konnten, wenn
nicht alles für ihre Seelenruhe oder die
Bannung an einen bestimmten Ort getan wurde.
Bedeutend im Zusammenhang mit der
Verbreitung der Beinhäuser war der im Mittelalter
mächtig aufblühende Reliquienkult. Nicht
umsonst gleichen die bretonischen Ossuarien
gotischen Reliquienschreinen und heissen
«reliquaires». Das Konzil von Trient schreibt
ebenfalls vor, nicht nur die Gebeine der
Heiligen, sondern aller in Christus Verstorbenen
zu verehren. In den Innerschweizer Beinhäusern

erhielten die Schädel besonders
verdienstvoller Männer einen ausgezeichneten
Standort.
Einer der wichtigsten Gründe zur Entwicklung
und Blüte dieses Sakralbautypus bildete der
Armenseelenkult, der im Fegfeuerdogma des
Konzils von Florenz 1439 seine endgültige
Bestätigung fand. Wie schon gesagt, war das
Bewusstsein der gegenseitigen Verantwortung
der lebenden und toten Mitglieder der Kirche
gross. Die Lebenden fühlten sich verpflichtet,

für die Armenseelen Messen zu lesen, Almosen
zu spenden, Gebet und gute Werke zu
verrichten. Die Jahrzeitbücher vermerken unzählige

Messstiftungen, Prozessionen und
Andachten im Beinhaus. In der Innerschweiz
wurde zum Teil ein «Seelmeitli» angestellt, das

für ein kleines Entgelt regelmässig den
Rosenkranz vor den Gebeinen betete, in
Graubünden «Vaterunserschnüre» - Knoten
vermerken die verrichteten Gebete - an die
Schädel geknüpft. Doch auch die Armenseelen,

besonders die «schamroten» Armenseelen
der Hingerichteten, galten als mächtige
Fürbitter und Helfer. Die «Legende der dankbaren

Toten», die aus den Gräbern und dem
Beinhaus hervorkommen, um ihren Wohltäter
gegen seine Feinde zu verteidigen, findet man
in schweizerischen Beinhäusern recht häufig
dargestellt (Abb. 66).
Die eigentliche Funktion des Beinhauses
besteht - neben dem Totenkult - im Aufbewahren

der menschlichen Überreste. In der Regel
handelt es sich um Knochen, bei besonderer
Beschaffenheit des Bodens - wie etwa in
Palermo - oder in extremen Höhenlagen, wo der
Boden meistens gefroren ist, auch um
mumifizierte oder luftgetrocknete Leichen.
Üblicherweise hatte der Totengräber die Zweitbestattung

im Beinhaus vorzunehmen und die
Knochen allenfalls zu säubern, wovon vor
allem Klagen über Gestank und Unordnung
zeugen. In Lothringen und im Elsass versammelten

sich bei diesem Anlass nochmals die
Trauergäste, um endgültig Abschied zu
nehmen. In Beckenried fragte der Totengräber die
Familie an, ob nicht der älteste Sohn oder sonst
ein Kind den Schädel des Vaters ins Beinhaus

tragen wolle.
Die Aufschichtung der Gebeine hängt von den
Todesvorstellungen der jeweiligen Epoche ab
und bedingt zusammen mit dem Totenkult
auch Details der Beinhausarchitektur. Aus
Platzgründen bin ich auf Verallgemeinerungen
angewiesen und kann regionale
Sonderentwicklungen nicht berücksichtigen. Ursprünglich

wurden die menschlichen Überreste wohl
in Massengruben geborgen. Erst nach der
Jahrtausendwende hat man diese zu Grüften
ausgebaut und darüber Kapellen errichtet.
Global verbreitet ist aber auch die Verquik-
kung von Toten- und Fruchtbarkeitskult, und
in dieser uralten Vorstellung mögen die Wurzeln

liegen, dass das Beinhaus olt Schauplatz
der Brotspenden war und dass im Kanton
Luzern das Obergeschoss zum Teil nicht wie
üblich als Kapelle, sondern als Kornspeicher
diente. Interessant ist einerseits die lormale
Ähnlichkeit dieses Typus von doppelgeschos-
sigen Ossuarien mit den gotischen zweistök-
kigen Steinspeichern, andererseits die
Wechselbeziehung von Sakralem und Profanem in
beiden Gebäudetypen. Während also im
geweihten Beinhaus Korn gelagert wurde, so war
es andererseits Brauch, in den Speichern am
Samstag Armenseelenlichter anzuzünden. Die
sich im spätem Mittelalter breitmachenden
wirtschaftlichen, politischen, sozialen und
religiösen Veränderungen und Verunsicherungen,

vor allem aber die riesigen Pestepidemien
brachten eine wahre Blüte der Vergänglichkeitsliteratur

und -kunst hervor. Man lernte
Fortsetzung Seite 12



56 Photo: P.Stutler

Kirchbühl bei Sempach. Die zum Teil romanische Kirche, das Beinhaus von 1575 und die
Reste eines Friedhofs mit eisernen Grabkreuzen bilden ein zauberhaßes Ensemble. Das
Beinhaus unmittelbar neben dem Kirchhoßor zwang den Kirchgänger, sich seiner

Vergänglichkeit bewusst zu sein - memento mori: durch das grosse «Seelenfenster»fiel sein Blick

aufdie aufgeschichteten Gebeine (heute nicht mehr vorhanden)

Kirchbühlprès de Sempach. L'église en partie romane, l'ossuaire de 1575 et les restes d'un
cimetière avec des croixfunéraires enfer,forment un ensemble saisissant. L'ossuaire dans la

proximité immédiate du portail de l'église obligeait lesfidèles à méditer sur leur brefpassage
sur terre. «Memento mori»: ils pouvaient en effet voirpar la grande «fenêtre des morts» les

ossements entassés qui ne s'y trouvent plus aujourd'hui)

Kirchbiihlprcsso Sempach. La chiesa, inparte con architettura romanica, l'ossario del 1575
e ilcamposanto con le croci diferro costituiscono un incantevole complesso. L'ossario costruito

proprio accanto alportale délia chiesa coslringeva ifedeli aprendere coscienza déliaJugacità
delta vita - memento mori: attraverso la grande afenestra delle anime» lo sguardo cadeva
sulle ossa dei defunti (ora le ossa non ci sono più)
Kirchbühl near Sempach. The church, in part Romanesque, the ossuary datingfrom 1575
and the remains ofa graveyard with iron crossesform an arresting ensemble. The ossuaryjust
next to the churchyard gate compelled the church-goer to think ofhis own evanescence—
memento mori; and through the large lateral "soul window"his glancefell on the heaps of
bones (today removed)

45



Nur wenige Beinhäuser enthalten heute noch Gebeine in
grösserer Zahl. Etwa Naters im Wallis, Poschiavo in
Graubünden und in der Innerschweiz Steinen und Slans.

In Steinen SZ (58) sind sie hinter rot gestrichenen

gitterartigen Holzgestellen, sogenannten Totenkratten
aufgeschichtet. In Stans (59) waren sie in der Grujt des

zweistöckigen Beinhauses aufgehäuft, bis man sie 1911
entfernte und eine «dekorative» Wand mit Schädeln, von
denen einige Namen tragen, errichtete.
5 7 Totenleuchte im Beinhaus von Stans. Zur Ausstattung
eines Beinhauses gehörten neben einem grossen Kruzifix
(Steinen) oder einem Kreuzträger (Stans) und bildlichen

Darstellungen (Abb. 2, 63) vom Kult bedingt Altar und
Weihwasserbecken sowie eine oder mehrere Totenleuchten,
welche die bösen Geister abzuschrecken hatten. Durch
Dienstleistungen dieser Art konnten die Toten veranlasst
werden, sich vielleicht bei Gelegenheit dankbar zu erweisen

(Abb. 64-66)

Rares sont aujourd'hui les ossuaires qui contiennent encore

beaucoup d'ossements. Citons ceux de Naters en Valais, de
Poschiavo dans les Grisons, de Steinen et de Stans en Suisse

centrale. A Steinen SZ, les ossements sont entassés derrière
des treillis de bois peints en rouge, que Ton nomme «grilles
des morts» (58). A Stans, ils se trouvaient dans le caveau
d'un ossuaire à deux étages, jusqu 'à ce qu 'on les eût enlevés

en 1911 pour construire uneparoi décorative avec des

crânes, dont quelques-unsportent un nom 59).
5 7 iMmpe mortuaire dans l'ossuaire de Stans. L'aménagement

d'un ossuaire comporte, à côté d'un grand crucifix
(Steinen) ou d'un Christ portant sa croix (Stans) et de

représentations picturales (ill. 2, 63), comme objets cultuels
un autel et un bénitier, ainsi qu 'une ou plusieurs lampes
mortuaires destinées à chasser les mauvais esprits. De tels

services étaient censés encourager les morts à se montrer
reconnaissants à l'occasion (ill. 64-66)

Solo pochi ossari contengono ancora oggi le spoglie dei

defunti, come per esempio a Naters nel Vallese, a Poschiavo

nci Grigioni e nella Svizzera centrale a Steinen e a Stans. A
Steinen SZ (58), le ossa sono ammucchiate dietro supporti
di legno dipinti in rosso, le cosiddette grate dei morti. A
Stans (59), esse erano ammucchiate nella grande tomba
dell'ossario a due piani;poi, nel 1911, vennero aspartate e

con i teschifu eretta una parete «decorativa». Su alcuni
teschißgurano tuttora i singoli nomi.
5 7 Lume dei morti neU'ossario di Stans. L'arredamento di
un ossario comprendeva un grande crocifisso (Steinen) o un
portatore di croce (Stans), diverse raffigurazioni (foto2,
63 l'altare e la pila richiesti dal culto, nonché uno o più
lumi dei morti che avevano il compito di teuere lontano gli
spiriti maligni. Grazie alle attenzioni di questo genere, i
defuntipotevanoforse essere invogliati a mostrare qualche
volta la loro riconoscenza (foto 64-66)
There are veryfew ossuaries that today contain bones in any
quantity. Among them are Naters in the Valais, Poschiavo in
the Grisons and Steinen and Stans in Central Switzerland.
In Steinen (58) the bones are heaped up behind red trellislike

wooden partitions. In Stans (59) they were piled in the

vault ofthe two-storey ossuary till they were removed in
1911 and a "decorative" wall was constructed with skulls,
some ofwhich have names inscribed on them.
5 7 Lantern in the ossuary at Stans. The appointments ofan

ossuary included a large crucifix (Steinen) or a figure of
Christ carrying the cross (Stans), pictures (Figs. 2, 63), the

altar and font needed for religious rites and one or more
turret lanterns intended to dispel evil spirits. Services ofthis
kind, it was thought, might also move the dead to show their
gratitude when the occasion arose (Figs. 64-66)

57 Photos: P. + W.Studer





T ^V '



'

\ «t**

Schädel wurden auch dekorativ verwendet, so zum Beispiel als Fries am Beinhaus von Vrin
GR (60) oder am Portal des Beinhauses von Wolhusen LU (62), in gemalter Form über
dem Eingang zum Beinhaus von Ponto Valentino (61) im Tessin. Sie dienten ab Memento
mori oder hatten apotropäischen Charakter, die Aufgabe, böse Geister abzuwehren

On utilisait aussi les crânes pour la décoration, par exemple commefrise à l'ossuaire de Vrin
GR 60) ou sur le portail de l'ossuaire de Wolhusen LU (62) ou comme ornementspeints sur
l'entrée de l'ossuaire de Ponto Valentino TL (61). Ils servaient d'exhortation à se souvenir
de la mort et avaient aussipour but d'éloigner les mauvais esprits

Iteschi trovavanopure impiego decorativo, come nel caso delf.regio dell'ossario di Vrin GR

(60) o delportale dell'ossario di Wolhusen LU (62); a Ponto Valentino (61) teschi colorati

ornano l'entrata dell'ossario. Essi avevanofunzione di memento mori oppure carattere
apotropaico, cioè atti ad allontanare influssi malejici

Skulls were also usedfor decorativepurposes, asfor instance in thisfrieze on the ossuary of
Vrin in the Grisons 60), on the portal ofthe ossuary ofWolhusen, Lucerne (62), or in the

form ofa painting above the entrance to the ossuary ofPonto Valentino in the Ticino (61).
They served as a memento mori or were ofan apotropaic character, intended, that is, to drive
offevil spirits

60 ; 62 Photo: W.Studer

49



63 Ausschnitt aus dem Totentanz (1611) im Beinhaus von Wolhusen LU. Als Kopfdes

Todes dienen richtige Schädel, die in entsprechender Kopfhaltung eingemauert sind

63 fragment de la Danse macabre 1611) à l'ossuaire de Wolhusen LU. De véritables
crânesforment la tête de la Mort; ils sontfixés dans le mur dans la position requise

63 Particolare délia Danza macabra (1611) nell'ossario di Wolhusen LU. Le teste delle

figure délia morte sono veri teschi, collocati nel muro nellaposizione adeguata aile mosse

63 Detail ofthe Dance ofDeath (1611) in the ossuary of Wolhusen, Lucerne. The head of
each representation ofDeath consists ofa real skull that is let into the wall to correspond to the

posture ofthefigure

Der Gedanke, den Toten zu helfen, sie günstig zu stimmen, um sich ihre Dankbarkeit zu
sichern, lebt unbewusstfort: Ein Opferstock in Rasa TI (6-1) sammelt Almosen «für die
Toten», und vor den Totenkratten brennen häufigKerzen (63, Beinhaus in Naters FS)

L'idée d'aider les morts, de se les rendrefavorables pour s'assurer leur reconnaissance,
subsiste dans le subconscient: un tronc à l'église de Rasa TI (64) recueille les oboles apour les

morts» et des bougies sont souvent allumées devant les <rgrilles des morts» (65, ossuaire de
Naters FSJ

Inconsciamente è vivo il desiderio di aiutare i defunti, di otteneme ifavori e magari la
riconoscenza: una cassetta delle elemosine a Rasa TI (64) raccoglie iobolo «per i morti» e

davanti alla parete di teschi bruciano spesso le candele 65, ossario di Naters VS)

The idea that the favour andgratitude ofthe dead can be gained by helping them in some way
still lives on beneath the surface. A box is set up in Rasa. Ticino (64), to collect "alms for the

dead", and candles can often be seen burning in front ofthe mounds ofskulls (65, ossuary at
Naters, Valais)

50





PW

Fortsetzung von Seite 44
die Gebeine als «Memento mori» schätzen. Die
Grüfte wurden besser zugänglich gemacht. Es

entstanden auch eingeschossige Bauten, die
sich durch eine fensterlose Wand oder einen
grössern fensterlosen Wandteil auszeichneten.
Davor standen die «Totenkratten» oder
«Totengatter» (Abb. 58), meist rot gestrichene
Holzabschrankungen, welche die grosse,
anonyme Masse von Gebeinen als gewaltiges
Zeugnis allgemeiner menschlicher Vergänglichkeit

enthielten. An der gegenüberliegenden
Wand befand sich in der Regel ein breites,
meist rundbogiges Fenster, das «Seelenfenster»,

das den Vorübergehenden den Blick aul
die Gebeine freigab, sie an die Eitelkeit ihres
irdischen Daseins erinnerte und zum Gebet für
die Armenseelen ermahnte. Zum Teil wurde
die ganze Wand gegen den Kirchhof hin durch
Arkaden aufgelöst und der Anblick der
Totenkratten dem Friedhofbesucher förmlich

Innenseite des linken Flügels des Allerseelenaltars, Werk
eines unbekannten, wahrscheinlich bernischen Meisters,
1505fiir das Berner Münster,jetzt als Eigentum der

Gottfried-Keller-Stiftung im Kunstmuseum Bern. Die Altar-

tafeln sind im Rahmen der grossen Niklaus-Manuel-Aus-
stellung im Kunstmuseum Bern, die bis zum 2. Dezember

dauert, zu sehen.

Die dankbaren Toten. Herzog Eusebius von Sardinien hat
eine Stadt, die er den armen Seelen geweiht hatte, an seinen

Feind Ostorgius von Silikien verloren und will sie nun
zurückerobern. Sechs Abgeordnete des Totenheeres bieten

ihm ihre Hilfe an. Aufder Innenseite des rechten Flügels ist
das versammelte Totenheer zu sehen

Côte intérieur du volet gauche de l'autel des morts, œuvre
d'un maître inconnu, probablement bernois, pour la cathédrale

de Berne en 1505, aujourd'huipropriétéde lafondation

GottfriedKeller au Musée des beaux-arts de Berne.
On peut voir lespanneaux de l'autel dans le cadre de la

grande exposition Niklaus Manuel au Musée des beaux-
arts de Berne,jusqu'au 2 décembre.

Les morts reconnaissants. Dans un combat contre son ennemi

Ostorge de Cilicie, le duc Eusèbe de Sardaigne aperdu une
ville qu'il avait consacrée aux âmes en peine et qu'il veut
maintenant reconquérir. Six délégués de l'armée des morts
lui offrent leur soutien. Sur le côté intérieur du volet gauche,

on voit l'armée des morts rassemblée

Parte interna dell'ala sinistra dell'altare deiDefunti, opera
di autore ignoto, probabilmente un maestro bemese, creata
nel 1505 per la cattedrale di Berna; ora si trova al Museo

d'arte di Berna ed è diproprietà delta Fondazione Gottfried
Keller. Le tavole dell'altare sono esposte a Bernafino al
prossimo 2 dicembre nel quadro délia grande esposizione
Niklaus Manuelpresso ilMuseo d'arte.
Imorti riconoscenti. Il duca Eusebio di Sardegna ha dovuto
cedere al suo nemico Ostorgio di Silicia una città che aveva
consacrato aipoveri defunti e ora vorrebbe riconquistarla.
Sei delegati dell'esercito dei mortigli ojfrono il loro aiuto.
Sulla parte interna dell'ala destra dell'altare sipuo
ammirare l'esercito dei morti al compléta

Inside ofthe left ruing ofthe All Souls altar, the work ofan
unknown master, probablyfrom Berne. It waspainted in

1505for Berne Minster, and is now theproperty ofthe
Gottfried Keller Endowment and is kept in the Kunstmuseum,
Berne. The altarpanels can be viewed up to December 2 in
the big Niklaus Manuel exhibition in the Kunstmuseum.
The grateful dead: Duke Eusebius ofSardinia had lost a

town, afier he had dedicated it to the souls ofthe dead, to his

enemy Ostorgius ofCilicia, and was now determined to win
it back. Six delegates ofthe army ofthe dead are here

offering him their aid. The inside ofthe right wing ofthe

6 6 altar shows the gathering ofthe army ofthe dead



aufgedrängt. Im 16.Jahrhundert lässt sich eine
Änderung der Todesikonographie feststellen.
Die nordische Kunst der Renaissance und des
Manierismus hielt den Tod für darstellungswürdig,

allerdings häufig in pointierten oder
erotischen Gegenüberstellungen.
Seit Nikiaus Manuels und Holbeins Totentänzen

wird der kollektive mittelalterliche
Todesreigen durch ein bewusst individuell
erlebtes Todesschicksal ersetzt. Das 17.Jahr¬
hundert, geprägt durch Gegenreformation,
Krieg, Hungersnöte, Unruhen, Pest und
Hexenwahn, bringt eine neue Flut von Vanitas-
literatur und -darstellungen, in Italien und
Böhmen auch wahre Meisterwerke barocker
Dekorationskunst in Knochenmaterial. Die
barocken Beinhäuser der Innerschweiz tragen
der individuell gewordenen Beziehung zum
Tod Rechnung. Sie nähern sich zwar
architektonisch dem allgemeinen Kapellentypus,
ersetzen jedoch die Totenkratten durch (lache
Wandnischen, die nur noch wenige, einzel
ausgestellte und häufig beschriftete Schädel
enthielten. Daneben lassen sich im Alpenraum
gemalte Verzierungen, Sprüche, Kennzeichen
der einzelnen Stände und Hausmarken
nachweisen. In Frankreich bargen beschriftete
Steinkistchen, Drahtnetze oder leinerne
Tücher die Gebeine eines einzelnen Toten zur
Wahrung seiner Individualität.
Der Totenkult bestimmt andere Architekturdetails,

so vor allem die Zweitürigkeit vieler
Beinhäuser. Früher beschränkte sich der
Gottesdienst nicht auf den Chor der Kirche; an
bestimmten Tagen zogen Prozessionen
segnend und bannend über die Gräber zum
Beinhaus. Dem kultischen Hinein und Hinaus
kam in den christlichen Riten seit jeher eine
grosse Bedeutung zu, und noch heute sieht
man in Bayern «De Profundis»-Prozessionen
zu einer Beinhaustüre hinein und zur andern
hinaus ziehen. Andere doppeltürige Beinhäuser

bilden ein eigentliches Torhaus zum
Friedhof, durch das der offizielle Kirchweg
führt. Einerseits sollten die Kirchenbesucher
durch den Anblick der Schädelwand an ihre
Vergänglichkeit erinnert und zur Busse motiviert

werden, andererseits spielte die rechtliche
und magisch-religiöse Bedeutung von Grenzen,

Toren und Schwellen eine wichtige Rolle.
Das Friedhofstor, der kritische Grenzpunkt
zwischen sakralem und profanem Bereich,
nahm eine besondere Stellung ein. Hier wurde
die Leiche ein letztes Mal abgestellt und
ausgesegnet, um die den Trauerzug begleitenden
Dämonen zurückzuhalten, dem Toten einen
letzten Abschied von seiner irdischen Heimat
zu gönnen, aber auch, um einem ruhelosen,
gefährlichen Wiedergänger den Weg hinaus zu
den Lebenden zu verwehren. Abwehrmass-
nahmen beim Verlassen des Sterbehauses und
auf dem Weg zum Friedhof weisen auf die
gleichen Ideen hin. Das Beinhaus, häufig ein
unscheinbarer Bau, kann als Ausdruck der
ehemals komplexen Einstellung dem Tod und
den Toten gegenüber angesehen werden: hier
durchdrangen sich die verschiedensten
Gedanken und Funktionen, Christliches und
Heidnisches, Auferstehungsholfnung, Glaube
und Aberglaube, Kult und Magie.

Regula Odermatt-Biirgi

Literaturangaben zu einzelnen Aspekten dieses Artikels sind zu
finden in: Regida Odermatt-Bürgi: « Volkskundliches über die
Beinhäuser der InnerSchweiz», in: »Geschichtsfreund», 1976/77,
S. 183-214.

Ossuaires
De nos jours, on repousse l'idée de la mort, on
se débarrasse des mourants dans les hôpitaux
et des morts dans les chapelles mortuaires.
Autrefois déjà, on craignait la mort et les morts
et l'on veillait à se défendre; néanmoins, la

mort continuait à être un élément nécessaire
et familier de la vie et on l'abordait, soit
pragmatiquement et sans complexes, soit avec
des précautions religieuses et magiques, qui
aujourd'hui nous déconcertent.
L'ossuaire était une partie importante du
cimetière médiéval qui, lui-même, était un
centre d'activités politiques, juridiques et
sociales: il était un lieu d'asile, on y rendait la
justice, on y bénissait des mariages, on y
baptisait, on y exorcisait le bétail, on y appelait aux
croisades et aux pèlerinages, on y distribuait
le pain, le vin, des aumônes et des indulgences,
on y procédait aux tests funéraires, aux
jugements de Dieu, aux partages d'héritages, on y
interdisait la danse et les chants profanes, le jeu
de quilles et le lancer de pierres.

67

Das obere Stockwerk des zweistöckigen Beinhauses von
PfeJJikon L Udiente als Kornspeicher

Dans l'ossuaire à deux e'tages de PfeJJikon LU l'étage
supérieur servait de grenier

Ilpiano superiore dell'ossario a due piani di PfeJJikon LU
serviva da granaio

The upperfloor ofthe two-storey ossuary ofPfeJJikon,
Lucerne, was used as a grain store

Pour apprécier la signification architectoni-
que, fonctionnelle, sociale et magique de
l'ossuaire, il convient d'évaluer les différents
éléments qui lui ont donné naissance. La

croyance en la résurrection des corps, axiome
de la doctrine chrétienne de la rédemption,
implique que l'on vénère la dépouille mortelle
de l'homme. Déjà les conciles du VIe siècle
interdisaient de superposer deux morts dans
un même tombeau. Or, pour des motifs
religieux, les cimetières étaient disposés autour de

l'église en pleine agglomération, ce qui
empêchait toute extension notable. Le manque de

place exigeait une nouvelle distribution des
tombes. Dès le XIIe siècle, des documents ne
cessent de confirmer que l'on faisait ériger des
ossuaires par respect : respect pour les ancêtres,
respect pour les membres de l'Eglise unie -
église militante ici-bas, église souffrante au
purgatoire, église triomphante au paradis -
qui formaient, selon la croyance médiévale,
une unité vivante où tous étaient responsables
les uns des autres. Au principe du respect se
rattache l'idée de la fonction protectrice de ces

petits édifices. Les synodes allemands du XIIIe
siècle, qui prescrivaient la construction
d'ossuaires, ordonnaient toujours de fermer les

cimetières et de déposer les ossements en lieu
sûr pour que les porcs et autres animaux
errants ne puissent pas les déplacer et les piétiner.
Le lieu sanctifié devait aussi éloigner les

mauvais esprits. On découvre aussi que l'eau
bénite ne devait pas seulement purifier le mort
de ses péchés, mais encore empêcher les

démons de s'emparer de son cadavre. Les
lumières étaient dans l'ossuaire aussi indispensables

que le bénitier; ce pouvaient être des

lampes à huile, des ampoules, des cierges, des

lumignons ou des lampes funéraires (illustration

57). A part la tradition spirituelle
chrétienne - espoir d'entrer dans la lumière
éternelle par le Christ - des conceptions magiques
jouent aussi un rôle: la lumière doit réchauffer
les morts, l'huile doit nourrir les âmes en peine
et adoucir leurs brûlures; elle brille pour que
les morts voient plus clair, elle permet d'expier
les crimes, elle abrège le temps du purgatoire,
elle chasse et éloigne les mauvais esprits. Ce

lieu sacro-saint devait aussi protéger les

ossements contre le vol. Il est vrai qu'il exerçait une
certaine attraction sur les guérisseurs; les livres
de médecine populaire indiquent de
nombreuses recettes à base de dents, d'os, de crânes,

de mousses dérobés dans les ossuaires. A
côté du respect, la crainte des morts joue aussi

un rôle. Les morts peuvent contrarier et
tourmenter les vivants si tout n'a pas été fait

pour le repos de leur âme ou pour leur assurer
le séjour en un certain endroit.
En même temps que les ossuaires se

multipliaient, le culte des reliques, florissant au
Moyen Age, gagnait en importance. C'est ainsi

que les ossuaires bretons ressemblent à des

reliquaires gothiques; on les nomme d'ailleurs
«reliquaires». Le concile de Trente prescrit de

vénérer non seulement les ossements des

saints, mais ceux de tous les chrétiens morts
dans la paix du Christ. Dans les ossuaires de
Suisse centrale, on plaçait à des endroits
privilégiés les crânes des hommes particulièrement

méritants.
Une des raisons majeures du développement
et de la floraison de ce genre d'édifices sacrés

est le culte des âmes en peine, qui fut confirmé
par le dogme du Purgatoire au concile de
Florence en 1439. Comme on l'a dit, le sentiment

de réciproque responsabilité était grand
entre les morts et les membres vivants de
l'Eglise. Les vivants se sentaient obligés de faire
dire des messes pour les âmes en peine, de
distribuer des aumônes, de prier et de faire des

bonnes œuvres. Des almanachs indiquent
d'innombrables fondations de messes, des

processions et des dévotions qui avaient lieu
dans les ossuaires. En Suisse centrale, on
engageait parfois une fillette qui, pour une mo-

53



deste gratification, allait prier régulièrement
le rosaire pour les âmes. Dans les Grisons, des
ficelles avec des nœuds fixées au crâne
indiquaient combien de prières avaient été dites.
Les âmes en peine, particulièrement celles des
condamnés qui avaient été exécutés, passaient
pour de puissants intercesseurs. La «Légende
des morts reconnaissants», qui sortent des
tombeaux et des ossuaires pour détendre leur
bienfaiteur contre ses ennemis, est souvent
représentée dans les ossuaires de Suisse (ill. 66).
La véritable fonction de l'ossuaire consiste, à

côté du culte des morts, dans la conservation
des dépouilles mortelles. Il s'agit généralement
d'ossements ou suivant la composition du
terrain (par exemple à Païenne ou à de très
hautes altitudes où le sol est le plus souvent
gelé) de corps momifiés ou desséchés. Le

fossoyeur devait habituellement procéder au
dépôt.dans l'ossuaire de deux cadavres à la fois,
et souvent au nettoyage des os, ce qui donnait
lieu à des plaintes à cause de l'odeur nauséabonde

et du désordre. Ein Lorraine et en
Alsace, la famille en deuil se réunissait de nouveau

à cette occasion pour des adieux définitifs.
A Beckenried, le fossoyeur demandait à la la-
mille si elle désirait que le fils aîné, ou un autre
enfant, portât lui-même le crâne du père à

l'ossuaire. L'amoncellement des ossements
dépend de la conception de la mort qui régnait
à l'époque et qui détermine, conjointement
avec le culte des morts, les détails de l'architecture

de l'ossuaire. Obligée de me limiter à

des généralités, je ne puis m'étendre plus
longuement sur des particularités régionales.
A l'origine, les dépouilles mortelles étaient
sans doute entassées dans des fosses communes.

Ce n'est que vers le début du second
millénaire que l'on a creusé des caveaux et
édifié au-dessus des chapelles. Le culte des

morts et le culte de la fécondité sont
fréquemment enchevêtrés. C'est sans doute la
raison pour laquelle les distributions de pains
avaient souvent lieu devant l'ossuaire et que,
dans le canton de Lucerne, l'étage supérieur
n'était pas une chapelle mais un grenier. Il est
intéressant de noter la similitude de ce genre
d'ossuaires à deux étages avec les entrepôts
gothiques en pierre, qui avaient aussi deux
étages, ainsi que l'alternance des destinations
sacrale et profane dans ces deux types d'édifices.

Tandis que l'on entreposait du blé dans
l'ossuaire sanctifié, il était d'usage d'allumer
le samedi dans les entrepôts des cierges pour
les âmes en peine. Les vicissitudes économiques,

politiques, sociales et religieuses qui
ébranlèrent la société à la fin du Moyen Age,
et surtout les terribles épidémies de peste,
suscitèrent un déferlement d'œuvres littéraires
et artistiques consacrées à la précarité de la
condition humaine. Les ossements symbolisaient

le «memento mori». Les caveaux
devinrent plus accessibles. On construisit des
édifices à un étage caractérisés par une façade
ou une partie de façade sans fenêtre. Devant
se dressaient les «grilles des morts» (ill. 58), qui
étaient des claies de bois généralement peintes
en rouge derrière lesquelles s'entassait la
grande masse anonyme des ossements,
témoignage du destin éphémère des hommes.
Sur le mur opposé se trouvait en général une
large fenêtre en forme de cintre, la « fenêtre des
âmes» permettant de voir les ossements qui
rappelaient la vanité de l'existence terrestre et
incitaient à prier pour le repos des âmes en

peine. Souvent, toute la façade donnant sur le
cimetière était en arcades, de sorte qu'en
venant au cimetière on était obligé de voir les

grilles des morts.
Au XVIe siècle, l'iconographie de la mort se
modifie. L'art nordique de la Renaissance et
le maniérisme conservent le thème de la mort,
mais y joignent souvent des confrontations
piquantes ou érotiques. A partir des Danses
macabres de Niklaus Manuel et de Holbein, la
ronde médiévale des morts est remplacée par
une représentation individuelle du drame de
la mort. Au XVIIe siècle, sous l'influence de la
Contre-Réforme, de la guerre, des famines, des

émeutes, de la peste et de la croyance à la
sorcellerie, déferle toute une vague nouvelle
d'œuvres littéraires et artistiques consacrées à

la vanité de la vie terrestre. En Italie et en
Bohême, ce sont même de vrais chefs-d'œuvre
d'art décoratif barocjue dont le matériau est
fait d'ossements. Les ossuaires baroques de
Suisse centrale rendent compte de cette relation

avec la mort, devenue individuelle. Ils se

rapprochent par l'architecture du type général
des chapelles, mais remplacent les grilles des

morts par de simples niches murales où ne sont
plus exposés que des crânes isolés, souvent
pourvus d'une inscription. Dans la région
alpine, on trouve des ornements peints, des

adages, des symboles des différentes classes ou
des armoiries. En France, des cassettes en
pierre portant des inscriptions, des filets de
métal ou des draps de lin recouvrent les
ossements de certains morts, qui gardent ainsi leur
individualité.
Le culte des morts détermine bien d'autres
détails de l'architecture, entre autres les deux
portes que possèdent beaucoup d'ossuaires.
Autrefois, l'office divin n'était pas limité au
chœur de l'église; à certains jours, des
processions passaient en répandant des bénédictions

et des exorcismes à travers les tombes
jusqu'à l'ossuaire. Le rituel de l'entrée et de la
sortie a toujours eu une grande importance
dans la liturgie chrétienne. On voit aujourd'hui

encore en Bavière les processions du «de
profundis» entrer dans l'ossuaire par une
porte et en sortir par l'autre. D'autres ossuaires
à deux portes forment le portique d'entrée du
cimetière, par lequel passe le chemin rituel de
l'église. D'une part, la vue du mur fait de
crânes devait rappeler aux fidèles leur destin
mortel et les inciter à la contrition, d'autre
part, la signification juridique, religieuse et
magique des clôtures, des portes et des seuils
était très importante. C'était particulièrement
le cas pour la porte du cimetière, qui séparait
le domaine sacré du domaine profane. On y
déposait et y bénissait la dépouille mortelle
une dernière fois pour que les démons
accompagnant le cortège funèbre fussent exorcisés

et que le mort prît congé de sa patrie
terrestre, comme aussi pour empêcher des
esprits maléfiques de ressortir pour aller
tourmenter les vivants. Les rites à la sortie du
domicile mortuaire et sur le chemin du cimetière
découlent des mêmes conceptions.
L'ossuaire, qui est souvent un bâtiment de peu
d'apparence, peut être considéré comme
l'expression de l'attitude autrefois très complexe
à l'endroit de la mort et des morts: attitude où
s'interpénétraient les idées et les fonctions les

plus diverses, le christianisme et le paganisme,
l'espérance dans la résurrection, les croyances
et les superstitions, la religion et la magie.

Le thème de la Danse macabre en Suisse
Suite de la page 30

ment changée: elle est moins effrayante malgré
son réalisme afin de ne pas heurter les goûts
bourgeois. Les confrontations macabres ont
lieu de nouveau dans le proche environnement
des mourants. Mais les détails du paysage, des
lieux et des personnages sont si foisonnants
que l'on ne distingue presque plus l'événement
et qu'il faut chercher dans la mêlée où se trouve
le làtal Meneur de jeu. On ne s'étonnera pas
de trouver à l'époque baroque une Danse
macabre également à Fribourg en Nuithonie.
Peinte par Pierre Wuilleret en 1608, elle orne
le cloître des Cordeliers.
Mais également Zurich, ville réformée aux
tendances iconoclastes, a connu au XVIIe siècle
la Danse macabre, non par de grandes fresques
publiques, mais par les modestes gravures des
frères Rudolf et Conrad Meyer de l'an 1650.
Certaines sont vaguement inspirées de la
conception artistique de Holbein, mais tout y est
plus simple, plus sobre. C'est à Manuel que se
réfère l'idée du peintre de se consacrer aussi à

lui-même une image macabre. Chez Conrad
Meyer, qui dut encore terminer seul la série,
le thème donne naissance à une scène macabre
au sein de la famille. On y voit la Mort attirer
à elle son jeune frère Rudolf travaillant devant
son chevalet, ainsi qu'une sœur toute jeune,
tandis qu'elle épargne encore le vieux père et
que, dans le fond, le peintre lui-même observe
la scène. Ainsi l'horrible ronde des messagers
de la Mort, déjà en putréfaction, unis aux
grands personnages encore pleins de vie de la
Danse macabre médiévale, continue à traduire
une vision grave de l'existence dans une Suisse

bourgeoise qu'éclairent déjà les premiers
rayons du siècle des lumières.
Certes les temps ultérieurs, comme aussi

l'époque actuelle, ont donné suffisamment
d'occasions de représenter des destinées
funèbres collectives. Mais les œuvres conçues de
nos jours sont les créations originales des
artistes; elles ne s'inscrivent plus clairement dans
le contexte de l'ancienne tradition de la Danse
macabre, qui s'était transmise pendant des
siècles. Traduit par Edmond Muller

54


	Beinhäuser = Ossuaires

