Zeitschrift: Die Schweiz = Suisse = Svizzera = Switzerland : offizielle
Reisezeitschrift der Schweiz. Verkehrszentrale, der Schweizerischen
Bundesbahnen, Privatbahnen ... [et al.]

Herausgeber: Schweizerische Verkehrszentrale

Band: 52 (1979)

Heft: 11: Memento mori

Artikel: Beinhduser = Ossuaires

Autor: Odermatt-Burgi, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-774945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-774945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heute wird der Gedanke an den Tod ver-
drangt, werden die Sterbenden in die Spitiler,
die Toten in die Leichenhduser abgeschoben.
Auch frither hat man den Tod und die Toten
geftirchtet und mit Abwehrmassnahmen rea-
giert, doch war der Tod ein notwendiger,
vertrauter Bestandteil des Lebens, dem man
zum Teil unzimperlich praktisch, zum Teil mit
magisch-religiosen Vorkehrungen begegnete,
die uns heute fremd erscheinen mégen.

Das Beinhaus war ein wichtiger Bestandteil des
mittelalterlichen Friedhofs, der seinerseits ein
Zentrum politischer, rechtlicher und sozialer
Aktivititen bildete: er galt als Asylstitte, hier
wurde Gericht gehalten, wurden Ehen einge-
segnet, die Exorzismen der Taufe gesprochen,
das Vieh ausgesegnet, zu Kreuzziigen und
Wallfahrten aufgerufen, Brot, Wein, Almosen,
Seelbdder verteilt, es fanden Bahrproben,
Gottesurteile, Erbteilungen statt, wir lesen von
Verboten von unanstindigen Tinzen und
Liedern, von Kegeln und Steinstossen.

Um das Beinhaus in seiner architektonischen,
funktionalen, sakralen und magischen Be-
deutung zu wirdigen, missen wir die ver-
schiedenen Griinde ins Auge fassen, die zur
Ausformung dieses Sakralbautypus gefiihrt
haben. Der Glaube an die Auferstehung des
Leibes als Schwerpunkt der christlichen
Heilslehre gebot, ehrfiirchtig mit den
menschlichen Uberresten umzugehen. Bereits
Konzilien des 6.Jahrhunderts verbieten, zwei
Tote tibereinander ins gleiche Grab zu legen.
Nun waren die Friedhofe aus religiosen
Griinden um die Kirche herum, mitten in der
Siedlung, angelegt, was eine nennenswerte
Vergrosserung ausschloss. Platzmangel erfor-
derte eine Neubelegung der Griber. Seit dem
12. Jahrhundert bestitigen die Quellen immer
wieder, man habe Beinhiduser aus Ehrfurcht
errichten lassen, Ehrfurcht gegeniiber den ei-
genen Vorfahren, Ehrfurcht gegeniiber den
Mitgliedern der einen Kirche, bestehend aus
den Streitenden auf der Erde, den Leidenden
im Fegfeuer, den Triumphierenden im Him-
mel, die nach mittelalterlichem und barockem
Denken eine lebendige Einheit bildeten und
gegenseitig fireinander verantwortlich waren.
Mit dem Motiv der Ehrfurcht verbindet sich
auch die Betonung der Schutzfunktion dieser
kleinen Bauten. Die deutschen Synoden des
18. Jahrhunderts, welche die Errichtung von
Ossuarien vorschreiben, gebieten stets, die
Kirchhofe zu schliessen und die Gebeine an
einem geschiitzten Ort zu deponieren, damit
die Schweine und andere herumstreunende
Tiere sie nicht verschleppen kénnten. Die ge-
weihte Stitte sollte auch die bésen Geister
abhalten. Hinweise entdeckt man im Zu-
sammenhang mit dem Weihwasser, das nicht
nur die Sinden des Verstorbenen abwaschen,
sondern auch verhindern soll, dass sich Di-
monen des toten Korpers bemichtigten.
Ebenso unentbehrlich wie Weihwasserbecken
waren Lichter im Beinhaus, sei es nun in Form
von Ollimpchen, Ampeln, Kerzen, Schalen-
steinen  oder steinernen  Totenleuchten
(Abb.57). Neben christlichem Gedankengut -
Hoffnung auf Erlangung des Ewigen Lichtes
in Christus - spielen magische Vorstellungen
mit: das Licht soll die Toten wiarmen, das Ol

44

Beinhauser

die Armenseelen speisen und ihre Brandwun-
den salben; es brennt, damit sie besser sehen
konnen, es sithnt Verbrechen, kurzt die Lei-
denszeit im Fegfeuer, es vertreibt und bannt
bose Geister. Der sakrosankte Ort sollte den
Gebeinen auch Sicherheit vor Diebstahl bie-
ten, iibte aber im Gegenteil eine gewisse An-
ziehungskraft auf Heilpraktiker aus. Volks-
medizinblicher nennen zahlreiche Rezepte aus
im Beinhaus gestohlenen Zihnen, Knochen,

Beinhaus. Aus der Kupferstichfolge iiber den Basler
Prediger-Totentanz von M. Merian (siehe Seite 20).
Ossuaire. Extrait de la série de gravures de M. Merian,
1621, consacrées d la Danse macabre au couvent des Fréres
précheurs d Bdle (voir page 20) / Ossario. Da una serie di
incisioni del 1621 dovuta a M. Merian, il quale si ispiro al
ciclo della Danza macabra della Prediger-Kirche di Basilea
(vedi pagina 20) / Ossuary. From the cycle of copper
engravings on the Prediger Dance of Death at Basle by

M. Merian, 1621 (see page 20)

Schiadeln, Moosen. Neben der Ehrfurcht spielt
auch die Furcht vor den Toten eine gewisse
Rolle, die als Wiederganger und Nachzehrer
den Lebenden gefihrlich sein konnten, wenn
nicht alles fiir ihre Seelenruhe oder die Ban-
nung an einen bestimmten Ort getan wurde.
Bedeutend im Zusammenhang mit der Ver-
breitung der Beinhduser war der im Mittelalter
miéchtig aufblithende Reliquienkult. Nicht
umsonst gleichen die bretonischen Ossuarien
gotischen Reliquienschreinen und heissen
«reliquaires». Das Konzil von Trient schreibt
ebentfalls vor, nicht nur die Gebeine der Hei-
ligen, sondern aller in Christus Verstorbenen
zu verehren. In den Innerschweizer Beinhdu-
sern erhielten die Schidel besonders ver-
dienstvoller Minner einen ausgezeichneten
Standort.

Einer der wichtigsten Griinde zur Entwicklung
und Bliite dieses Sakralbautypus bildete der
Armenseelenkult, der im Fegfeuerdogma des
Konzils von Florenz 1439 seine endgultige
Bestitigung fand. Wie schon gesagt, war das
Bewusstsein der gegenseitigen Verantwortung
der lebenden und toten Mitglieder der Kirche
gross. Die Lebenden fiihlten sich verpflichtet,

fur die Armenseelen Messen zu lesen, Almosen
zu spenden, Gebet und gute Werke zu ver-
richten. Die Jahrzeitbiicher vermerken unzih-
lige Messstiftungen, Prozessionen und An-
dachten im Beinhaus. In der Innerschweiz
wurde zum Teil ein «Seelmeitli» angestellt, das
fur ein kleines Entgelt regelmidssig den Ro-
senkranz vor den Gebeinen betete, in Grau-
btinden «Vaterunserschniire» — Knoten ver-
merken die verrichteten Gebete - an die
Schiadel gekntipft. Doch auch die Armensee-
len, besonders die «schamroten» Armenseelen
der Hingerichteten, galten als michtige Fiir-
bitter und Helfer. Die «Legende der dankba-
ren Toten», die aus den Gribern und dem
Beinhaus hervorkommen, um ihren Wohltiter
gegen seine Feinde zu verteidigen, findet man
in schweizerischen Beinhdusern recht héufig
dargestellt (Abb. 66).
Die eigentliche Funktion des Beinhauses be-
steht — neben dem Totenkult — im Aufbewah-
ren der menschlichen Uberreste. In der Regel
handelt es sich um Knochen, bei besonderer
Beschaffenheit des Bodens — wie etwa in Pa-
lermo - oder in extremen Hohenlagen, wo der
Boden meistens gefroren ist, auch um mumi-
fizierte oder luftgetrocknete Leichen. Ubli-
cherweise hatte der Totengraber die Zweitbe-
stattung im Beinhaus vorzunehmen und die
Knochen allenfalls zu siubern, wovon vor al-
lem Klagen tber Gestank und Unordnung
zeugen. In Lothringen und im Elsass versam-
melten sich bei diesem Anlass nochmals die
Trauergiste, um endgiiltig Abschied zu neh-
men. In Beckenried fragte der Totengraber die
Familie an, ob nicht der dlteste Sohn oder sonst
ein Kind den Schadel! des Vaters ins Beinhaus
tragen wolle.
Die Aufschichtung der Gebeine hiangt von den
Todesvorstellungen der jeweiligen Epoche ab
und bedingt zusammen mit dem Totenkult
auch Details der Beinhausarchitektur. Aus
Platzgriinden bin ich auf Verallgemeinerungen
angewiesen und kann regionale Sonderent-
wicklungen nicht berticksichtigen. Urspriing-
lich wurden die menschlichen Uberreste wohl
in Massengruben geborgen. Erst nach der
Jahrtausendwende hat man diese zu Griiften
ausgebaut und dariiber Kapellen errichtet.
Global verbreitet ist aber auch die Verquik-
kung von Toten- und Fruchtbarkeitskult, und
in dieser uralten Vorstellung mégen die Wur-
zeln liegen, dass das Beinhaus oft Schauplatz
der Brotspenden war und dass im Kanton
Luzern das Obergeschoss zum Teil nicht wie
tblich als Kapelle, sondern als Kornspeicher
diente. Interessant ist einerseits die formale
Ahnlichkeit dieses Typus von doppelgeschos-
sigen Ossuarien mit den gotischen zweistok-
kigen Steinspeichern, andererseits die Wech-
selbeziehung von Sakralem und Profanem in
beiden Gebiudetypen. Wihrend also im ge-
weihten Beinhaus Korn gelagert wurde, so war
es andererseits Brauch, in den Speichern am
Samstag Armenseelenlichter anzuziinden. Die
sich im spitern Mittelalter breitmachenden
wirtschaftlichen, politischen, sozialen und re-
ligivsen Verinderungen und Verunsicherun-
gen, vor allem aber die riesigen Pestepidemien
brachten eine wahre Bliite der Verginglich-
keitsliteratur und -kunst hervor. Man lernte
Fortsetzung Seite 52



56 Photo: P.Studer

Kirchbiihl bei Sempach. Die zum Teil romanische Kirche, das Beinhaus von 1575 und die
Reste eines Friedhofs mit eisernen Grabkreuzen bilden ein zauberhaftes Ensemble. Das
Beinhaus unmittelbar neben dem Kirchhoftor zwang den Kirchganger, sich seiner Ver-
ganglichkeit bewusst zu sein — memento mori: durch das grosse «Seelenfenster» fiel sein Blick
auf die aufgeschichteten Gebeine (heute nicht mehr vorhanden)

Kirchbiihl prés de Sempach. L’église en partie romane, l'ossuaire de 1575 et les restes d’un
cimetiére avec des croix funéraires en fer, forment un ensemble saisissant. L’ossuaire dans la
proximité immédiate du portail de Uéglise obligeait les fidéles @ méditer sur leur bref passage
sur terre. tMemento mori»: ils pouvaient en effet voir par la grande afenétre des morts» les

ossements entasses (qui ne s’y trouvent plus aujourd’hui)

Kirchbiihl presso Sempach. La chiesa, in parte con architettura romanica, l'ossario del 1575
e il camposanto con le croci di ferro costituiscono un incantevole complesso. L ossario costruito
proprio accanto al portale della chiesa costringeva i fedeli a prendere coscienza della fugacita
della vita — memento mori: attraverso la grande afinestra delle anime» lo sguardo cadeva
sulle ossa dei defunti (ora le ossa non ci sono pitt)

Kirchbiihl near Sempach. The church, in part Romanesque, the ossuary dating from 1575
and the remains of a graveyard with iron crosses form an arresting ensemble. The ossuary just
next to the churchyard gate compelled the church-goer to think of his own evanescence—
memento mori; and through the large lateral ““soul window” his glance fell on the heaps of
bones (today removed)

45




r wenige Beinhduser enthalten heute noch Gebeine in
grasserer Zahl. Etwa Naters im Wallis, Poschiavo in
Graubiinden und in der Innerschweiz Steinen und Stans.
In Steinen SZ (58) sind sie hinter rot gestrichenen
gitterartigen Holzgestellen, sogenannten Totenkratten auf-
geschichtet. In Stans (59) waren sie in der Gruft des
zweistockigen Beinhauses aufgehduft, bis man sie 1911
entfernte und eine «dekorative» Wand mit Schdadeln, von
denen einige Namen tragen, errichtete.

57 Totenleuchte im Beinhaus von Stans. Zur Ausstattung
eines Beinhauses gehorten neben einem grossen Kruzifix
(Steinen) oder einem Kreuztrdager (Stans) und bildlichen
Darstellungen (Abb. 2, 63) vom Kult bedingt Altar und
Weihwasserbecken sowie eine oder mehrere Totenleuchten,
welche die bosen Geister abzuschrecken hatten. Durch
Dienstleistungen dieser Art konnten die Toten veranlasst
werden, sich vielleicht bei Gelegenheit dankbar zu erweisen
(Abb. 64-66)

Rares sont aujourd’hui les ossuaires qui contiennent encore
beaucoup d’ossements. Citons ceux de Naters en Valais, de
Poschiavo dans les Grisons, de Steinen et de Stans en Suisse
centrale. A Steinen SZ, les ossements sont entassés derriere
des treillis de bois peints en rouge, que l'on nomme agrilles
des morts» (58). A Stans, ils se trouvaient dans le caveau
d’un ossuaire a deux étages, jusqu’d ce qu’on les et enleves
en 1911 pour construire une paroi décorative avec des
cranes, dont quelques-uns portent un nom (59).

57 Lampe mortuaire dans l'ossuaire de Stans. L’aména-
gement d’un ossuaire comporte, a coté d’un grand cru
(Steinen) ou d’un Christ portant sa croix (Stans) et de
représentations picturales (ill. 2, 63 ), comme objets cultuels
un autel et un benitier, ainsi qu’une ou plusieurs lampes
mortuaires destinées d chasser les mawvais esprits. De tels
services étaient censés encourager les morts d se montre
reconnaissants a ['occasion (ill. 64—-66) :

Solo pochi ossari contengono ancora oggi le spoglie dei
defunti, come per esempio a Naters nel Vallese, a Poschiavo
nei Grigioni e nella Svizzera centrale a Steinen e a Stans. A
Steinen SZ (58), le ossa sono ammucchiate dietro supporti
di legno dipinti in rosso, le cosiddette grate dei morti. A
Stans (59), esse erano ammucchiate nella grande tomba
dell’ossario a due piani; poi, nel 1911, vennero asportate e
con i teschi fu eretta una parete edecorativar. Su alcuni
teschi figurano tuttora i singoli nomi.

57 Lume dei morti nell’ossario di Stans. L’arredamento di
un ossario comprendeva un grande crocifisso (Steinen) o un
portatore di croce (Stans), diverse raffigurazioni (foto 2,
63), Ualtare e la pila richiesti dal culto, nonché uno o piu
lumi dei morti che avevano il compito di tenere lontano gli
spiriti maligni. Grazie alle attenzioni di questo genere, i
defunti potevano forse essere invogliati a mostrare qualche
volta la loro riconoscenza (foto 64—66)

There are very few ossuaries that today contain bones in any
quantity. Among them are Naters in the Valais, Poschiavo in
the Grisons and Steinen and Stans in Central Switzerland.
In Steinen (58) the bones are heaped up behind red trellis-
like wooden partitions. In Stans (59) they were piled in the
vault of the two-storey ossuary till they were removed in
1911 and a ““decorative” wall was constructed with skulls,
some of which have names inscribed on them.

57 Lantern in the ossuary at Stans. The appointments of an
ossuary included a large crucifix (Steinen) or a figure of
Christ carrying the cross (Stans), pictures (Figs. 2, 63), the
altar and font needed for religious rites and one or more
turret lanterns intended to dispel evil spirits. Services of this
kind, it was thought, might also move the dead to show their
gratitude when the occasion arose (Figs. 64—66)

Photos: P. + W. Studer




IEGC

gl T
G|

N




Z - -
3 g >
B A 2 - : ; o - o f ot gty
SREEMA 2E S 5 o T b A

- N T S ot —~ .




Photo: B. Kirchgraber

=3
o

Photo: A. Flammer

61

Schddel wurden auch dekorativ verwendet, so zum Beispiel als Fries am Beinhaus von Vrin
GR (60) oder am Portal des Beinhauses von Wolhusen LU (62), in gemalter Form tiber
dem Eingang zum Beinhaus von Ponto Valentino (61) im Tessin. Sie dienten als Memento
mori oder hatten apotropdischen Charakter, die Aufgabe, bose Geister abzuwehren

On utilisait aussi les cranes pour la décoration, par exemple comme frise a l'ossuaire de Vrin
GR (60) ou sur le portail de Uossuaire de Wolhusen LU (62) ou comme ornements peints sur
Uentrée de l'ossuaire de Ponto Valentino TI (61). Ils servaient d’exhortation a se souvenir
de lamort et avaient aussi pour but d’éloigner les mauvais esprits

Iteschi trovavano pure impiego decorativo, come nel caso del fregio dell’ossario di Vrin GR
(60) o del portale dell’ossario di Wolhusen LU (62); a Ponto Valentino (61) teschi colorati
ornano lentrata dell’ossario. Essi avevano funzione di memento mori oppure carattere
apotropaico, cioé atti ad allontanare influssi malefici

Skulls were also used for decorative purposes, as for instance in this frieze on the ossuary of
Vrin in the Grisons (60), on the portal of the ossuary of Wolhusen, Lucerne (62), or in the
form of a painting above the entrance to the ossuary of Ponto Valentino in the Ticino (61).
They served as a memento mori or were of an apotropaic character, intended, that is, to drive
off evil spirits

'62 Photo: W. Studer

49



63 Particolare della Danza macabra (1611) nell’ossario di Wolhusen LU. Le teste delle
figure della morte sono veri teschi, collocati nel muro nella posizione adeguata alle mosse

63 Ausschnitt aus dem Totentanz (1611 ) im Beinhaus von Wolhusen LU. Als Kopf des
Todes dienen richtige Schadel, die in entsprechender Kopfhaltung eingemauert sind

63 Detail of the Dance of Death (1611) in the ossuary of Wolhusen, Lucerne. The head of
each representation of Death consists of a real skull that is let into the wall to correspond to the
posture of the figure

63 Fragment de la Danse macabre (1611) d Uossuaire de Wolhusen LU. De véritables
cranes forment la téte de la Mort; ils sont fixés dans le mur dans la position requise

A
o%“ en, O ¢t
00.tan mit mie

Der Gedanke, den Toten zu helfen, sie giinstig zu stimmen, um sich thre Dankbarkeit zu
sichern, lebt unbewusst fort: Ein Opferstock in Rasa T1 (64) sammelt Almosen «fiir die
Toten», und vor den Totenkratten brennen haufig Kerzen (65, Beinhaus in Naters VS)

L’idée d’aider les morts, de se les rendre favorables pour s’assurer leur reconnaissance,
subsiste dans le subconscient : un tronc d l’église de Rasa TI (64) recueille les oboles apour les
mortsy et des bougies sont souvent allumées devant les agrilles des morts» (65, ossuaire de
Naters VS)

50

Inconsciamente ¢ vivo il desiderio di aiutare i defunti, di oltenerne i favori e magari la
riconoscenza: una cassetta delle elemosine a Rasa TI (64 ) raccoglie l'obolo «per i morti» e
davanti alla parete di teschi bruciano spesso le candele (65, ossario di Naters VS)

The idea that the favour and gratitude of the dead can be gained by helping them in some way
still lives on beneath the surface. A box is set up in Rasa, Ticino (64), to collect *“alms for the
dead”, and candles can often be seen burning in front of the mounds of skulls (65, ossuary at
Naters, Valais)



s a s m




Fortselzung von Seite 44

die Gebeine als «Memento mori» schitzen. Die
Grufte wurden besser zuganglich gemacht. Es
entstanden auch eingeschossige Bauten, die
sich durch eine fensterlose Wand oder einen
grossern fensterlosen Wandteil auszeichneten.
Davor standen die «Totenkratten» oder «To-
tengatter» (Abb.58), meist rot gestrichene
Holzabschrankungen, welche die grosse, an-
onyme Masse von Gebeinen als gewaltiges
Zeugnis allgemeiner menschlicher Verging-
lichkeit enthielten. An der gegentiberliegenden
Wand befand sich in der Regel ein breites,
meist rundbogiges Fenster, das «Seelenfen-
stery, das den Vortibergehenden den Blick auf
die Gebeine freigab, sie an die Eitelkeit ihres
irdischen Daseins erinnerte und zum Gebet fiir
die Armenseelen ermahnte. Zum Teil wurde
die ganze Wand gegen den Kirchhof hin durch
Arkaden aufgel6st und der Anblick der To-
tenkratten dem Friedhofbesucher férmlich

Innenseite des linken Fliigels des Allerseelenaltars, Werk
eines unbekannten, wahrscheinlich bernischen Meisters,
1505 fiir das Berner Miinster, jetzt als Eigentum der Gott-
fried-Keller-Stiftung im Kunstmuseum Bern. Die Altar-
tafeln sind im Rahmen der grossen Niklaus-Manuel-Aus-
stellung im Kunstmuseum Bern, die bis zum 2. Dezember
dauert, zu sehen.
Die dankbaren Toten. Herzog Eusebius von Sardinien hat
eine Stadt, die er den armen Seelen geweiht hatte, an seinen
Feind Ostorgius von Silikien verloren und will sie nun
zuriickerobern. Sechs Abgeordnete des Totenheeres bieten
ihm ihre Hilfe an. Auf der Innenseite des rechten Fliigels ist
das versammelte Totenheer zu sehen

Cote intérieur du volet gauche de Uautel des morts, ceuvre
d’un maitre inconnu, probablement bernois, pour la cathé-
drale de Berne en 1505, aujourd’hui propriété de la fon-
dation Gottfried Keller au Musée des beaux-arts de Berne.
On peut voir les panneaux de U'autel dans le cadre de la
grande exposition Niklaus Manuel au Musée des beaux-
arts de Berne, jusqu’au 2 décembre.

Les morts reconnaissants. Dans un combat contre son ennemi
Ostorge de Cilicie, le duc Eusébe de Sardaigne a perdu une
ville qu’il avait consacrée aux dmes en peine et qu’il veut
maintenant reconquérir. Six délégués de 'armée des morts
lui offrent leur soutien. Sur le cté intérieur du volet gauche,
on voit I'armée des morts rassemblée

Parte interna dell’ala sinistra dell’altare dei Defunti, opera
di autore ignoto, probabilmente un maestro bernese, creata
nel 1505 per la cattedrale di Berna; ora si trova al Museo
d’arte di Berna ed é di proprieta della Fondazione Gottfried
Keller. Le tavole dell’altare sono esposte a Berna fino al
prossimo 2 dicembre nel quadro della grande esposizione
Niklaus Manuel presso il Museo d’arte.

I'morti riconoscenti. Il duca Eusebio di Sardegna ha dovuto
cedere al suo nemico Ostorgio di Silicia una cittd che aveva
consacrato ai poveri defunti e ora vorrebbe riconquistarla.
Sei delegati dell’esercito dei morti gli offrono il loro aiuto.
Sulla parte interna dell’ala destra dell’altare si puo
ammirare lesercito dei morti al completo

Inside of the left wing of the All Souls altar, the work of an
unknown master, probably from Berne. It was painted in
1505 for Berne Minster, and is now the property of the Gott-
fried Keller Endowment and is kept in the Kunstmuseum,
Berne. The altar panels can be viewed up to December 2 in
the big Niklaus Manuel exhibition in the Kunstmuseum.
The grateful dead: Duke Eusebius of Sardinia had lost a
town, after he had dedicated it to the souls of the dead, to his
enemy Ostorgius of Cilicia, and was now determined to win
it back. Six delegates of the army of the dead are here
offering him their aid. The inside of the right wing of the
altar shows the gathering of the army of the dead



aufgedringt. Im 16. Jahrhundert lisst sich eine
Anderung der Todesikonographie feststellen.
Die nordische Kunst der Renaissance und des
Manierismus hielt den Tod fur darstellungs-
wiirdig, allerdings haufig in pointierten oder
erotischen Gegentiberstellungen.
Seit Niklaus Manuels und Holbeins Toten-
tinzen wird der kollektive mittelalterliche To-
desreigen durch ein bewusst individuell er-
lebtes Todesschicksal ersetzt. Das 17.]Jahr-
hundert, geprigt durch Gegenreformation,
Krieg, Hungersnote, Unruhen, Pest und He-
xenwahn, bringt eine neue Flut von Vanitas-
literatur und -darstellungen, in Italien und
Bohmen auch wahre Meisterwerke barocker
Dekorationskunst in  Knochenmaterial. Die
barocken Beinhduser der Innerschweiz tragen
der individuell gewordenen Beziehung zum
Tod Rechnung. Sie nihern sich zwar archi-
tektonisch dem allgemeinen Kapellentypus,
ersetzen jedoch die Totenkratten durch flache
Wandnischen, die nur noch wenige, einzel
ausgestellte und hidufig beschriftete Schidel
enthielten. Daneben lassen sich im Alpenraum
gemalte Verzierungen, Spriiche, Kennzeichen
der einzelnen Stainde und Hausmarken nach-
weisen. In Frankreich bargen beschriftete
Steinkistchen, Drahtnetze oder leinerne Ti-
cher die Gebeine eines einzelnen Toten zur
Wahrung seiner Individualitat.
Der Totenkult bestimmt andere Architektur-
details, so vor allem die Zweiturigkeit vieler
Beinhduser. Frither beschrankte sich der Got-
tesdienst nicht auf den Chor der Kirche; an
bestimmten Tagen zogen Prozessionen seg-
nend und bannend iiber die Grdber zum
Beinhaus. Dem kultischen Hinein und Hinaus
kam in den christlichen Riten seit jeher eine
grosse Bedeutung zu, und noch heute sieht
man in Bayern «De Profundisy-Prozessionen
zu einer Beinhaustiire hinein und zur andern
hinaus ziehen. Andere doppeltiirige Beinhéu-
ser bilden ein eigentliches Torhaus zum
Friedhof, durch das der offizielle Kirchweg
fuhrt. Einerseits sollten die Kirchenbesucher
durch den Anblick der Schidelwand an ihre
Verganglichkeit erinnert und zur Busse moti-
viert werden, andererseits spielte die rechtliche
und magisch-religiése Bedeutung von Gren-
zen, Toren und Schwellen eine wichtige Rolle.
Das Friedhofstor, der kritische Grenzpunkt
zwischen sakralem und profanem Bereich,
nahm eine besondere Stellung ein. Hier wurde
die Leiche ein letztes Mal abgestellt und aus-
gesegnet, um die den Trauerzug begleitenden
Diamonen zuruickzuhalten, dem Toten einen
letzten Abschied von seiner irdischen Heimat
zu gonnen, aber auch, um einem ruhelosen,
gefihrlichen Wiederginger den Weg hinaus zu
den Lebenden zu verwehren. Abwehrmass-
nahmen beim Verlassen des Sterbehauses und
auf dem Weg zum Friedhof weisen auf die
gleichen Ideen hin. Das Beinhaus, hidufig ein
unscheinbarer Bau, kann als Ausdruck der
ehemals komplexen Einstellung dem Tod und
den Toten gegeniiber angesehen werden: hier
durchdrangen sich die verschiedensten Ge-
danken und Funktionen, Christliches und
Heidnisches, Auferstehungshofinung, Glaube
und Aberglaube, Kult und Magie.

Regula Odermatt-Biirgi

Literaturangaben zu einzelnen Aspekten dieses Artikels sind zu
finden in: Regula Odermatt-Biirgi: «Volkskundliches iiber die
Beinhduser der Innerschweizs, in: «Geschichtsfreund», 1976/77,
S.183-214.

Ossuaires

De nos jours, on repousse I'idée de la mort, on
se débarrasse des mourants dans les hopitaux
et des morts dans les chapelles mortuaires.
Autrefois déja, on craignait la mort et les morts
et I'on veillait a se défendre; néanmoins, la
mort continuait a étre un élément nécessaire
et familier de la vie et on I'abordait, soit
pragmatiquement et sans complexes, soit avec
des précautions religieuses et magiques, qui
aujourd’hui nous déconcertent.

L’ossuaire était une partie importante du ci-
metiere médiéval qui, lui-méme, était un
centre d’activités politiques, juridiques et so-
ciales: il était un lieu d’asile, on y rendait la
justice, on y bénissait des mariages, on y bap-
tisait, on y exorcisait le bétail, on y appelaitaux
croisades et aux pélerinages, on y distribuait
le pain, le vin, des aumones et des indulgences,
on y procédait aux tests funéraires, aux juge-
ments de Dieu, aux partages d’héritages, on y
interdisait la danse et les chants profanes, le jeu
de quilles et le lancer de pierres.

67

Das obere Stockwerk des zweistockigen Beinhauses von
Pfeffikon LU diente als Kornspeicher

Dans Uossuaire a deux étages de Pfeffikon LU étage su-
perieur servait de grenier

Il piano superiore dell’ossario a due piani di Pfeffikon LU
serviva da granaio

The upper floor of the two-storey ossuary of Pfeffikon,
Lucerne, was used as a grain store

Pour apprécier la signification architectoni-
que, fonctionnelle, sociale et magique de
I’ossuaire, il convient d’évaluer les différents
¢léments qui lui ont donné naissance. La
croyance en la résurrection des corps, axiome
de la doctrine chrétienne de la rédemption,
implique que 'on vénére la dépouille mortelle
de ’homme. Déja les conciles du VI€¢ siecle
interdisaient ‘de superposer deux morts dans
un méme tombeau. Or, pour des motifs reli-
gieux, les cimetiéres étaient disposés autour de

I’église en pleine agglomération, ce qui em-
péchait toute extension notable. Le manque de
place exigeait une nouvelle distribution des
tombes. Dés le XII¢ siécle, des documents ne
cessent de confirmer que I’on faisait ériger des
ossuaires par respect: respect pour les ancétres,
respect pour les membres de I’Eglise unie -
église militante ici-bas, église souffrante au
purgatoire, église triomphante au paradis -
qui formaient, selon la croyance meédiévale,
une unité vivante ou tous étaient responsables
les uns des autres. Au principe du respect se
rattache I'idée de la fonction protectrice de ces
petits édifices. Les synodes allemands du XI11¢
siecle, qui prescrivaient la construction d’os-
suaires, ordonnaient toujours de fermer les
cimetiéres et de déposer les ossements en lieu
sGr pour que les porcs et autres animaux er-
rants ne puissent pas les déplacer et les piétiner.
Le lieu sanctifié devait aussi éloigner les
mauvais esprits. On découvre aussi que I’eau
bénite ne devait pas seulement purifier le mort
de ses péchés, mais encore empécher les dé-
mons de s’emparer de son cadavre. Les lu-
miéres étaient dans l'ossuaire aussi indispen-
sables que le bénitier; ce pouvaient étre des
lampes a huile, des ampoules, des cierges, des
lumignons ou des lampes funéraires (illustra-
tion 57). A part la tradition spirituelle chré-
tienne — espoir d’entrer dans la lumiére éter-
nelle par le Christ - des conceptions magiques
jouent aussi un role: la lumiére doit réchauffer
les morts, I’huile doit nourrir les ames en peine
et adoucir leurs brulures; elle brille pour que
les morts voient plus clair, elle permet d’expier
les crimes, elle abrége le temps du purgatoire,
elle chasse et ¢loigne les mauvais esprits. Ce
lieu sacro-saint devait aussi protéger les osse-
ments contre le vol. Il est vrai qu’il exercait une
certaine attraction sur les guérisseurs; les livres
de médecine populaire indiquent de nom-
breuses recettes a base de dents, d’os, de cra-
nes, de mousses dérobés dans les ossuaires. A
coté du respect, la crainte des morts joue aussi
un role. Les morts peuvent contrarier et
tourmenter les vivants si tout n’a pas été fait
pour le repos de leur ame ou pour leur assurer
le séjour en un certain endroit.

En méme temps que les ossuaires se multi-
pliaient, le culte des reliques, florissant au
Moyen Age, gagnait en importance. C’est ainsi
que les ossuaires bretons ressemblent 4 des
reliquaires gothiques; on les nomme d’ailleurs
«reliquairesy. Le concile de Trente prescrit de
vénérer non seulement les ossements des
saints, mais ceux de tous les chrétiens morts
dans la paix du Christ. Dans les ossuaires de
Suisse centrale, on plagait a des endroits pri-
vilégiés les cranes des hommes particuliere-
ment méritants.

Une des raisons majeures du développement
et de la floraison de ce genre d’édifices sacrés
est le culte des ames en peine, qui fut confirmé
par le dogme du Purgatoire au concile de
Florence en 1439. Comme on I’a dit, le senti-
ment de réciproque responsabilité était grand
entre les morts et les membres vivants de I'E-
glise. Les vivants se sentaient obligés de faire
dire des messes pour les dmes en peine, de
distribuer des aumones, de prier et de faire des
bonnes ceuvres. Des almanachs indiquent
d’innombrables fondations de messes, des
processions et des dévotions qui avaient lieu
dans les ossuaires. En Suisse centrale, on en-
gageait parfois une fillette qui, pour une mo-

53



deste gratification, allait prier réguliérement
le rosaire pour les ames. Dans les Grisons, des
ficelles avec des nceuds fixées au crane in-
diquaient combien de priéres avaient été dites.
Les ames en peine, particulierement celles des
condamnés qui avaient été exécutés, passaient
pour de puissants intercesseurs. La «Légende
des morts reconnaissants», qui sortent des
tombeaux et des ossuaires pour défendre leur
bienfaiteur contre ses ennemis, est souvent
représentée dans les ossuaires de Suisse (ill. 66).
La véritable fonction de I'ossuaire consiste, a
coté du culte des morts, dans la conservation
des dépouilles mortelles. 1l s’agit généralement
d’ossements ou suivant la composition du
terrain (par exemple a Palerme ou a de trés
hautes altitudes ou le sol est le plus souvent
gelé) de corps momifiés ou desséchés. Le fos-
soyeur devait habituellement procéder au dé-
pot.dans 'ossuaire de deux cadavres a la fois,
et souvent au nettoyage des os, ce qui donnait
lieu a des plaintes a cause de 'odeur nauséa-
bonde et du désordre. En Lorraine et en Al-
sace, la famille en deuil se réunissait de nou-
veau a cette occasion pour des adieux définitifs.
A Beckenried, le fossoyeur demandait a la fa-
mille si elle désirait que le fils ain¢, ou un autre
enfant, portit lui-méme le crane du pére a
I’ossuaire. L’amoncellement des ossements
dépend de la conception de la mort qui régnait
a I’époque et qui détermine, conjointement
avec le culte des morts, les détails de I’archi-
tecture de I'ossuaire. Obligée de me limiter a
des généralités, je ne puis m’étendre plus
longuement sur des particularités régionales.
A TDorigine, les dépouilles mortelles étaient
sans doute entassées dans des fosses commu-
nes. Ce n’est que vers le début du second
millénaire que I'on a creusé des caveaux et
édifié au-dessus des chapelles. Le culte des
morts et le culte de la fécondité sont fré-
quemment enchevétrés. C’est sans doute la
raison pour laquelle les distributions de pains
avaient souvent lieu devant I'ossuaire et que,
dans le canton de Lucerne, I'étage supérieur
n’était pas une chapelle mais un grenier. 1l est
intéressant de noter la similitude de ce genre
d’ossuaires a deux étages avec les entrepots
gothiques en pierre, qui avaient aussi deux
étages, ainsi que I'alternance des destinations
sacrale et profane dans ces deux types d’édifi-
ces. Tandis que I'on entreposait du blé dans
I'ossuaire sanctifié, il était d’usage d’allumer
le samedi dans les entrepots des cierges pour
les dmes en peine. Les vicissitudes économi-
ques, politiques, sociales et religieuses qui
ébranlérent la société a la fin du Moyen Age,
et surtout les terribles épidémies de peste,
suscitérent un déferlement d’ceuvres littéraires
et artistiques consacrées a la précarité de la
condition humaine. Les ossements symboli-
saient le «memento mori». Les caveaux de-
vinrent plus accessibles. On construisit des
édifices a un étage caractérisés par une fagade
ou une partie de facade sans fenétre. Devant
se dressaient les «grilles des morts» (ill. 58), qui
étaient des claies de bois généralement peintes
en rouge derriére lesquelles s’entassait la
grande masse anonyme des ossements, té-
moignage du destin éphémeére des hommes.
Sur le mur opposé se trouvait en général une
large fenétre en forme de cintre, la «fenétre des
dmes» permettant de voir les ossements qui
rappelaient la vanité de I'existence terrestre et
incitaient a prier pour le repos des dmes en

54

peine. Souvent, toute la facade donnant sur le
cimetiére était en arcades, de sorte qu’en ve-
nant au cimetiére on était obligé de voir les
grilles des morts.

Au XVIe¢ siécle, I'iconographie de la mort se
modifie. L’art nordique de la Renaissance et
le maniérisme conservent le théme de la mort,
mais y joignent souvent des confrontations
piquantes ou érotiques. A partir des Danses
macabres de Niklaus Manuel et de Holbein, la
ronde médiévale des morts est remplacée par
une représentation individuelle du drame de
la mort. Au XVIIe siécle, sous I'influence de la
Contre-Réforme, de la guerre, des famines, des
¢émeutes, de la peste et de la croyance a la
sorcellerie, déferle toute une vague nouvelle
d’ceuvres littéraires et artistiques consacrées a
la vanité de la vie terrestre. En Italie et en
Bohéme, ce sont méme de vrais chefs-d’ceuvre
d’art décoratif baroque dont le matériau est
fait d’ossements. Les ossuaires baroques de
Suisse centrale rendent compte de cette rela-
tion avec la mort, devenue individuelle. IIs se
rapprochent par I'architecture du type général
des chapelles, mais remplacent les grilles des
morts par de simples niches murales ot ne sont
plus exposés que des cranes isolés, souvent
pourvus d’une inscription. Dans la région al-
pine, on trouve des ornements peints, des
adages, des symboles des différentes classes ou
des armoiries. En France, des cassettes en
pierre portant des inscriptions, des filets de
métal ou des draps de lin recouvrent les osse-
ments de certains morts, qui gardent ainsi leur
individualité.

Le culte des morts détermine bien d’autres
détails de I’architecture, entre autres les deux
portes que possédent beaucoup d’ossuaires.
Autrefois, I'office divin n’était pas limité au
cheeur de I'église; a certains jours, des pro-
cessions passaient en répandant des bénédic-
tions et des exorcismes a travers les tombes
jusqu’a 'ossuaire. Le rituel de 'entrée et de la
sortie a toujours eu une grande importance
dans la liturgie chrétienne. On voit aujour-
d’hui encore en Baviére les processions du «de
profundis» entrer dans l'ossuaire par une
porte et en sortir par ’autre. D’autres ossuaires
a deux portes forment le portique d’entrée du
cimetiére, par lequel passe le chemin rituel de
I'église. D’une part, la vue du mur fait de
cranes devait rappeler aux fidéles leur destin
mortel et les inciter a la contrition, d’autre
part, la signification juridique, religieuse et
magique des clotures, des portes et des seuils
était trés importante. C’était particuliérement
le cas pour la porte du cimetiere, qui séparait
le domaine sacré du domaine profane. On y
déposait et y bénissait la dépouille mortelle
une derniére fois pour que les démons ac-
compagnant le cortége funébre fussent exor-
cisés et que le mort prit congé de sa patrie
terrestre, comme aussi pour empécher des es-
prits maléfiques de ressortir pour aller tour-
menter les vivants. Les rites a la sortie du do-
micile mortuaire et sur le chemin du cimetiére
découlent des mémes conceptions.

L’ossuaire, qui est souvent un batiment de peu
d’apparence, peut étre considéré comme I'ex-
pression de lattitude autrefois trés complexe
a I’endroit de la mort et des morts: attitude ot
s’interpénétraient les idées et les fonctions les
plus diverses, le christianisme et le paganisme,
I'espérance dans la résurrection, les croyances
et les superstitions, la religion et la magie.

Le théme de la Danse macabre en Suisse

Suite de la page 30

ment changée: elle est moins effrayante malgre
son réalisme afin de ne pas heurter les gotts
bourgeois. Les confrontations macabres ont
lieu de nouveau dans le proche environnement
des mourants. Mais les détails du paysage, des
lieux et des personnages sont si foisonnants
que 'on ne distingue presque plus I’événement
et qu’il faut chercher dans la mélée ot se trouve
le fatal Meneur de jeu. On ne s’étonnera pas
de trouver a I’époque baroque une Danse
macabre également a Fribourg en Nuithonie.
Peinte par Pierre Wuilleret en 1608, elle orne
le cloitre des Cordeliers.

Mais également Zurich, ville réformée aux
tendances iconoclastes, a connu au XVII¢siécle
la Danse macabre, non par de grandes fresques
publiques, mais par les modestes gravures des
fréres Rudolf et Conrad Meyer de I’an 1650.
Certaines sont vaguement inspirées de la con-
ception artistique de Holbein, mais tout y est
plus simple, plus sobre. C’est a Manuel que se
référe I'idée du peintre de se consacrer aussi a
lui-méme une image macabre. Chez Conrad
Meyer, qui dut encore terminer seul la série,
le théme donne naissance a une scéne macabre
au sein de la famille. On y voit la Mort attirer
a elle son jeune frére Rudolf travaillant devant
son chevalet, ainsi qu’une sceur toute jeune,
tandis qu’elle épargne encore le vieux pére et
que, dans le fond, le peintre lui-méme observe
la scéne. Ainsi I’horrible ronde des messagers
de la Mort, déja en putréfaction, unis aux
grands personnages encore pleins de vie de la
Danse macabre médiévale, continue a traduire
une vision grave de I'existence dans une Suisse
bourgeoise qu’éclairent déja les premiers
rayons du siécle des lumiéres.

Certes les temps ultérieurs, comme aussi 1’¢é-
poque actuelle, ont donné suffisamment
d’occasions de représenter des destinées fu-
nébres collectives. Mais les ceuvres concues de
nos jours sont les créations originales des ar-
tistes; elles ne s’inscrivent plus clairement dans
le contexte de ’ancienne tradition de la Danse
macabre, qui s’était transmise pendant des
siecles. Traduit par Edmond Muller



	Beinhäuser = Ossuaires

