
Zeitschrift: Die Schweiz = Suisse = Svizzera = Switzerland : offizielle
Reisezeitschrift der Schweiz. Verkehrszentrale, der Schweizerischen
Bundesbahnen, Privatbahnen ... [et al.]

Herausgeber: Schweizerische Verkehrszentrale

Band: 52 (1979)

Heft: 11: Memento mori

Artikel: Das Motiv des Totentanzes in der Schweiz = Le thème de la danse
macabre en Suisse

Autor: Zinsli, Paul / Muller, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-774942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-774942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22

Bildteppich (Antependium) aus der Mitte des 13 .Jahrhunderts. Kirchliche Spende des

Bemer Schultheissen Thüring von Rigoltingen (t 1463). Der verwesende Leichnam ist

umgeben von Leidtragenden: den Deutschordenherren vonKöniz in der Mitte, ihrer
Schwesternkongregation rechts und der Trauerfamilie mit einemfürbittenden Heiligen
links. Schweizerisches Landesmuseum, Zürich

Parement d'autel du milieu du XVe siècle, don du bailli bernois Thüring von Rigoltingen
(mort en 1463). Le corps en décomposition est entouré de ceux qui le pleurent: les chevaliers
de l'Ordre teutonique deKôniz au milieu, la congrégation des Soeurs à droite et lafamille en
deuilgroupée autour d'un saint enprière, à gauche

Tappeto délia meta delXVsecolo. Dono alla chiesa del sindaco bemese Thüring von
Rigoltingen ft 1463). Lasalma in decomposizione è circondata da persone in gramaglie :al
centro ifrateIii deII'Ordine germanico diKöniz, a destra le suore della medesima congrega-
zione e, a sinistra, lafamiglia in lutto con un Santo intercessore

Antependium datingfrom the middle ofthe 15th century. Donated to the church by the
Bernese mayor Thüring von Rigoltingen (died 1463). The decaying corpse is surrounded by

mourners: the knights ofthe Teutonic Order ofKöniz in the centre, their sister congregation
on the right and the bereavedfamily with an interceding saint on the left

Das Motiv des Totentanzes in der Schweiz

«Media in vita in morte sumus» - «Mitten im
Leben sind wir vom Tod umfangen!» Was so
der St. Galler Mönch Notker der Stammler im
9.Jahrhundert formuliert hat, gehört zum
dauernden Wissen des Menschen, das sein
Dasein beschattet. Aber nicht zu allen Zeiten
hat sich diese eigenartige menschliche Einsicht
in derselben Weise ausgewirkt: als man noch
in selbstverständlich-gläubiger Heilsgewiss-
heit lebte, konnte man den Tod ohne Widerstand

als die notwendige Pforte zu einem
glücklichern Jenseits annehmen. Wenn aber im
Glauben das Endgericht bedrohlicher
hervortrat, wenn das Diesseits als ein besonderes
Glück stärker empfunden und doch in seiner
Nichtigkeit durchschaut wurde oder wenn gar
der Zweifel an der kirchlichen Lehre sich regte,
musste das Lebensende zu einem unerbittlichen

Abschluss werden, und die Schrecken des
Todes begannen schon jeden Augenblick
irdischen Daseins zu umdüstern.
Eine solche Wendung der Weltsicht ist im
europäischen Bereich seit dem Beginn des

14.Jahrhunderts eingetreten und spiegelt sich
fortan eindrücklich in Kunst und Schrifttum
des spätem Mittelalters. Kriegsgeschehen,
Naturkatastrophen, vor allem aber die
grassierenden Pestzüge haben den Gedanken ans
drohende Ende wachgehalten und die Not des
Sterbens wie das Schicksal der Verwesung im¬

mer wieder vor Augen geführt. Damals kam
jene «makabere» Grundstimmung auf, die
gleichsam den Tod schon in allem lebendigen
Wesen roch.
Von ihr zeugt etwa noch um die Mitte des

15.Jahrhunderts das im Landesmuseum
aufbewahrte gewirkte Antependium, eine Seelen-
altarstiftung des Berner Schultheissen und
höfischen Nachdichters Thüring von Ringol-
tingen: auf diesem Bildteppich sieht man im
Gittersarkophag einen schon verwesenden
Toten, umgeben von den die Messe leiernden
Deutschordensritter-Brüdern in der Mitte,
rechts von Nonnen der Schwesterkongregation
und links von der Trauerfamilie. Der warnende
Spruch aber lautet «an dise figur sönd ir
Sechen, üch wirt ouch allen also beschechen» (auf
diesem Bild sollt ihr erkennen, wie es auch
euch allen so ergehen wird). Ähnliches
vernahm man schon seit dem ausgehenden
13.Säkulum aus der Legende von der
schreckhaften Begegnung dreier Ritter mit drei
Verstorbenen, die den Lebenden zurufen:
«Was ihr jetzt seid, das waren wir; was wir jetzt
sind, das werdet ihr! » Diese Sentenz klingt nun
immer wieder auf und findet ihre ergreifendste
Gestaltung in dem um die Mitte des 14.Jahr¬
hunderts traumhaft erwachsenen Bildmotiv
des Totentanzes. Zuerst vielleicht bloss auf
handgeschriebenen Bilderbogen, später auf

Einblattdrucken verbreitet, vor allem aber in
grossen Figuren auf Friedhofmauern und
Kirchenwänden gemalt, entstanden solche
höchst makabren Darstellungen besonders in
französischen und deutschen Landen. Da
konnten damalige Zeitgenossen betrachtend
miterleben, wie die Menschen in ständischer
Ordnung vom Papst und Kaiser über alle
Stufen der geistlichen und weltlichen Machthaber

zum Bürger und Bauern, ja bis zum
Narren und Bettelmann hinab unbarmherzig
von Totengestalten erfässt und in den grausen
Reigen der Verwesung hineingezerrt werden -
der Tod ist der Herr dieser Welt! Zwar weist
der Prediger am Anfang des Bildzyklus meist
auf den Sündenfall und die Heilstat Christi
hin; aber am Ende wartet doch der Friedhof
und das Jüngste Gericht. Kirchliche Moral,
Ständesatire und eine «demokratische»
Genugtuung über die Gleichheit alles menschlichen

Geschicks durchziehen in verschiedener
Stärke diese schaurigen Szenen auch in den

untergesetzten Anrufversen der düstern Boten
wie in den Klagen der Abberufenen.
Über die Entstehung der Totentanzvision ist
viel geschrieben worden, ohne dass lreilich
alles geklärt worden wäre. Verschiedene
literarische Einflüsse, aber auch die alte
volkstümliche Vorstellung vom Reigen der
grabentstiegenen Toten auf dem Friedhof um

19



71

lu« femmît fcrifyftMtnfDMtHf
j She mûflVtfoie tw Stenfjeit pflegen i

Wit bem «ebtf ber niematib öerfcfjont,
©efegmteuej) t fo roirb cutfe g'lobnt.

©er(gbelm4Hrt.
!jab gat manchen Wann erfc&recff/

5 ©er mit bem £artitfc& war bebeeft :

9îun fïdbt mit mir ber grimme îobt/
93nb bringt mi# gat in greffe ÜTet^

Mitternacht haben hineingespielt. Die frühste
uns bekannte Wandbildfolge ist der Totentanz,
der um 1425 an die Mauer des Friedhofs der
«unschuldigen Kindlein» (des Innocents) in
Paris gemalt war, die längst vernichtet, uns
aber durch Holzschnitte des Druckers Guy
Marchant vom Ende des 15.Jahrhunderts -
wohl leicht abgewandelt und in Einzelszenen
aufgelöst - noch überliefert ist. Kaum zwei

Jahrzehnte nach dem Pariser Gemälde
erscheint das zeitgemässe Motiv auch bei uns in
den lebensgrossen Gestalten von tanzenden
Todesboten und Todgeweihten an der
Friedhofmauer des Predigerklosters von Basel.
Diese um 1440 noch während des letzten
mittelalterlichen Konzils und unmittelbar nach
einer furchtbaren Pestepidemie entstandene
Bilderfolge blieb durch lange Zeiten weit
berühmt und muss ein hochbedeutendes, pak-
kendes Werk gewesen sein. Es wurde aber
später mehrmals übermalt und auch verändert,

und weder die verbreiteten Stiche von
dem Basler Todesreigen noch die gewissenhafte

Kopie des Zeichners Emanuel Büchel aus
dem Ende des 18.Jahrhunderts vermögen uns
eine Vorstellung von der Eigenart und
Schönheit des ursprünglichen Zustands zu
geben. Als dann im Jahr 1805 die Friedhofmauer
zusammengerissen und das ganze Werk
endgültig zerstört wurde, konnten nur noch einige
Fragmente aus dem Ruin gerettet werden.
Durch sorgfältiges Abdecken der Überma-
lungsschichten auf diesen Relikten aber
gelangte man in jüngster Zeit überraschend doch
bis zum ersten Pinselstrich und der echten
Konzeption des frühen Meisters. Wenn man
dann noch die Aquarellkopien Emanuel
Büchels vom zweiten, lange unbekannt gebliebenen

Basler Totentanz heranzieht, der einst als
schlichte Wiederholung des grossen Totentanzes

bei den Predigern die Wände im
Kleinbasier Kloster der Dominikanerinnen
von Klingenthal unheimlich belebte, vermag
man die einmalige Urschöpfung, die vielleicht
keinem geringem als dem Meister Conrad Witz
zuzuschreiben ist, wieder einigermassen zu
rekonstruieren. Weit würdevoller, monumentaler

in der Haltung als in den veränderten
Fassungen schritten die Gestalten im langen
Zug meist bereits paarweise aufgegliedert,
daher. Zu einer Predigt wurde die düstere
Bilderreihe aber erst durch die Versbeischriften,
die bei den 24 altüberlieferten Figuren schon
vorgeprägt waren, während bei den 19 neuen
Bildern Basels auch das Wort neu hinzugeschaffen

worden ist. Diese Anrede- und
Antwortstrophen sind uns in den spätem
illustrierten «Führern» zum berühmten Tod von
Basel, wenn auch sprachlich erneuert, doch
authentischer erhalten als die Gemälde in den
Kupferstichen. Da spricht etwa der Ritter, nach
dem alten oberdeutschen Schema, zum Ritter,
dem er das Schwert aus der Scheide gerissen
hat:
«Herr Ritter, ir sind angeschriben.
Ritterschaft, die müsset ir triben Mit dem Tod und
sinen Knechten. Es hilft weder Striten noch
Fechten.»
Und der Reisige antwortet edel-gefasst:
«Ich han als strenger Ritter guot Der Welt
gedient mit hohem Muot. Nun bin ich wider
(gegen) Ritters Orden An disen Tanz gezwungen

worden.»
Es war wohl auch die Absicht, zum Ruhm der

Stadt Bern etwas dem berühmten Basler
Gemälde Ebenbürtiges zur Seite zu stellen, als
eine Gruppe von angesehenen Bürgern be-
schloss, in ihr Dominikanerkloster einen
eigenen grossen Totentanz zu stiften und dem
einheimischen Maler Nikiaus Manuel den
Auftrag zum Werk erteilte. Sicher hat man den
Künstler auch auf das Vorbild am Rheinknie
hingewiesen. Aber dieser hat aus einem andern
Zeitgeist heraus in den Jahren zwischen 1516
und 1519 etwas Neues und Persönlich-Eigenartiges

geschaffen. Da entstand auf der
Innenseite der südlichen Ummauerung wieder
eine Folge von nun vierzig, doppelpaarweise
unter zwei Bogenöffnungen hineinkomponierten,

lebensgrossen und teilweise neu
erfundenen Menschengestalten, die von sich wild
gebärdenden Toten weggezerrt, verspottet,
verführt werden, und auch hier sind es wieder
die Vertreter der alten Stände, die, symbolisch
für die ganze Menschheit, in verschiedener
Verfassung ihrem unwiderruflichen Ende

entgegengehen. Auch in Bern ist leider das

Originalwerk Manuels nach mancherlei
Zerstörung und Erneuerungen verschwunden.
Obschon es lange zu den Sehenswürdigkeiten
der Stadt gehört hatte, wurde es im Jahr 1660

«um Erweiterung der Gassen willen», wie es
heisst, «völlig weggethan» - musste also, wie
in Paris und Basel, angeblich der Forderung
des Verkehrs weichen, wohl aber auch, weil es
den Zeitgenossen schon veraltet und fremd
erschien.
Man vermöchte sich kaum mehr eine
Vorstellung von der Pracht und Ausdruckskraft
dieser Berner Gemäldefolge zu machen, wenn
uns nicht der Maler Aibrecht Kauw eine Kopie
in Gouache-Farben übermittelt hätte, die er
1649, elf Jahre vor der Vernichtung, von dem
sicher schon verwitterten Original gefertigt
hatte. Zwar enthalten diese verkleinerten
Wiedergaben wohl auch schon Übermaltes
und sind von Fähigkeit und Auffassungsweise
des Nachzeichners mitbestimmt. Aber sie las-

20



23 Grossbaster Totentanz: Tod und Edelmann. Szene aus
dem um 1440 von einem meisterlichen Künstler an die

Mauer beim Prediger-Klostergemalten Totentanz, dem

einst weitberühmten nTod von Basel». Das Bildwerk wurde
im Laufder Zeiten vielfach übermalt und teilweise erneuert,
bis es, schon arg zerstört, imJahre 1805 niedergerissen
wurde. Eine Vorstellung von der Bedeutung des

ursprünglichen Wandgemäldes vermitteln noch
verschiedene Kopien, diefreilich nur den spätem, schon

veränderten Zustand wiedergeben. Hier eine Abbildung aus
den zu Beginn des 17.Jahrhunderts geschaffenen

Kupferstichen des Mathias Merian (nach der späten
Ausgabe: «Todten-Tanz, wie derselbe in der löbl. u.
Weltberühmten Stadt Basel als ein Spiegel menschlicher

Beschaffenheit künstlich gemahlet und zu sehen ist ...Zu
finden beyjoh. Rud. Im Hof1744»),
24 Tod und Edelfrau. Kopie der Darstellung aus dem

Grossbasler Totentanz bei den Predigern durch den Basler
Zeichner Emanuel Büchel 1773 (Feder und Pinsel), der

uns auch den Klingentaler Totentanz von Kleinbasel durch

Aquarellwiedergaben seiner Hand überliefert hat.

23 Danse macabre de Bale : la Mort et le gentilhomme.
Scène de la Danse macabrepeinte vers 1440par un artiste

peintre sur le mur du couvent des Frères prêcheurs. Cette

œuvre a été arrachée en 1805. Diverses copies donnent

encore une idée de l'importance de lafresque originelle. Ici
une reproduction delà gravure de Mathias Merianfaite au
début du XVIIe siècle (d'après une édition ultérieure).
24 La Mort et la noble Dame. Reproduction de la Danse
macabre de Bâle, au couvent des Frères prêcheurs, par le

dessinateur bâlois Emanuel Büchel en 1773

23 Danza délia morte di Basilea: la morte e ilgentiluomo.
Seena délia danza macabra dipinta verso il 1440 da un
artista di grande maestria sul muro che cintava il convento
dei Domenicani. Il dipinto venne distrutto ne11805.
Esistono perà alcune copie chepossono dare un'idea di
quello che era il dipinto murale originale. L'illustrazione
propone un'incisione dell'inizio delXVIIsecolo di Mathias
Merian (seconda l'edizione del 1744).
24 La morte e una nobildonna. Copia di una scena délia
danza délia mortepressa la chiesa dei Domenicani, dovuta
al disegnatore basilese Emanuel Büchel, 1773

23 Dance ofDeath in Greater Basle: Death and the

Nobleman. A scenefrom the Dance ofDeath painted on the

wall near the Prediger monastery by an unknown master
about 1440. The much-restoredpainting wasfinally
demolished in 1805. Several copies stillgive some idea ofthe

original mural. Here a reproductionfrom the copper
engravings ofMathias Merian, done early in the 17th

century (from the late edition of1744).
24 Death and the Noblewoman. Copy ofthe scenefrom the

Dance ofDeath in Greater Basle by the artist Emanuel
Büchel ofBasle, 1773 (penandwash) 24 Kupferstichkabinett Kunstmuseum Basel

sen doch noch in Komposition und Farbigkeit
das Werk des schöpferischen Meisters erkennen.

Auch Manuel hat, wie in den alten
Totentänzen, die Allgewalt des Todes dargestellt.
Aber bei ihm, dem in der Renaissancezeit
verhafteten Künstler, gewinnt das irdische
Leben im Prunk der Gewänder und der Fülle
der Formen seinen eigenen Glanz und der
sterbende Mensch die eigene Würde und
Standhaftigkeit gegenüber den zappelig-grotesken

Angreifern aus dem Schattenreich.
Manuel hat es in seinen von Basel stark
abweichenden Bildern, nachdrücklicher aber in
den vielfach schon mit dem eigenen Wort
geformten Versen dargetan. Da steht etwa der
Ritter - es ist der dem Künstler nahvertraute
Deutschordensmann - allein unter dem
weitgespannten Bogen vor .einem hellen Himmel
dem ihn mit der Lanze an sich pressenden Tod
gegenüber, und wieviel männlicher als in Basel
tönen hier auch die Verse!
Der Tod: «Ritter Bruoder, us Gottes Kraft

Dem Glouben band ir vil Guots geschafft Und
ouch beschirmt die Christenheit Den Tod
versuochent mit Mannheit.» Worauf der
Ritter die stolze Antwort gibt: «Mit Türken
und Heiden han ich gestritten, Von Unglöu-
bigen vil erlitten. Aber mit keinem Sterckeren
han ich grungen, Der mich als der Tod hab
bezwungen.»
Recht verschieden allerdings sind die Sympathien

des Malerdichters unter die Todesopfer
verteilt: die höhere Geistlichkeit trifft viel Spott
und Ironie - wie weit freilich diese Verse erst
von spätem Restauratoren verschärft worden
sind, ist nicht völlig geklärt; der weltlichen
Obrigkeit gesteht er im allgemeinen ihr Recht
und Rechttun zu; mit den einfachen und
niedrigen Menschen aber weiss er sich
brüderlich verbunden. So steht er ollen in Bild
und Wort zu seinem wilden Gef ährten auf den
lombardischen Schlachtfeldern, dem Kriegsmann,

und selbst dessen Begleiterin, die Metze,
spricht der dudelsackpfeifende düstre Geselle

voll Rücksicht an. - Das Neue und Kühne in
Manuels Totentanz erweist sich aber vor allem
darin, dass die Menschen hier erstmals sich

ganz persönlich dem übermächtigen Gegner
stellen: die meisten der todgeweihten Gestalten

tragen das Porträt ihres jeweiligen Stifters.
Ja, der Künstler stellt sich selbst auf dem letzten
Bild - erstmals in der Geschichte der Totentänze

- als «der Maler» mit eigenem Namen
und prächtig gewandet in eigener Gestalt in die
düstere Reihe. «Manuel, aller Well Figur -
Hast gemalel an dise Mur» ruft ihm der kat-
zenhaft von hinten heranschleichende Todesbote

zu, «nun aber musst du sterben!»
Unerschüttert und in seiner reformatorischen
Gesinnung das Heil allein in Christus wissend,
doch im Abschied auch noch seiner Helfer
gedenkend, antwortet der Aufgerufene:
«Hilf, einiger Heiland, drum ich dich bitt!
Dann hie ist keines Blibens nit. So mir der Tod
min Red wirt stellen, So bhüet üch Gott, mine
lieben Gsellen!»

jfjc luüflt'f Mft'Jjic mit mir

21



2.5 Nikiaus Manuel: Tod mitJuden und Heiden; des Malers Manuel Selbstbildnis mit dem
heranschleichenden Tod.

Der grosse,farbenreiche Totentanzzyklus mit den 16 bewegten Szenen entstand als Stiftung
zeitgenössischer, mit ihren Wappen dokumentierter und teilweise auch porträtierter
Mitbürger in denjahren 1516-1519 an der Innenseite der Klostermauer bei den Dominikanern

(neben der heutigen Französischen Kirche) in Bern, wurde aber 1660 cum
Erweiterung der gassen willen» zusammengerissen. Doch besitzen wir noch die
eindrücklichen Gouache-Kopien von dem Werk, die der Maler Albrecht Kauw 1649 geschaffen
hat. Sie sindgegenwärtig (bis 2. Dezember) in der Manuel-Ausstellung im Kunstmuseum
Bern in der ganzen Folge zu betrachten, und esfindet sich da auch einepackende Ver-

grösserung der kühnen Darstellung von Manuels eigener Sterbestunde, die die Wirkung des

monumentalen Originals wiedergibt.
26 Nikiaus Manuel: Tod und Ritter. Der Maler, der selbst als Reisläufer dem Tod aufdem

Schlachtfeld entgegengeblickt hat, offenbart in dieser Szene die Sympathiefür den Krieger -
es ist die ihm vertraute Gestalt des Deutschrittcrordens vonKöniz -, indem er ihn allein
zwischen den beiden Säulen unter einen weiten Bogen stellt

2 5 Nikiaus Manuel: la Mort avec desjuifs et des païens et autoportrait du peintre Manuel
avec la Mort qui s'approche de lui en tapinois (25).
Le grand cycle très coloré de la Danse macabre avec les 46 scènes dramatiques est unefondation

de quelques contemporains que signalent leurs armoiries et dont quelques-uns sont même

portraiturés; il a étécréé de 1516 à 1519 sur laface intérieure du mur du couvent des

Dominicains (près de l'actuelle Eglisefrançaise) à Berne, mais il a été démoli en 1660. Nous

en possédons toutefois des copies remarquables exécutées à la gouachepar le peintre Albrecht
Kauw en 1649. Toute la série se trouve actuellement (jusqu'au 2 décembre) à l'exposition
Manuel au Musée des beaux-arts de Berne, où l'onpeut voir aussi un agrandissement
saisissant du tableau de Manuel le représentant à l'heure de sa mort.
26 Niklaus Manuel: la Mort et le chevalier (26). Lepeintre qui, comme lansquenet, a vu
lui-même la mort de près sur le champ de bataille, témoigne dans cette scène de sa sympathie

pour le guerrier, incarnépar un chevalier de l'Ordre teutonique deKôniz qui lui était

familier et qu 'ilplace seul entre deux colonnes sous une arche spacieuse

25 Niklaus Manuel: la morte con gli Ebrei e ipagani; i tratti delpittore Manuel si
ritrovano sul volto délia morte che si awicina carponi.
Ilgrande ciclo délia danza macabra, ricco di ejfetti policromi, comprende 46 scene movi-
mcntate chefiurono donate da concittadini contemporanei delpittore; i loro blasoni appaiono
nelle scene ed essi stessi vi sono in parte ritratti; Topera venue compiuta negli anni
1516-1519 sulla parete interna del muro che cintava il convento dei Domenicani (accanto
all'odiema chiesafrancese) a Berna. Nel 1660 il manufatto venne distndto. Ci sono perà
pervenute le copie dipinte a guazzo nel 1649 dalpittore AlbrechtKauw. La serie compléta

puà essere ammirata (fino al2 dicembre) nel quadro dell'esposizione delle opere di Manuel

presso ilMuseo d'arte di Berna; vifigura pure l'awincente ingrandimento del dipinto nel

quale Manuel titrasse Tora délia sua morte. La riproduzionepuà dare un 'idea di quello che

era l'originale monumentale.
26 Niklaus Manuel: la morte e il cavalière. Ilpittore, che nella sua esperienza di
mercenario aveva conosciuto il volto délia morte sui campi di battaglia, in questa scenafa
risaltare la simpatia che egli sente per ilguerriero (si tratta di unpersonaggio a luifamiliare
dcll'Ordine del cavalieri germanici diKöniz); il cavalière infatti èpresentatofia due

colonne sotto un ampio arco

25 Niklaus Manuel: Death withJews and Heathens; a self-portrait ofthe artist with death

creeping up on him.
The large, colourful Dance ofDeath cycle with 46 animated scenes was a gift ofcitizens, who

arc represented by their armorial bearings and in some cases byportraits, in the period
1516-1519. It was painted on the inside wall ofthe Dominican monastery in Berne (beside
the modern French Church), but was destroyed in 1660. We stillpossess impressive gouache
copies made by the painter AlbrechtKauw in 1649. They can atpresent be seen in their

entirety in the Manuel exhibition in the Kunstmuseum, Berne (tillDecember 2), where there

is also a striking enlargement ofthe bold depiction ofManuel's own death thatpreserves the

effect ofthe monumental original.
26 Niklaus Manuel: Death and the Knight. The artist, who as a mercenary hadfaced death

himselfon thefield ofbattle, reveals his sympathyfor thefighting man in this scene—it is a

knight ofthe Teutonic Order ofKöniz, afigurefamiliar to him—by placing him alone with
Death between two pillars under a wide arch

22



«Der Tod» - in Manuels Versen ist es bereits
der personifizierte Vernichter irdischen
Lebens; in den Bildern aber geistern noch die
männlichen und weiblichen Toten des alten
makabren Reigens. Eindeutiger als der
unerbittliche Thanatos erscheint das nun ganz
entfleischte Gerippe auf den kleinen
holzgeschnittenen «Todesbildern», die der
berühmte Hans Holbein d.J. 1526 in Basel
entworfen und für die sein kunstreicher, jung-
verstorbener Helfer Hans Lützelburger noch
zum grossen Teil die Stöcke geschnitten hat. Im
Druck sind diese Bildchen aber erst 1538 in
Lyon herausgekommen und wurden wegen
ihrer einmaligen Gestaltung gleich weitherum
verbreitet. In der ihnen vertrauten Umgebung
und bei ihrem werktäglichen Tun überrascht
nun hier der Tod die Lebenden: den Arzt in
der Sprechstunde, den Sterndeuter vor der
Himmelskugel. Es herrscht in diesen Darstellungen

dieselbe «neuzeitliche» Gesinnung wie
bei Manuel und eine noch verschärfte
sozialkritische Ironie, etwa wenn der Grafvon einem
Bauern mit seinem eigenen Schild erschlagen,
der Ritter hier nun grausam von einem
gemeinen Mann durchstochen wird - es ist die
Zeit des ersten grossen Bauernkriegs! Doch
offenbart sich anderseits auch dieselbe
humanistische Auffassung von der Grösse des

Menschen, etwa wenn der Domherr ungebeugt
und ihn ruhig anblickend neben dem Tod
einherschreitet. - Dass diese eindrücklichen
kleinen Bildchen in der künstlerischen
Komposition von einer ungewohnten Monumentalität

sind, zeigte sich bald schon in vergrös-
serten Nachdrucken, vor allem aber in dem
wenig bekannten Wandbildzyklus des einst in
einen Korridor des bischöflichen Schlosses

gemalten Totentanzes von Cliur. Dies Bilderwerk

ist der erste schweizerische «Totentanz»,
der uns, nie übermalt, wenn auch teilweise
abgeblättert und beschädigt, bis heute erhalten
geblieben ist. Dass diese 1543 in grauen und
bräunlichen, weiss gehöhten Tönen gemalten
36 Szenen auf Holbeins wenige Jahre vorher
erschienene kleine Todesbilder zurückgehen,
zeigt sich schon beim ersten Anblick, zum
Beispiel auf unseren Reproduktionen beim
Vergleich der Darstellung des «Domherrn».
Aber eine bloss sklavische Nachbildung durch
einen unbedeutenden Kopisten haben wir
keineswegs vor uns. Bedeutet es schon eine
Leistung, die minuziöse «Vorlage» ungefähr
300fach in einer andern Technik zu vergrös-
sern und so die weite Fläche füllend neu zu
beleben, so wird sie noch gesteigert durch den
andersartigen Stimmungsgehalt des Churer
Malers, dessen Namen wir leider nicht kennen.

Die helle Klarheit der Todesbegegnungen bei
Holbein ist hier in ein diffuses Dunkel
eingegangen, romantische Berglandschaften und
wildwüchsiges Gesträuch rahmen da die
Handlung, und unruhige Lichter flackern auf.
Zur weichern Gestimmtheit gesellt sich eine
verhaltenere Aussage; gedämpft sind überall
die sozialkritischen Züge, das Bild des vom
Bauern erschlagenen Grafen ist sogar ersetzt
durch Dürers Stich von «Ritter, Tod und
Teufel». Das neu entfaltete Hofleben des

damaligen kunstliebenden Bischofs Luzius Iter
sollte wohl nicht neben dem «Memento mori»
noch durch Unliebsames aus der gesellschaftlichen

Welt gestört werden.
Der Zeit des Barock mit ihrer Spannung von
Weltfreude und Todesängsten konnte das
makabre mittelalterliche Motiv des Todesreigens

nicht fremd bleiben, und sie hat es sich
in neuer Weise angeeignet. Im altgläubig
gebliebenen Luzern, wo seit 1574 die Jesuiten
eingezogen waren und mit ihrem modernen
Kunststil auch dem neuen Daseinsgefühl der
katholischen Restauration den Weg bereiteten,
malte um 1615 Jakob von Wyl einen solchen
«Spiegel menschlicher Hinfälligkeit» auf

grossen Leinwandbildern für ihr Ordenskloster.

Es sind farbenprächtige Malereien in Öl
nach der zeitgemässen Auffassung der vene-

23



zianischen Kunst. Nur noch 24 Totentanzpaare
werden hier in der alten Ordnung der Stände
im ununterbrochenen Nebeneinander stark
bewegter Szenen vom Knochenmann
überrascht. Zwar trifft dieser seine Opfer nun in der
Tracht einer neuen Gegenwart und auch mitten

in ihrem Alltag beim gewohnten Arbeiten
und Sinnen wie bei Holbein; aber wie bei
Manuel und dessen Vorgängern hat sie von
Wyl noch vor einen gleichartigen Hintergrund
gestellt, um allein das furchtbare Geschehen
hervorzuheben. Da findet (auf unserer Abbildung)

etwa der Tod die Jungfrau vor dem mit
reichem Schmuck überdeckten Tisch, er packt
den sich entgegenstemmenden Wucherer recht
handgreiflich an, und dem Krämer entreisst er
seine Bürde. Sanft naht er sich dem Maler- von
Wyl hat das Motiv, wie dann auch seine
Nachfolger, von dem Erfinder Manuel
übernommen. Es ist hier auch der junge von Wyl
selber, der sich mit entsagender Gebärde, den
Malstock in der Linken, das feingeschnittene
Gesicht abgewendet, in sein Schicksal ergibt.
Weiss er schon, dass es auch ihn bald, noch in
seinem 33. Lebensjahr, erreichen wird?
Ein Jahr darauf heiratet sein Malschüler Caspar

Meglinger die Witwe des Meisters und trägt
auch die Sorge für dessen sechs Kinder. Von
Meglinger und seiner Werkstatt stammt der

Totentanz in den dreieckigen Giebelfüllungen
auf der Luzerner Spreuerbrücke, von deren
ursprünglich 67 Tafeln man die meisten noch
heute am Ort betrachten kann. Der künstlerische

Abstand von Meglingers zwischen 1626
und 1632 gemalten Darstellungen gegenüber
dem Werk von Wyls ist augenfällig, auch wenn
vieles darin als blosse Gesellenarbeit anzusehen

ist. Aber auch die ganze Auffassung ist
anders geworden - einem stadtbürgerlichen
Geschmack zuliebe - bei aller Realistik weniger
schreckhaft. Die Begegnungen finden nun
wieder in der nahen Umwelt der Sterbenden
statt. Doch die Einzelheiten in Landschaft,
Raum und Figuren überwuchern oft dermas-
sen, dass das eigentliche Geschehen zunächst
kaum zu erkennen ist und der verhängnisvolle
Spielverderber erst aus dem Gewirr
herausgesucht werden muss.
Dass das ebenfalls katholisch geprägte
Freiburg i. Ü. zur Barockzeit auch einen Totentanz
im Kreuzgang der Cordeliers - hier von Pierre
Wuilleret 1608 - erhalten hat, wundert nicht.
Doch auch das wenig bilderfreundliche
reformierte Zürich ist im 17.Jahrhundert noch zu
seinem Todesreigen gekommen, allerdings
nicht in einem öffentlichen grossen Wandgemälde,

sondern in den bescheidenen Stichen
der Brüder Rudolf und Conrad Meyer aus dem

Jahre 1650. Holbeins künstlerische Konzeption
ist darin für manches Blatt ein fernes

Vorbild gewesen; aber alles ist hier nun
schlichter und intimer geworden. Von Manuel
stammt ebenfalls die Anregung, dem «Maler»
noch ein eigenes Todesbild zu widmen. Bei
Conrad Meyer, der allein die Bilderfolge noch
vollenden musste, ist aus dem Motiv eine
makabre häusliche Familienszene geworden. Da
sieht man - und der Künstler schaut im
Hintergrund selber zu -, wie der Tod seinen jungen
Bruder Rudolf bei der Arbeit an der Staffelei
abruft und wie er auch die noch jugendliche
Schwester mit sich fortzieht, während er den
greisen Vater noch immer schont. So
ernstbeschaulich klingt der visionäre, grausige
Reigen verwesender Leichenboten und noch
lebensgieriger Standespersonen des
mittelalterlichen Totentanzes in der schon der
Aufklärung zugewandten bürgerlichen Welt der
Schweiz aus.
Anlass, gemeinsame Todesschicksale zu
gestalten, hat freilich die folgende Zeit noch
genug gegeben und gibt auch die heutige noch
zu reichlich. Aber die jetzt erwachsenen Bilder
stehen nun als originelle Schöpfungen Einzelner

nicht mehr so deutlich im Zusammenhang
der Jahrhunderte übergreifenden alten
Totentanztradition. Paul Zinsli

24



gssägfö\ 'c :

i '
:

27 Nikiaus Manuel: Tod mit Kriegsmann und Metze. Stolz schreitet der Reisige einher, die
eine Hand am Schwertgriff, die andere an der Halbarte, und sein Bubefolgt ihm mit den
Beidestücken, während der recht «schitere» Todesbote ihnfast ein wenigfurchtsam am Arm
nimmt. - Der Metze spielt der Tod eine verlockende Melodie aufdem Dudelsack vor. Die
begleitenden Verse beweisen, wie mild unser reisiger Maler vom Schicksal dieser Gejährtin
im Felde denkt.
28 Tod und «Handwerchsrnann»; Tod und «armer Mann». Die beiden Bilder und stärker
noch die zugehörigen Verse offenbaren Manuels soziale Einstellung. Der Tod setzt den
Höhern und Gewaltigen viel stärker zu als den einjachen Leuten. Mit dem Handwerker -
dargestellt ist bei diesem von unserm Maler erstmals erfundenen Bildthema in der
Totentanztradition der Schneidermeister Lienhard Tremp, Zwingiis Schwager und bedeutender
Förderer der Reformation in Bern - lässt sich das Knochengerüst in ein Moriskentänzchen
ein. Den armen alten Mann, der «vil Hunger leyd (litt) ujjdiser Erden», begleitet es mit
sanßen Flötentönen zum erlösenden Ende

27 Nikiaus Manuel: la Mort avec le guerrier et avec la courtisane (27). Le lansquenet
s'avancefièrement, une main sur la garde de l'épée et l'autre sur la hallebarde, et son
servant le suit avec les pièces du butin, tandis que le messagerfunèbre décharné le prend
presque timidement par le bras. -Ala courtisane, la Mortjoue un air charmeur sur sa

cornemuse. Le commentaire en versprouve que notrepeintre soldat évoque avec tendresse le

sort de cette compagne de guerre.
28 Im Mort et l'artisan; la Mort et le «pauvre homme» (28). Les deux images, etplus
encore leur commentaire en vers, révèlent l'attitude sociale de Manuel. La Mortprocède
beaucoup plus rudement avec les grands et les puissants qu'avec les gens simples. Avec
l'artisan, elle se livre à une danse burlesque, tandis qu'elle accompagne le pauvre vieillard
vers sa délivrance aux doux sons de saJliite

27 Niklaus Manuel: la morte con un guerriero e una cortigiana. Il mercenario avanza con

passo orgogtioso, in una mano l'impugnatura délia spada e nell'altra l'alabarda, seguito dal
suofante con il bottino, mentre il messaggero délia morte «alquanto malconcio» lo ajjerra per
un braccio quasi con apprensione. La morte suona con la cornamusa una melodia seducente

per laprostituta. Dai versi elle accompagnano il dipinto risalta lutta la comprensione del

pittore, un tempo mercenario, per il destina di questa compagna di avventura sut campo di
battaglia.
28 La morte e l'artigiano; la morte e ilpovero. Le due composizioni, e ancora dipiù i versi
che Ii accompagnano, sono indicativi delpensiero sociale di Manuel. La morte si accanisce

contro i superiori e ipotenti, mostrando indulgenzaper i semplici. Con l'artigiano lo scheletro

si abbandona ad una danza moresca, mentre una dolce melodia delJlauto accompagna il
povero vecchio verso la redenzionefinale

2 7 Niklaus Manuel: Death with Soldier and Whore. The mercenary stridesproudlypast,
one hand on the hilt ofhis sword, the other holding his halberd, and his boyfollows him with
his booty, while a rather meek Death takes him hesitantly by the arm. Death lures the whore

byplaying her a tempting air on the bagpipes. The accompanying verses show what a mild
view the soldier-painter took ofthe destiny ofthis type ofcamp-follower.
28 Death and the Craftsman; Death and the Poor Man. The two pictures reveal Manuel's
social attitude, which comes out even more clearly in the verses. Death affrights the high and

powerfulfar more than simplefolk. The skeletonfigure is even ready to engage in a sort of
morris dance with the craftsman, and accompanies thepoor man with the soft notes oj his

flute to an end that is also a deliverance

25



Sum quidem Si ego mortalis
homo.

SAP. VII

Je porte le faincfl facrement
Guidant le mourant fecourir,
Qui mortel fuis pareillement*
Et comme luy me fault mourir*

Subiro morientur,& in media ncfte turban
buntur populi,& auferent violcntum
abfcg manu.

I O B XXXIIII

Peuples foubdainfcfleueront
A lencontre de l'inhumain,
Et le uiolcnt ofteront
D'auec eulx fans force de main*

29 30

Hans Holbein derJüngere schufin der Mitte der 20erJahre noch in Basel seine kleinen
Todesbilder, die, von demjungen Hans Lützelburger aufsfeinste in Holz geschnitten, erst

1538 zu Lyon im Druck erschienen. Es handelt sich bei dieser meisterlichen Schöpfung nicht
mehr um einen mittelalterlichen Totentanz, sondernjetzt eindeutig um die Begegnung des

Menschen mit seinem Tod in seiner bestimmten Sterbestunde, mitten in seinem Wirken und
in seiner vertrauten Umgebung.
29 Tod undPfarrherr 30 Tod und Ritter

Hans Holbein leJeune a crééà Bale vers 1525 ses petits tableaux de la Mort, qui ont été très

finement gravés sur bois par lejeune Hans Lützelburger, puis imprimés à Lyon seulement en
1538. Il ne s'agitplus dans cette création magistrale de danse macabre au sens médiéval,
mais très nettement de la rencontre de l'homme avec sa mort quand sonne sa dernière heure et

qu'il vaque à ses occupations dans le cadrefamilier.
29 La Mort et le curéde paroisse 30 La Mort et le chevalier

Hans Holbein, detto il Giovane, dipinsepure a Basilea verso la metà degli anni venti la serie

dipiccoli quadri dedicati al tema délia morte; essifurono ripresi dal giovane Hans
Lützelburger il quale incise con grande cura lastre di legno che trovarono impiego solo nel
1538 nell'edizione di Lione. Questa creazione di grandepregio artistico non èpiù limitata
alla danza macabra secondo la tradizione medioevale, ma ciprésenta con dovizia di dettagli
Tincontro dell'uomo con la morte, l'approssimarsi deII'orafinale; ipersonaggi sono colti in
mezzo al loro operare e nell'ambiente che è lorofamiliäre.
29 La morte eilpriore 30 La morte e il cavalière

Hans Holbein the Younger completed his smallpictures ofDeath in the mid-twenties ofthe
16th century, while he was in Basle. Finely engraved in wood by theyoung Hans Lützelburger,

they were eventually printed in Lyons in 1538. This masterly cycle is no longer a

Dance ofDeath in the medieval sense but aportrayal ofman's meeting with death at the

appointed hour, in the midst ofhis normal activities andfamiliar surroundings.
29 Death and the Cleric 30 Death and the Knight

Literaturangaben
Von neuern Gesamtdarstellungen seien nur erwähnt
Buchheit Gert: Der Totentanz, seine Entstehung und Entwicklung.

Horen-Verlag, Berlin 1926
Rosenfeld Hellmut: Der mittelalterliche Totentanz. Entstehung,

Entwicklung, Bedeutung. Münster/Köln 1954
Cosacchi Stephan: Makabertanz. Der Totentanz in Kunst,
Poesie und Brauchtum. Meisenheim am Glan 1965

Zu Basel
Maurer François: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt, Bd. V: Die Kirchen, Klöster und Kapellen, Basel 1961
Boerlin Paul-Henry: Der Basler Prediger-Totentanz (Separatdruck

aus «Unsere Kunstdenkmälen>, Jg. XVII, 1966, Nr.4)
Riggenbach Rudolf: Die Wandbilder des Klosters Klingenthal,
in: Fr. Maurer, Kunstdenkmäler Basel-Stadt, Bd. IV, Basel
1961
Über Basel und die spätem Totentänze siehe auch:
Riggenbach Rudolf: Basler und Schweizerische Totentänze
(Sonntagsblatt der «Basler Nachrichten» Nr. 40, vom 4. Okt.
1942)

Zu Bern
Fluri Adolf: Nikiaus Manuels Totentanz in Bild und Wort
(Neues BernerTaschenbuch auf das Jahr 1901, Bern 1 900)
Mojon Luc: Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, Bd. V: Die
Kirchen der Stadt Bern (S. 70-83), Basel 1969
Zinsli Paul: Der Berner Totentanz des Nikiaus Manuel.
P. Haupt, Bern 1 953, 2. Aufl. 1 979

Zu Chur
Zinsli Paul: Die Churer Todesbilder (in: «Anzeiger für Schweiz.
Altertumskunde», Bd. XXXIX, 1937)
Poeschel Erwin: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden, Bd. VII: Chur und der Kreis der fünf Dörfer (1948),
S. 220-227
(Als mögliche Meister der heute im Rätischen Museum
aufbewahrten Wandbilder) hat Zinsli 1937 die Brüder Gallus
und Lukas Bockstorfef genannt, Riggenbach hat die Zuschrei-
bung übernommen, Poeschel sie nicht abgelehnt)

Zu Luzern
Müller Werner Y.: Der Luzerner Totentanz von Jakob von Wyl.
Morgarten-Verlag, Zürich 1941 (das Bildwerk befindet sich
heute im Regierungsgebäude von Luzern)
Der Totentanz auf der Spreuerbrücke in Luzern, Räber u. Cie.,
Luzern 1937 (ohne Herausgebernamen, aber mit einer
Einleitung von Paul Hilber.): 3.Auflage 1961 (mit anderer
Einleitung)
Reinle Adolf: Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. II:
Die Stadt Luzern, I.Teil: Die Spreuerbrücke, S. 98ff., Basel
1953
Zu Freibürg
Strub Marcel: Les monuments d'art et d'histoire du Canton de
Fribourg. Tome III: La ville de Fribourg, p. 84ff., Bâle 1959
ZuZürich
Meyer Rudolf und Conrad von Zürich: Totentanz aus dem
Jahre 1650, Neudruck nach den Originalplatten (Einleitung
von Hans Trog), Verlag Art. Institut Orell Füssli, Zürich, ohne
Jahrgang

26



Le thème de la Danse macabre en Suisse

«Media in vita in morte sumus» (au cœur de
la vie nous sommes cernés par la mort): ce que
le moine saint-gallois Notker-le-Bègue exprimait

ainsi au IXe siècle est un axiome de la

sagesse des hommes qui assombrit leur destin.
Mais cette prise de conscience propre à

l'homme ne s'est pas manifestée de la même
manière à toutes les époques. Lorsque l'on
vivait encore dans la certitude du salut fondée
sur une foi inébranlable, on se résignait à

considérer la mort comme la porte obligatoire
vers un au-delà plus heureux. Mais lorsque le

Jugement dernier apparut plus menaçant au
croyant, lorsque la vie d'ici-bas fut ressentie
plus fortement comme un appréciable
bonheur, même quand on en percevait la vanité,
ou surtout quand on se mit à douter des

enseignements de l'Eglise, la fin de la vie devint
un impitoyable dénouement et l'angoisse de
la mort commença à assombrir chaque instant
de l'existence terrestre.
Ce changement de la vision du monde s'est
manifesté en Europe dès le début du XIVe siècle
et a continué ensuite à se refléter dans l'art et
les lettres de la dernière période du Moyen
Age. Les guerres, les catastrophes naturelles,
et surtout les redoutables épidémies de peste,
ont entretenu dans la pensée l'image de la fin
imminente, des affres de la mort et de
l'inéluctable décomposition. On vit ainsi se former
une conception macabre du monde, où
l'odeur de la mort hantait déjà tout être vivant.
Un parement d'autel datant vers le milieu du
XVe siècle conservé au Musée national
témoigne encore de cette conception. Il s'agit
d'un autel funéraire fondé par le bailli et
versificateur bernois Thüring von Ringoltingen.
On voit sur cette tapisserie un mort en voie de

décomposition dans un sarcophage grillagé;
il est entouré, au milieu par des frères de
l'Ordre des chevaliers teutoniques qui
célèbrent la messe, à droite par les religieuses
d'une congrégation et à gauche par la famille
du défunt. L'adage en haut allemand invite à

«voir sur cette image ce qu'il adviendra de
tous». C'est une idée semblable qui se dégage
déjà d'une légende de la fin du XIIIe siècle, où
trois chevaliers font l'effrayante rencontre de
trois trépassés qui leur crient: «Nous étions ce

que vous êtes, vous deviendrez ce que nous
sommes.»
Cette sentence revient sans cesse et trouve son
expression la plus saisissante dans le thème
imagé de la Danse macabre, qui se développe
allégoriquement vers le milieu du XIVe siècle.
Ces représentations macabres n'ont
probablement figuré au début que sur des feuilles de
manuscrits, puis sur des planches gravées, mais
elles furent peintes aussi en grandeur nature
sur les murs des cimetières et des églises,
surtout en France et en Allemagne. Les

contemporains pouvaient y voir les hommes de

tout rang, depuis le pape et l'empereur, en
passant par tous les degrés de la puissance
temporelle et spirituelle, jusqu'au bourgeois
et au paysan, et même jusqu'au fou et au
mendiant, tous saisis impitoyablement par des

squelettes et entraînés dans l'horrible ronde de
la putréfaction. La Mort est le maître de ce
monde! S'il est vrai que le cycle imagé se réfère
au début au péché originel et à la rédemption

par le Christ, le cimetière et le Jugement dernier

n'en sont pas moins promis à tous. La
morale religieuse, la satire sociale, et une
satisfaction «démocratique» inspirée par l'égalité

du destin de tous les humains, ainsi que les

avertissements des lugubres messagers de la
mort et les plaintes des trépassés inscrits au-
dessous, forment le commentaire plus ou
moins vigoureux de ces terribles scènes.

On a beaucoup écrit à propos de l'origine de
la vision de la Danse macabre, sans que pour
autant tout ait été élucidé. Diverses influences
littéraires, comme aussi l'ancienne légende
populaire des morts sortant de leurs tombeaux
et se réunissant dans le cimetière à minuit, ont
joué un rôle. La plus ancienne série de fresques
qui nous soit connue est la Danse macabre
peinte en 1425 sur le mur du cimetière des

Innocents à Paris. Bien que détruite depuis
longtemps, elle nous a été transmise, légèrement

modifiée et découpée en scènes distinctes,

par les gravures sur bois de Guy Marchant
vers la fin du XVe siècle. A peine quelque vingt
ans plus tard, le même thème apparaît en
Suisse sous forme de personnages grandeur
nature représentant des morts dansant avec des

messagers funèbres sur le mur du cimetière du
couvent des Frères prêcheurs de Bâle. Cette
suite de tableaux peinte vers 1440, encore
pendant le dernier concile médiéval et
immédiatement après la terrible épidémie de peste,
est restée célèbre pendant longtemps; c'était
probablement une œuvre d'art importante et
émouvante. Elle fut plus tard repeinte
plusieurs fois et aussi modifiée, et ni les gravures
très répandues de la Danse macabre bâloise,
ni la copie scrupuleuse du dessinateur Emanuel

Büchel, de la fin du XVIIIe siècle, ne

peuvent donner une idée de l'originalité et de
la beauté de l'œuvre primitive. Quand en 1805
le mur du cimetière fut démoli et l'œuvre
définitivement détruite, on ne put en sauver que
quelques fragments. Toutefois, grâce à une
élimination minutieuse des parties repeintes,
on a pu récemment redécouvrir le trait de

pinceau initial et l'authentique conception du
vieux maître. Si maintenant l'on recourt aux
aquarelles d'Emanuel Büchel représentant la
seconde Danse macabre de Bâle restée

longtemps inconnue - une simple reproduction de
celle des Frères prêcheurs ornant lugubrement
les murs du couvent des Dominicaines de
Klingenthal à Petit-Bâle - on parvient à
reconstituer la peinture originelle extraordinaire,

qu'il sied peut-être d'attribuer au célèbre

peintre que fut Conrad Witz. Avec beaucoup

plus de dignité et de solennité dans
l'attitude qu'il n'y en a dans les versions modifiées,
les personnages s'avancent en un long cortège,
le plus souvent par couples. Mais la lugubre
série d'images n'est devenue vraiment un
«sermon» que grâce aux inscriptions en vers
qui accompagnaient déjà les vingt-quatre
figures anciennes, alors que pour les dix-neuf
nouvelles - celles de Bâle - on créa aussi de
nouvelles paroles. Les strophes transcrivant
l'échange de paroles ont été conservées dans
des guides illustrés ultérieurs de la célèbre
Danse macabre de Bâle plus fidèlement - mais
avec quelques innovations linguistiques - que
ne l'ont été les tableaux dans les gravures. C'est

ainsi que, d'après l'ancienne version en haut
allemand, le dialogue suivant s'engage entre
deux chevaliers, dont l'un avait arraché à

l'autre son épée du fourreau: «Messire
chevalier, votre tour est venu. La chevalerie, vous
devez la pratiquer avec la Mort et ses servants.
Les parades et l'escrime ne servent de rien. -
J'ai toujours été, répond l'autre, un féal
chevalier qui ait bien servi le monde avec un grand
courage. Voici que j'ai été contraint à cette
danse contraire à l'Ordre de la chevalerie.»
Il était probablement dans les intentions d'un
groupe de vénérables bourgeois de Berne de
susciter, à la gloire de leur ville, une œuvre qui
pût rivaliser avec le célèbre tableau bâlois,
lorsqu'ils décidèrent de doter aussi leur couvent

de Dominicains d'une grande Danse
macabre et d'en confier l'exécution au peintre
bernois Niklaus Manuel, sans doute après
l'avoir orienté vers le modèle de la Cité
rhénane. Mais, sensible à un autre courant spirituel

de l'époque, celui-ci créa dans les années
1516 à 1519 quelque chose de nouveau et
d'absolument original. On vit apparaître de

nouveau sous son pinceau, du côté intérieur
de l'enceinte sud, une série de quarante
personnages grandeur nature mais d'une
conception neuve; c'étaient chaque fois deux
couples, sous chacune des arcades, qui sont
entraînés, nargués et fourvoyés par des squelettes

grimaçants. Ici encore, des représentants
des vieilles classes sociales symbolisent toute
l'humanité; malgré des états d'âme divers, tous
vont au-devant de leur inéluctable destin.
Malheureusement à Berne aussi, l'œuvre
originelle de Manuel a disparu après bien des

dégradations et des rénovations. Quoiqu'elle
eût compté parmi les précieuses curiosités de
la ville, elle fut en 1660 sacrifiée «à l'élargissement

des rues» et «complètement éliminée».
De même qu'à Paris et Bâle, elle dut céder aux
exigences du trafic, mais il est probable aussi

qu'elle déconcertait déjà les contemporains.
Il serait bien difficile aujourd'hui de se faire
une idée de la splendeur et de la puissance
expressive de cette suite bernoise de tableaux,
si le peintre Albrecht Kauw ne l'avait perpétuée
par des gouaches en couleurs qu'il exécuta en
1649, onze ans avant la destruction de l'original,

qui était sans doute déjà défraîchi. Ces

reproductions de format réduit ont aussi été

repeintes partiellement et sont influencées par
les tendances et les conceptions de celui qui les

a faites. Elles laissent toutefois reconnaître, par
la composition et le coloris, l'œuvre du créateur.

Manuel aussi représente la toute-
puissance de la Mort, de même que les
anciennes Danses macabres. Mais chez ce peintre,
qui appartient déjà à la Renaissance, la vie
terrestre garde son éclat grâce au faste des

vêtements et à la plénitude des formes; de même
l'homme appelé à mourir conserve sa

contenance et sa dignité en face de ses persécuteurs
agités et grotesques, échappés au royaume des
ombres. C'est ce que Manuel a exprimé avec
insistance dans ses tableaux, qui s'écartent
fortement de ceux de Bâle, comme souvent
aussi dans ses propres inscriptions en vers.
Ainsi le chevalier, qui appartient à l'Ordre
teutonique familier à l'artiste, se trouve seul

sous la vaste arcade, devant un ciel azuré, en

27



face de la Mort qui le presse contre elle avec
sa lance. Les vers aussi sont empreints de plus
de force virile. «Frère chevalier par la grâce de
Dieu, dit la Mort, vous avez bien servi la Foi
et aussi protégé la chrétienté. Mais la virilité ne
sert à rien contre la Mort.» Le chevalier
rétorque Fièrement: «Je me suis battu contre les
Turcs et les païens et les incroyants m'ont fait
beaucoup de mal. Mais je n'ai jamais lutté avec
quelqu'un d'aussi fort que la Mort, qui m'a
vaincu.»
Les sympathies du peintre et poète sont, certes,
très inégalement réparties entre les élus de la
Mort: il voue la moquerie et l'ironie aux hauts
dignitaires ecclésiastiques (dans quelle mesure
les restaurateurs ultérieurs ont encore aiguisé
les pointes, c'est ce que l'on n'a pas entièrement

élucidé); il reconnaît en général la droiture

et la loyauté des autorités civiles; quant à
l'homme simple et humble, il lui est
fraternellement proche. Il s'exprime ainsi ouvertement

par l'image et la parole à l'égard de son
rude compagnon, le guerrier sur les champs
de bataille de Lombardie; même pour sa

compagne la courtisane, le macabre joueur de
cornemuse a des paroles pleines d'égards. Ce

qui est nouveau et très hardi dans la Danse
macabre de Manuel, c'est que pour la première
fois les humains sont confrontés personnelle¬

ment à leur tout-puissant adversaire: la
plupart de ceux qui sont destinés à mourir portent
le portrait de l'éventuel donateur. L'artiste
figure en personne sous son nom et vêtu
somptueusement dans le lugubre cortège, ce

qui est un cas unique dans l'histoire des Danses
macabres. «Manuel, lui dit le messager funèbre
qui se glisse en tapinois derrière lui, tu as peint
tout le monde sur ce mur, mais maintenant
c'est à toi de mourir!» Inébranlable et, dans
sa foi réformée, confiant seulement dans le
salut par le Christ, et pensant aussi à ses

compagnons à l'heure de la mort, Manuel
répond: «Secours-moi, Seigneur, je t'en prie, car
mon temps ici-bas est accompli! Puisque la
Mort me réclame, que Dieu vous garde, mes
chers compagnons »

Dans les vers de Manuel, «la Mort» c'est déjà
le destructeur personnifié de la vie terrestre,
tandis que dans ses tableaux il nous montre
toujours la vieille ronde macabre des trépassés.
Plus réaliste que l'impitoyable «thanatos»
apparaît le squelette entièrement décharné sur les

petites gravures sur bois représentant la Mort,
que le célèbre Hans Holbein le Jeune a
esquissées à Bâle en 1526 et pour lesquelles son
habile assistant, Hans Lützelburger, décédé

prématurément, a préparé les planches. Mais
ces petites gravures n'ont été imprimées qu'en

1538 à Lyon. Elles se propagèrent rapidement
grâce à leur incomparable exécution. On y voit
la Mort surprendre les vivants tandis qu'ils
vaquent à leur travail dans l'environnement
familier: le médecin dans son cabinet de
consultation, l'astrologue devant un globe céleste.
La conception y est moderne comme chez

Manuel, et la critique ironique de la société est

encore plus aiguë: par exemple lorsque le

comte est assommé avec son propre écu par un
paysan ou lorsque le chevalier est sauvagement
poignardé par un manant (nous sommes à

l'époque de la première guerre des Paysans).
Mais 011 y trouve aussi la même conception
humaniste de la grandeur de l'homme, ainsi
lorsqu'un chanoine marche fièrement à côté
de la Mort en la regardant bien en face. La

composition artistique de ces petits tableaux
dégage une force inusitée. Aussi ne tarda-t-on
pas à en faire des reproductions agrandies. Une
série de fresques moins connues, la Danse
macabre de Coire, peinte jadis dans un corridor

du Palais épiscopal, en est également
inspirée. C'est la première Danse macabre en
Suisse qui n'ait pas été recouverte et qui a été

conservée, quoique partiellement craquelée et
détériorée. Ces 36 scènes peintes en tons gris
et bistres, rehaussés de blanc, se rattachent
indubitablement à celles que Holbein avait

28



Die Churer Todesbilder. ImJahre 1543 hat ein nicht mehr sicherJassbarer, bedeutender

Künstler eine Folge von 36 Szenen in Grisaille-Technik aujeine Wand im bischöflichen
Schloss zu Chur gemalt. Die Darstellungen erweisen sich zur Hauptsache alsfreie, etwa 300

fache Vergrösserungen der kleinen Holzschnittbildchen des Hans Holbein, die 1538,fünf
Jahre vorher, im Buchdruck erschienen waren. Aber ein andersartiges malerisch-pittoreskes

Empfinden spricht aus diesen weiss gehöhten Graumalereien, in denen vor allem Landschaß
und Himmel stimmungsvoll aufklingen und die trotz der teilweise argen Zerstörung noch

den heutigen Beschauerpacken.
31 Tod und Bischof, Tod und Herzog.
32 Tod und Edelmann, Tod und Domherr (vgl. Abb. 29 und 30)
Rätisches Museum Chur. Die Bilder werden zurzeit restauriert

Us scènes macabres de Coire. En 1543, un peintre éminent, que Ton nepeut plus identifier
avec certitude, a peint en grisaille, une suite de 36 scènes sur le mur du palais episcopal de

Coire. Ce sont pour la plupart des représentations libres, agrandies 300fois, des petites

gravures sur bois de Holbein leJeune qui avaient paru en impression cinq ans plus tôt, en

1538. Toutefois, c'est une autre conception picturale qui s'exprime dans ces grisailles
rehaussées de blanc, où le paysage et le ciel sont en harmonie et qui, malgré quelques endroits

très abîmés, sont restées encore aujourd'hui saisissantes.

31 La Mort et l'évéque, la Mort et le duc.

32 La Mort et le gentilhomme, la Mort et le chanoine (cj. ill. 29 et 30)

Musée rliétique de Coire. Lesfresques sont en cours de restauration

Idipinti del ciclo délia morte a Coira. Nel 1543, unpittore di valore, del quale non si è

potuta stabilire con precisione Tidentità, dipinse in teaiica grisaille una Serie di 36 scene su

una parete del castello vescovile di Coira. Isoggetti sono statiper lo più ripresi liberamente, e

ingranditi circa 300 volte, dallepiccole silograjie di Hans Holbein stampate cinque anni

prima, nel 1538. Da questefigure grigie, sfùrnate in bianco, si sprigiona perà unaJascino
diverso, per cosi dire pittoresco; ancora oggi, nonostante ilgrave deterioramento di unaparte
dei dipinti, chi contempla Topera si sentepreso dalfascina che si sprigiona sopraltutto
dall'atmosfera ricreata dalpaesaggio e dal cielo.

31 La morte e il vescovo, la morte e il duca.

32 La morte e ilgentiluomo, la morte e il canonico (cfr. le illustrazioni 29 e 30)
Museo retico di Coira. Idipinti sono attualmenle inJase di restauro

The Dance ofDeath in Chur. An artist ofsome importance who cannot now be identified with

any certaintypainted a cycle of36 scenes in grisaille on a wall of the episcopal castle in Chur

(Coire) in 1543. The picturesproved to be chieflyfree interpretations, enlarged some 300
times, ofthe small woodcuts by Hans Holbein that had been printedJiveyears before. But the

painterlyfeeling expressed in these grey paintings with their white highlights is quite
different. Here sky and landscape create their own atmospheric effect and can still move the

modern observer although some ofthe pictures have suffered badlyfrom the ravages of the

years.
31 Death and the Bishop, Death and the Duke.
32 Death and the Nobleman, Death and the Canon (see Figs. 29 and 30)
Rhaetian Museum, Chur. Thepictures are at present being restored

29



Rudolfund Conrad Meyers
Kupferstichfolge «Die menschliche Sterblichkeit
unter dem Titel Todten-Tanz in LXI.
Original-Kupfern, » 1739.
33 Der Ritter wird im wilden Zweikampf
zu Pferd von dem kraßvoll zustossenden

Tod aus dem Sattelgeworfen. Das

Kampfgetümmel im Hintergrund ist

bezeichnendßir alle diese spätem
Todesbilder, die nicht mehr den einzelnen
allein dem übermächtigen Gegner
gegenüberstellen, sondern ihn stets in der
menschlichen Geineinschafl zeigen.
3 4 Dies wird besonders sinnfällig in der
Todesbegegnung von «Maaler und Kunst-
verwandtem): dargestellt ist nicht mehr der
stolze und selbstbewusste Künstler wie in
Manuels Todesbild (23), sondern eine

eigentliche Familienszene, bei der zwei noch

jugendliche Menschen, Bruder und
Schwester, von den düstern Dämonen aus
der trauten Stube weggeführt werden.
Zentralbibliothek Zürich

Se'rie degravures de la Dansefunèbre de

Rudolfet ConradMeyer, 1739.
33 Dans un rude combat équestre le
chevalier est violemment désarçonnépar la
Mort. Le tumulte guerrier à l'arrière-plan
est caractéristique de la période tardive de

ces représentations macabres, qui
il 'opposent plus seulement un individu isolé
à son tout-puissant rival, mais qui le

montrent dans son environnement humain.
34 Cela est particulièrement sensible dans
la confrontation macabre «peintres et

amateurs d'art»: ce n'est plus l'artistefier et

sûr de lui, comme sur le tableau de Manuel
(23 mais toute une scènefamiliale où
deux êtres encorejeunes - unfrère et une
soeur - sont entraînés hors de la chambre par
de sombres démons

Serie di incisioni dedicata alla danza
macabra e dovuta a Rudolfe Conrad

Meyer.
33 Nel selvaggio duello a cavallo, il
cavalière viene violentemente disarcionato
dalla morte. Ilparapiglia délia lotta
riprodotto sullo sfondo è caratteristico di
queste rajfigurazioni del tardaperiodo
dedicate al tema délia morte, nelle quali il
singolo non affronta più da solo l'avversario
strapotente, ma vienepresentato in mezzo
alla comunità degli uomini.
34 Questo particolare risalta soprattutto
nell'incontro délia morte con ilpittore egli
amici: qui non èpiù raffigurato l'orgoglioso
artista, sicuro di se stesso, quale lo aveva
presentato Manuel nel suo dipinto délia
morte (23); ora ci troviamo dinnanzi ad
una vera e propria scenafamiliare nella
quale unfratello e una sorella, ancora in età

giovanile, vengono strappati all'intimità
délia casa (lai tetri demoni

Dance ofDeath in copper engravings by

Rudolfand Conrad Meyer, 1739.
33 The knight isßungfrom Iiis saddle in
the wild encounter by thepowerful lunge of
Death. The confused battle scene in the

background is typical ofall these later
pictures ofdeath, in which the individual is

no longer alone in the unequal combat but is

always shown as a member ofa community.
34 This isparticularly evident in the

meeting ofthe "painter and art lovers " with
death. It is not a proud and self-assured
artist who is represented here, as in
Manuel'spicture (23), but rather afamily
scene in which two comparativelyyoung
people, brother and sister, are tornfrom
their home surroundings by the grim visitors

30

47

33

29.

(ffaafer unddl^pfjetflech
VVem C[oH y-'']} .f (iß-es fi- hin c ^jla.lt,

urcb V/tcfcvfctirl) -ins ßtm Ma
~~X^)crfyaat nichts nach dctn Todtcn LU,

' es Xjfcicfi rscScft jo fftùch und IVI(<£

34

peintes quelques années plus tôt, comme on
peut le constater au premier regard, par
exemple en comparant sur nos illustrations le

personnage du chanoine. Toutefois, il ne s'agit
pas simplement de l'imitation servile d'un
obscur copiste. Reproduire minutieusement
un modèle en l'agrandissant trois cents fois et
animer pleinement le vaste espace, est déjà une
gageure technique que souligne encore la
différence d'inspiration du peintre de Coire, dont
on ne connaît malheureusement pas le nom.
La lumineuse netteté des confrontations
macabres de Holbein s'estompe ici dans une
ombre diffuse; des paysages romantiques et
des buissons sauvages entourent la scène

qu'éclairent des lumières intermittentes. A ce
réalisme estompé correspondent des inscriptions

plus mesurées: les traits de cridque
sociale sont partout atténués, l'image du comte
assommé par le paysan a même été remplacée
par la gravure de Dürer, «Le chevalier, la Mort
et le diable». La vie seigneuriale de l'évêque
Luzius Iter, qui aimait les arts, ne devait pas
être troublée par de sombres épisodes sociaux
s'ajoutant encore au funèbre «memento
mori».
L'époque baroque, partagée entre la joie de
vivre et l'angoisse de la mort, ne pouvait pas
rester indifférente au sombre thème médiéval
de la Danse macabre, et elle se l'est approprié
sous une forme nouvelle. A Lucerne, ville
restée fidèle à l'ancienne foi, où les jésuites
s'étaient établis depuis 1574 et, par leur art
moderne, avaient ouvert la voie aux nouvelles
conceptions de vie de la Contre-Réforme, le

peintre Jakob von Wyl peignit vers 1615 un
«Miroir de la fugacité du destin humain» suide

grandes toiles destinées à leur couvent. Ce

sont des peintures à l'huile au riche coloris
conforme au style vénitien qui avait cours à

l'époque. On ne compte plus ici que vingt-
quatre couples qui sont surpris par la Mort
suivant l'ancien ordre social, dans une
juxtaposition ininterrompue de scènes dramatiques.

Comme chez Holbein, les victimes sont
représentées dans les vêtements de l'époque et

vaquant à leurs travaux et à leurs habitudes de

chaque jour; mais von Wyl, de même que
Manuel et ses prédécesseurs, les a placées
devant un arrière-fond uni afin de faire mieux
ressortir l'atroce événement. On voit, sur notre
illustration, la Mort saisir la jeune fille devant
une table chargée de bijoux, ou maîtriser avec
rudesse l'usurier qui se débat ou le marchand
auquel elle arrache son fardeau. En revanche,
elle s'approche doucement du peintre; c'est un
thème que von Wyl et ses successeurs ont
emprunté à Manuel. Ici c'est le jeune von Wyl
lui-même qui, avec une mimique résignée,
tenant l'appui-main dans la gauche et
détournant son visage aux traits fins, s'abandonne

à son sort. Sait-il déjà qu'elle ne tardera
pas à l'enlever quand il aura à peine 33 ans?
Un an plus tard, son élève Caspar Meglinger
épouse la veuve du maître et prend aussi à sa

charge ses six enfants. De Meglinger et de son
atelier provient la Danse macabre qui orne les

pignons triangulaires du pont des Moulins à

Lucerne (Spreuerbrücke), dont la plupart des
67 tableaux qui la composaient sont encore
aujourd'hui à leur place. L'écart artistique
entre l'œuvre de Meglinger, peinte entre 1626
et 1632, et celle de von Wyl, est manifeste même
dans les parties qui ne sont que du travail
d'atelier. Mais toute la conception est égale-

Suite page 34

j SU tttr.
x)er tjî an rtjniér "R iff1rs marm

n Dcrjich fdb Vfer wirnfm Rann.
çJ-LaJlu jjLâmyffi nach S-Vnuli Lehnt,

V<2ü-di dir 6ey qlegt du Cronn der ßfiru



Jakob von Wyls Luzerner Totentanz. Die um 1615für dieJesuitenkirche als mächtige

Ölgemälde mit Überlebensgrossen Figuren geschaffenen Bilder strahlen in Form und Farbe

eine leuchtende barocke Pracht aus. Nicht abgetrennt vom Schicksal der Mitmenschen

erfahren auch hier die Vertreter einzelner Stände, Berufe und Lebensalter ihr
Todesschicksal. Die Bilder befinden sich heute im Lichthofdes Luzerner Regierungsgebäudes

(Rittersches Palais).

3 5 DieJungfrau am Schmucktisch wird von zwei als Dienerinnen verkleideten Skeletten

aus dieser Welt des äusseren Glanzes abgeholt. Den Wucherer greif der Todesbote derb an.
Doch dem Maler, der sich selbst porträtiert hat, naht er sich sacht aus dem Hintergrund. Auf
seinem Reiseweg wird der Krämer von hinten überfallen.

3 6 Mit dem geschwungenen Zweihänder sucht der Krieger vergeblich, den zustechenden

Tod abzuwehren. Weltmännisch stolz steht der Bräutigam da und lässt sich von hinten her

den Todesbecherfüllen. Zwei düstere Boten, der eine mit Klängen aufeinem knöchernen

Xylophon, der andere mit einem lockenden Schmuckstück bemühen sich um die Braut im
weissen Mühlsteinkragen. Sie nimmt, wie ihr Verlobter, von dem hintergründigen
Geschehen keine Notiz, und beide scheinen dem Betrachter des Bildes ruhig entgegen-
zublicken

La Danse macabre de Lucerne, parJakob von Wyl. Les grands tableaux à l'huile avec des

personnages plus grands que nature, peints en 1615 pour l'église desJésuites, reflètent par
lesformes et les couleurs la lumineuse splendeur de l'époque baroque. Ici encore, les

représentants des différents états, métiers et âges de la vie, ne sont pas séparés de leurs

semblables pour affronter la mort. Ces tableaux se trouvent aujourd'hui dans la cour du

Palais Ritter où réside le gouvernement lucemois

La Danza délia morte lucernese diJakob von Wyl. Imaestosi dipinti a olio, configure di
grandi dimensioni, creati verso il 1615 per la chiesa dei Gesuiti, sono una testimonianza

dcllo splendore barocco sia nellaforma che nei colori. Anche qui, è in mezzo agli uomini che i
rappresentanti di diversi ceti eprofessioni, di etàpiù diversa, apprendono il loro destino

finale. Idipinti si trovano ora nella corte interna delpalazzo governativo di Lucerna

(Rittersches Palais)

Jakob von Wyl: the Dance ofDeath at Lucerne. The huge oilpaintings withfigures larger
than life were paintedfor theJesuit church about 1615 and irradiate a Baroque splendour of
form and colour. Again as members ofa human community, the representatives ofvarious

classes, professions and ages are overtaken by theirpersonalfate. Thepictures are now in the

inner court ofthe Lucerne government building (Ritter Palace)



40 Die Spreuerbrücke von Luzern. Die sehr alte
Holzbrücke über die Reuss, die um 1300 noch Mühlensteg
hiess, weil sie zu den Stadtmühlen hinüberführte, erhielt
später den Namen Spreuerbrücke, weil man von ihr aus die
Mühlenabfälle ins Wasser warf. Sie wurde 1408 neu
gebaut und später immer wieder teilweise erneuert.
Luzerner Eigenart ist der Schmuck der Brüchen durch
Tafelbilder im Dachstuhl, wie sie zuerst schon die
Kapellbrücke mit schweizergeschichtlichen Darstellungen
aufwies. Im 2. Viertel des 17.Jahrhunderts erhielt auch die
Spreuerbrücke ihren Bilderzyklus mit dem düstern Motiv
des Totentanzes.
Der Luzerner Meister Caspar Meglinger malte die
dreieckigen Ölbildtafeln zwischen 1626 und 1636. Auch
diese Darstellungen sind - wie in Manuels Berner
Totentanz - mit Wappen ausgewiesene Stiftungen
bekannter Luzerner Persönlichkeiten. Vom den
ursprünglich 60 Gemälden sind heute noch etwa 40 zu sehen.
Mit kleinen Figurengruppen, meist in perspektivischer
Raumtiefe,führt uns Meglinger seine vielfach
selbsterfundenen Themen vor Augen. Überall steht da der
Sterbende noch in der Gemeinschaft der Überlebenden.
37 der Ritter 38 der Probst 39 der Arzt

37 40 Le pont des Moulins (Spreuerbrücke) de Lucerne (40).
Ce très vieuxpont de bois a étéconstruit en 1408; il a été
depuis souvent rénovépartiellement. Une caractéristique
lucernoise est la décoration des pontspar des tableaux
couvrant la charpente du toit, à l'instar des tableaux
historiques qui ornent le pont aKapellbrücke». Vers le milieu
du XVW siècle, lepont des Moulins eut également son cycle
de peintures consacrées au sombre thème de la Danse
macabre.
Le maître lucernois Caspar Meglingerpeignit les trois
tableaux triangidaires entre 1626 et 1636. Sur soixante
tableaux, il n'en reste plus qu'une quarantaine. Meglinger
nous présente des sujets, qu'il a souvent imaginés lui-même,
à l'aide de petits groupes depersonnages dans une
perspective de profondeur et d'espace. On y voitpartout le
mourant mêléà la communautédes vivants.
37 le chevalier 38 leprieur 39 le médecin

40 Lo Spreuerbrücke di Lucerna. L'antico ponte di legno venne
ricostruito nel 1408 e rinnovato costanteinente in epoche
successive. Caratteristici di questoponte lucemese sono i
motivi che omano la travatura; l'idea venne ripresa dai
quadri di storia svizzera riprodotti sulKapellbrücke. Nel
seconda quarto delXVIIsecolo anche lo Spreuerbrücke
venne dotato di un ciclo di quadri dedicati al tetro motivo
délia danza macabra.

Ilmaestro lucernese Caspar Meglinger dipinse a olio le
tavole triangolarifra il 1626 e il 1636. In origine il ciclo
comprendeva 60 dipinti di cui quaranta sono tuttora
conservati. Mediante piccoli gruppi diftgure, collocatiper lo

più nellaprofondità di spazio creata dallaprospettiva,
Meglinger ciprésenta tutta la ricchezza dei terni di sua
creazione. In tutti i motivi, il morente è al centro délia
comunità di chi gli soprawive.
37 il cavalière 38 ilpriore 39 ilmedico

40 The Spreuer Bridge in Lucerne. This ancient wooden
bridge was rebuilt in 1408 and has undergone repeated
partial renovations ever since. A speciality ofLucerne is the
decoration ofits bridges with picturesfitted under the roof a
systemfirst adopted when scenesfrom Swiss history were
used on Chapel Bridge (Kapellbrücke). In the second

quarter ofthe 17th century the Spreuer Bridge was also
given its picture cycle—with the lugubrious theme ofthe
Dance ofDeath.
Master Caspar Meglinger ofLucerne executed the
triangular oilpaintings between 1626 and 1636. About 40
ofthe original 60pictures are still on view today. Meglinger
presents his themes, mostly ofhis own imagining, in small
groups offigures, usually in scenes in whichperspective
creates a strong sense ofdepth. The doomed individual is

always seen in the company ofthose who will survive him.
37 the knight 38 the provost 39 the physician



N&j



deste gratification, allait prier régulièrement
le rosaire pour les âmes. Dans les Grisons, des
ficelles avec des nœuds fixées au crâne
indiquaient combien de prières avaient été dites.
Les âmes en peine, particulièrement celles des
condamnés qui avaient été exécutés, passaient
pour de puissants intercesseurs. La «Légende
des morts reconnaissants», qui sortent des
tombeaux et des ossuaires pour détendre leur
bienfaiteur contre ses ennemis, est souvent
représentée dans les ossuaires de Suisse (ill. 66).
La véritable fonction de l'ossuaire consiste, à

côté du culte des morts, dans la conservation
des dépouilles mortelles. Il s'agit généralement
d'ossements ou suivant la composition du
terrain (par exemple à Païenne ou à de très
hautes altitudes où le sol est le plus souvent
gelé) de corps momifiés ou desséchés. Le

fossoyeur devait habituellement procéder au
dépôt.dans l'ossuaire de deux cadavres à la fois,
et souvent au nettoyage des os, ce qui donnait
lieu à des plaintes à cause de l'odeur nauséabonde

et du désordre. Ein Lorraine et en
Alsace, la famille en deuil se réunissait de nouveau

à cette occasion pour des adieux définitifs.
A Beckenried, le fossoyeur demandait à la la-
mille si elle désirait que le fils aîné, ou un autre
enfant, portât lui-même le crâne du père à

l'ossuaire. L'amoncellement des ossements
dépend de la conception de la mort qui régnait
à l'époque et qui détermine, conjointement
avec le culte des morts, les détails de l'architecture

de l'ossuaire. Obligée de me limiter à

des généralités, je ne puis m'étendre plus
longuement sur des particularités régionales.
A l'origine, les dépouilles mortelles étaient
sans doute entassées dans des fosses communes.

Ce n'est que vers le début du second
millénaire que l'on a creusé des caveaux et
édifié au-dessus des chapelles. Le culte des

morts et le culte de la fécondité sont
fréquemment enchevêtrés. C'est sans doute la
raison pour laquelle les distributions de pains
avaient souvent lieu devant l'ossuaire et que,
dans le canton de Lucerne, l'étage supérieur
n'était pas une chapelle mais un grenier. Il est
intéressant de noter la similitude de ce genre
d'ossuaires à deux étages avec les entrepôts
gothiques en pierre, qui avaient aussi deux
étages, ainsi que l'alternance des destinations
sacrale et profane dans ces deux types d'édifices.

Tandis que l'on entreposait du blé dans
l'ossuaire sanctifié, il était d'usage d'allumer
le samedi dans les entrepôts des cierges pour
les âmes en peine. Les vicissitudes économiques,

politiques, sociales et religieuses qui
ébranlèrent la société à la fin du Moyen Age,
et surtout les terribles épidémies de peste,
suscitèrent un déferlement d'œuvres littéraires
et artistiques consacrées à la précarité de la
condition humaine. Les ossements symbolisaient

le «memento mori». Les caveaux
devinrent plus accessibles. On construisit des
édifices à un étage caractérisés par une façade
ou une partie de façade sans fenêtre. Devant
se dressaient les «grilles des morts» (ill. 58), qui
étaient des claies de bois généralement peintes
en rouge derrière lesquelles s'entassait la
grande masse anonyme des ossements,
témoignage du destin éphémère des hommes.
Sur le mur opposé se trouvait en général une
large fenêtre en forme de cintre, la « fenêtre des
âmes» permettant de voir les ossements qui
rappelaient la vanité de l'existence terrestre et
incitaient à prier pour le repos des âmes en

peine. Souvent, toute la façade donnant sur le
cimetière était en arcades, de sorte qu'en
venant au cimetière on était obligé de voir les

grilles des morts.
Au XVIe siècle, l'iconographie de la mort se
modifie. L'art nordique de la Renaissance et
le maniérisme conservent le thème de la mort,
mais y joignent souvent des confrontations
piquantes ou érotiques. A partir des Danses
macabres de Niklaus Manuel et de Holbein, la
ronde médiévale des morts est remplacée par
une représentation individuelle du drame de
la mort. Au XVIIe siècle, sous l'influence de la
Contre-Réforme, de la guerre, des famines, des

émeutes, de la peste et de la croyance à la
sorcellerie, déferle toute une vague nouvelle
d'œuvres littéraires et artistiques consacrées à

la vanité de la vie terrestre. En Italie et en
Bohême, ce sont même de vrais chefs-d'œuvre
d'art décoratif barocjue dont le matériau est
fait d'ossements. Les ossuaires baroques de
Suisse centrale rendent compte de cette relation

avec la mort, devenue individuelle. Ils se

rapprochent par l'architecture du type général
des chapelles, mais remplacent les grilles des

morts par de simples niches murales où ne sont
plus exposés que des crânes isolés, souvent
pourvus d'une inscription. Dans la région
alpine, on trouve des ornements peints, des

adages, des symboles des différentes classes ou
des armoiries. En France, des cassettes en
pierre portant des inscriptions, des filets de
métal ou des draps de lin recouvrent les
ossements de certains morts, qui gardent ainsi leur
individualité.
Le culte des morts détermine bien d'autres
détails de l'architecture, entre autres les deux
portes que possèdent beaucoup d'ossuaires.
Autrefois, l'office divin n'était pas limité au
chœur de l'église; à certains jours, des
processions passaient en répandant des bénédictions

et des exorcismes à travers les tombes
jusqu'à l'ossuaire. Le rituel de l'entrée et de la
sortie a toujours eu une grande importance
dans la liturgie chrétienne. On voit aujourd'hui

encore en Bavière les processions du «de
profundis» entrer dans l'ossuaire par une
porte et en sortir par l'autre. D'autres ossuaires
à deux portes forment le portique d'entrée du
cimetière, par lequel passe le chemin rituel de
l'église. D'une part, la vue du mur fait de
crânes devait rappeler aux fidèles leur destin
mortel et les inciter à la contrition, d'autre
part, la signification juridique, religieuse et
magique des clôtures, des portes et des seuils
était très importante. C'était particulièrement
le cas pour la porte du cimetière, qui séparait
le domaine sacré du domaine profane. On y
déposait et y bénissait la dépouille mortelle
une dernière fois pour que les démons
accompagnant le cortège funèbre fussent exorcisés

et que le mort prît congé de sa patrie
terrestre, comme aussi pour empêcher des
esprits maléfiques de ressortir pour aller
tourmenter les vivants. Les rites à la sortie du
domicile mortuaire et sur le chemin du cimetière
découlent des mêmes conceptions.
L'ossuaire, qui est souvent un bâtiment de peu
d'apparence, peut être considéré comme
l'expression de l'attitude autrefois très complexe
à l'endroit de la mort et des morts: attitude où
s'interpénétraient les idées et les fonctions les

plus diverses, le christianisme et le paganisme,
l'espérance dans la résurrection, les croyances
et les superstitions, la religion et la magie.

Le thème de la Danse macabre en Suisse
Suite de la page 30

ment changée: elle est moins effrayante malgré
son réalisme afin de ne pas heurter les goûts
bourgeois. Les confrontations macabres ont
lieu de nouveau dans le proche environnement
des mourants. Mais les détails du paysage, des
lieux et des personnages sont si foisonnants
que l'on ne distingue presque plus l'événement
et qu'il faut chercher dans la mêlée où se trouve
le làtal Meneur de jeu. On ne s'étonnera pas
de trouver à l'époque baroque une Danse
macabre également à Fribourg en Nuithonie.
Peinte par Pierre Wuilleret en 1608, elle orne
le cloître des Cordeliers.
Mais également Zurich, ville réformée aux
tendances iconoclastes, a connu au XVIIe siècle
la Danse macabre, non par de grandes fresques
publiques, mais par les modestes gravures des
frères Rudolf et Conrad Meyer de l'an 1650.
Certaines sont vaguement inspirées de la
conception artistique de Holbein, mais tout y est
plus simple, plus sobre. C'est à Manuel que se
réfère l'idée du peintre de se consacrer aussi à

lui-même une image macabre. Chez Conrad
Meyer, qui dut encore terminer seul la série,
le thème donne naissance à une scène macabre
au sein de la famille. On y voit la Mort attirer
à elle son jeune frère Rudolf travaillant devant
son chevalet, ainsi qu'une sœur toute jeune,
tandis qu'elle épargne encore le vieux père et
que, dans le fond, le peintre lui-même observe
la scène. Ainsi l'horrible ronde des messagers
de la Mort, déjà en putréfaction, unis aux
grands personnages encore pleins de vie de la
Danse macabre médiévale, continue à traduire
une vision grave de l'existence dans une Suisse

bourgeoise qu'éclairent déjà les premiers
rayons du siècle des lumières.
Certes les temps ultérieurs, comme aussi

l'époque actuelle, ont donné suffisamment
d'occasions de représenter des destinées
funèbres collectives. Mais les œuvres conçues de
nos jours sont les créations originales des
artistes; elles ne s'inscrivent plus clairement dans
le contexte de l'ancienne tradition de la Danse
macabre, qui s'était transmise pendant des
siècles. Traduit par Edmond Muller

54


	Das Motiv des Totentanzes in der Schweiz = Le thème de la danse macabre en Suisse

