
Zeitschrift: Die Schweiz = Suisse = Svizzera = Switzerland : offizielle
Reisezeitschrift der Schweiz. Verkehrszentrale, der Schweizerischen
Bundesbahnen, Privatbahnen ... [et al.]

Herausgeber: Schweizerische Verkehrszentrale

Band: 48 (1975)

Heft: 2

Artikel: Zauber der Masken = The magic of masks = Pouvoir magique des
masques

Autor: Fischler, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-773496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-773496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZAUBER DER MASKEN THE MAGIC OF MASKS
POUVOIR MAGIQUE DES MASQUES



Wild, voller Übermut und etwas unheimlich
lärmen und tanzen die maskentragenden
Gestalten zur Fastnachtszeit durch Gassen und
Strassen. Im Maskenbrauch hat sich ein
uralles Stück Heidentum bis auf unsere Tage
gehalten. Die naive Religion verhalf den Trieben
und Nöten zu ihrem Recht, die tief in der
menschlichen Seeleverborgen sind und immer
wieder nach Ausdruck drängen. Zu den
unantastbaren Rechten der Masken gehörten und
gehören auch heute noch das Heischen und
Spenden, Rügen und Segnen. Oft pflegen'die
Vermummten ihrem Opfer seinen Besitz gar zu
entreissen. Unsere heutigen Fastnachtslustbarkeiten

sind auf das heidnische, germanische

Winter-Sonnenwendfest zurückzuführen,
das zu den beschwörenden Klängen von
Trommeln, Pfeifen und Schwirrholz mit Tanz,

Umzug, Gesang und Freudenfeuer gefeiert
wurde. Meist war das Maskenwesen ein sorgsam

gehütetes Geheimnis von Männerbünden,
sogenannten Knabenschaften, die an Stelle der
heidnischen Zauberpriester traten - durch

strenge Vorschriften geregelte Gesellschaften
noch lediger Burschen des Dorfes, Hüter von
Recht und Sitte. Denn die Masken, die eigentlichen

Ahnengeister, sollten die Sicherheit der
hergebrachten, friedlichen Ordnung und die
das Leben gewährleistende Fruchtbarkeit
schützen.
Maskenbräuche haben sich in der Schweiz, die
reich an Sagen und Überlieferungen ist, vor

«Wilder» (Nidwaiden)
«Roitschägg(ittä». Lötschental (Wallis)

allem in den früher völlig abgeschlossenen

Alpentälern bewahrt. Am stärksten vielleicht
im Walliser Lötschental. Dort stürmen die

«Roitschäggättä» (rauchgescheckte Burschen),
in ihren furchterregenden Holzmasken und
mit umgehängten «Trinchlen» (Kuhglocken)
und Ziegen- und Schaffellen angetan, am
Schmutzigen Donnerstag, dem Tag nach

Aschermittwoch, laut brüllend umher und
treiben Frauen und Kinder in die Häuser.
Auch im Sarganserland, das zwischen Tamina
und Walensee von Gebirgen und Gewässern
umschlossen ist, lebt eine althergebrachte
Maskentradition weiter. Vor allem in Flums,
wo Figuren wie der «Chrottni», der «Horni»,
«d'Suufnase» von Dämonenglauben und
Zauberei künden. «Je grässlicher, desto schöner»,
gilt heute noch als Grundsatz beim«Butznen».
Der echte Flumser«Butzi»erscheint als«Hütt-
läwib» in lumpigen, zerfetzten Männer- und
Frauenkleidern. Die herumtollende, bunt
gekleidete Gestalt des «Rölli» mit seiner fratzenhaften

Maske ist schon von weitem an seinem
lauten Schellengeläut zu hören.
In der Innerschweiz kennt man den «Greiflet»,
eine uralte Fruchtbarkeitszeremonie.
Burschen von Schwyz und Brunnen, in weisse

Hirtenhemden gekleidet, tanzen zum Rhythmus

ihrer Treicheln und Chlepfen um alle
Brunnen herum. Die «Greth Schell», das alte,
verhutzelte Weib, schlurft durch die Strassen

von Zug, niedergedrückt von der schweren

20



Last ihres im Tragkorb mitgeführten
stockbesoffenen Ehemanns. Geschnitzte Originalmasken

tragen auch die Krienser «Techel»:
Schweinsblasen und Knochen sind ihre
Zauberwaffen, die gurrenden Laute ihre
Geistermusik.

Zeugnis alten Maskenbrauchs ist auch im
Bünderland anzutreffen. Bei den Valsern haben
sich alte Holzmasken bis ins 19.Jahrhundert
erhalten. Dem «Stopler» von Ilanz verleiht die
Aura seines Maskenkleids übernatürliche
Kräfte; seine ausgelassenen Sprünge sollen
Fruchtbarkeit erzeugen. Im Ober- und Unter-
engadin, Oberhalbstein und auf der
Lenzerheide huldigt man einem uralten, wah-
scheinlich bis auf die Antike zurückgehenden
Frühlingsbrauch; Am l.März vertreibt dort
die bunt kostümierte Schuljugend mit
Schellengeläut und Peitschenknallen die winterlichen

Dämonen. Rita Fischler

Rues et ruelles retentissent pendant le carnaval
du tumulte échevelé et un peu inquiétant que
déchaînent mille personnages travestis et
masqués. Nous devinons obscurément que les

forces qui se donnent alors libre cours nous
relient à des temps immémoriaux, où l'on
s'efforçait de conjurer les sortilèges des esprits
maléfiques. Un antique héritage païen survit à

travers les mascarades de notre époque. De
naïves croyances libéraient les instincts et les

Sinnbild des «guten» (oben) und des «bösen»

Geistes (unten). Umäsch (Appenzell A.-Rh.)

penchants enfouis dans le tréfonds de l'âme
humaine, qui aspiraient à se manifester.
Quémander et donner, admonester et glorifier,

sont autant de prérogatives inaliénables
des masques. Il arrive même qu'ils prennent à

leur victime son bien comme étant mal acquis.
Nos réjouissances carnavalesques dérivent des
fêtes païennes du solstice d'hiver et d'été des

Germains, que l'on fêtait dans le tintamarre
envoûtant des tambours, des fifres, des bourdons,

par des danses, des cortèges, des chants
et des feux de joie. Les mascarades
constituaient le plus souvent un secret
jalousement gardé par des cliques, qui jouaient le
rôle des prêtres sorciers de la préhistoire. Ces

cliques, régies par des règles strictes, réunissaient

les jeunes célibataires de la localité,
promus au rang de gardiens du droit et des

mœurs. Evocateurs des esprits des ancêtres, les

masques étaient censés assurer le bon ordre
traditionnel et protéger le principe vital de la
fertilité.
L'usage des masques s'est maintenu en Suisse -
pays riche en légendes et en coutumes - surtout
dans les vallées reculées des Alpes. La vallée de
Lötschen, en Valais, en est peut-être l'exemple
le plus typique. On y voit, le jour du Jeudi-
Gras, les «Roitschäggättä», jeunes gars
barbouillés de suie, portant des masques de bois
terrifiants et des sonnailles autour du cou,
ainsi que des peaux de chèvre et de mouton,
courir en hurlant à travers les villages et pour-

21



chasser femmes et enfants jusque dans les

maisons.
Une autre tradition de masques survit dans la

région de Sargans, entourée de montagnes et
de torrents, entre la Tamina et le lac de Walen-
stadt. A Flums, notamment, des personnages
de carnaval affublés de noms pittoresques
évoquent l'antique croyance aux démons et à

la sorcellerie. Aujourd'hui encore «plus le

croquemitaine est horrible, plus il est beau».
Celui de Flums se présente revêtu d'un grotesque

assemblage de haillons d'hommes et de

femmes. Un autre personnage, le«Rölli», sorte
d'arlequin au masque burlesque, gambade à

travers les rues en agitant ses grelots.
Dans la Suisse centrale, on connaît le

«Greiflet»: cérémonie relative aux rites

immémoriaux de la fertilité. De jeunes gars de

Schwytz et de Brunnen, vêtus de la blouse
blanche des pâtres, exécutent leurs danses

rythmées autour de chaque fontaine. A Zoug,
c'est la « Greth Schell» qui se traîne à travers les

rues: vieille femme ratatinée qui ploie sous le

poids de sa hotte, dans laquelle elle transporte
son ivrogne de mari. Enfin, à Kriens, ceux que
l'on nomme «Techel» portent également des

masques de bois sculpté; ils brandissent, en

guise d'armes magiques, des vessies de porc et
des os et font entendre des sons gutturaux qui
évoquent la musique des spectres.
Les Grisons ne sont pas moins riches en

coutumes de carnaval. A Vais, notamment, de

vieux masques de bois sont restés en usage
jusqu'au XIXe siècle. Le «Stopler» d'Ilanz tire
du prestige de son travesti des forces
surnaturelles: ses bonds folâtres engendrent,
dit-on, la fertilité. Dans la Haute et la Basse-

Engadine, dans 1'Oberhalbstein et à

Lenzerheide, s'est maintenue une antique
coutume printanière qui remonte probablement

à l'Antiquité: le 1er mars, la jeunesse des

écoles déguisée chasse les mauvais esprits de

l'hiver à grand bruit de clochettes et de claquements

de fouets.

They are wild and high-spirited and a trifle
scary, the masked figures that prance and raise

a din in the streets at Carnival time. Their

appearance reminds us that in days long past
they embodied the arcane powers of nature
and could cast spells that drove away foul
fiends. These masked revels are remnants of
heathen rites left stranded on the margins of
the modern world. The primitive religions
provided an outlet for needs and urges that
slumber deep in the human spirit and occasionally

struggle up to the light. The masked

actors still have certain inalienable rights: they
can ask for or distribute gifts, they can deliver
reprimands or blessings. Occasionally they
will make off with possessions snatched from

passers-by. The modern Carnival celebrations

go back to the pagan Germanic festival of the
winter solstice, which used to be marked by the
sound of drums, pipes and clappers, with
dance and song, processions and bonfires. The

organization of the masquerades was usually
an activity shrouded in secrecy and the

preserve of the young men's associations that
had taken the place of the heathen
witchdoctors—clubs of unmarried men who were
bound by strict codes of behaviour and
watched over the local customs and traditions.
For the "masks", who were initially ancestral

spirits, were the protectors of the established
order and of the fertility on which the future
existence of the community depended.
Switzerland is rich in legends and traditions,
but the masked processions have chiefly
survived in Alpine valleys which were previously
cut off almost completely from the outside
world. The tradition is perhaps strongest in the
Lötschental in the Canton of the Valais. There
the "Roitschäggättä" (the smoke-chequered
ones) still come yelling down the streets on the

Thursday following Ash Wednesday in their
fear-inspiring wooden masks, draped in goatskins

or sheepskins and hung with cow-bells,
and drive the women and children into the
houses.
An old mask tradition has also survived in the

Sargans area, which is enclosed by the mountains

and the waters of the Walensee and
Tamina. In Flums, in particular, the names of
the stock figures still hark back to the days
when demons and witchcraft were taken very
seriously. Thus there is the "Butzi", who

appears in rags and tatters of men's and
women's clothing and is admired the more the

uglier she looks. Or there is the capering,
brightly coloured character known as the

"Rölli", with a grimacing mask, whose

appearance is heralded from afar by the loud
jingling of his bells.
The "Greiflet", an ancient fertility ceremony,
is domiciled in Central Switzerland. The young
men of Schwyz and Brunnen, clad in white
shepherds' smocks, dance to the rhythm ol
their own bells and rattles around all the
fountains. Through the streets of Zug shuffles

"Greth Schell", a wizened old woman doubled

up under the weight of her dead-drunk
husband, whom she carries in a basket on her
back. The "Techel" of Kriens also wear
original carved wooden masks, while pigs' bladders

and bones are their charmed insignia and

cooing noises their acoustic accompaniment.
Masked customs are also preserved in some

parts of the Grisons. Old wooden masks were
still in use in Vais in the nineteenth century.
The "Stopler" of Ilanz derives supernatural
powers from his outlandish garb; his
boisterous leaping is supposed to generate
fertility. In the Upper and Lower Engadine, in
Oberhalbstein and Lenzerheide a spring rite
probably handed down from antiquity is still
observed:school-children dressed in colourful

costumes drive out the demons of winter
with bells and the cracking of whips on the

first day of March.

«Niisslcr» (Schwyz)

22


	Zauber der Masken = The magic of masks = Pouvoir magique des masques

