
Zeitschrift: Die Schweiz = Suisse = Svizzera = Switzerland : offizielle
Reisezeitschrift der Schweiz. Verkehrszentrale, der Schweizerischen
Bundesbahnen, Privatbahnen ... [et al.]

Herausgeber: Schweizerische Verkehrszentrale

Band: - (1945)

Heft: [1]: Die Schweiz : das Land der Schule und Erziehung

Artikel: Rousseau in seiner Wirkung auf die Pädagogik

Autor: Rentsch-Speerli, Leonore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-777066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-777066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rousseau in seiner Wirkung auf die Pädagogik

Am 19. Juni 1762 ließ die Genfer Regierung ein Buch voll neuer
Ideen öffentlich verbrennen; gegen dessen Verfasser erging ein
Haftbefehl. Zehn Tage vorher hatte das Parlament in Paris die gleiche
Entscheidung getroffen. Der verfolgte Autor war Rousseau, das

anstößige Buch « Emile, ou de l'Education ». Hatte die Genfer Behörde

gehofft, mit ihrem Urteil den umstürzenden Ideen die Tore der
geistigen Schweiz zu verschließen, so sah sie ihre Erwartungen bald
getäuscht. Kaum ein anderes Buch wurde damals so aktuell und
brachte so viele Steine ins Rollen. Denn daß Rousseau sein neues
Menschheitsideal durch ein pädagogisches Werk verkündete, wirkte
in jener Zeit ganz besonders, wirkte vor allem auf den schweizerischen

Zeitgeist. Pädagogisches Interesse, ja geradezu eine pädagogische
Leidenschaft war hier schon stark ausgeprägt, und die Jahre um 1760

herum waren reich gewesen an Reformvorschlägen. In diesem Sinne

erfolgte denn überhaupt die Reaktion auf Rousseaus gesamte Lehre,
auf seine Pädagogik, seine naturrechtliclie Grundtheorie mit all ihren
Folgen, wie Individualismus und unhistorisches Denken. Sorge um
die schweizerische Bildung lag Rousseaus Zeitgenossen am Herzen,
Sorge für die Erziehung zu Menschlichkeit und Patriotismus.
Den hervorragendsten Schweizern in jenem goldenen Zeitalter des

Geistes war die Jugendbildung kein zu geringes Anliegen: der betagte
Johann Jakob Bodmer in Zürich stellte den Plan einer «helvetischen
Tischgesellschaft » auf, die nichts anderes war als ein helvetisches
Jugendseminar, wie es der greise Luzerner Franz Urs Balthasar in
seinen « Patriotischen Träumen eines Eidgenossen » vorgeschlagen
hatte. Bahnbrechend arbeiteten im Erziehungswesen viele Mitglieder
der Helvetischen Gesellschaft, eines organisierten Freundeskreises,
der seit 1761 alljährlich in Schinznach tagte und dessen geistiges
Band Patriotismus und « eidgenössische Vertraulichkeit » war: in
Basel trat Isaak Iselin, in Winterthur Johann Georg Sulzer, in
Trogen Laurenz Zellweger ein für Reformen, in Zürich Johann
Kaspar Hirzel und später Pestalozzi. Der Berner Tschiffeli versuchte
den Plan eines helvetischen Seminariums zu realisieren, und in
Graubünden gaben Planta, Nesemann und Ulysses von Salis-Marschlins
in ihrem Institut zu Haldenstein (später im Philanthropin zu Marschlins)

manchem Deutsch- und Welschschweizer eine zeitgemäße solide

Bildung.
So war der Weg pädagogischer Reformen schon beschritten, als der
« Emile » erschien, doch kann man vor Rousseau zum größten Teil
von « patriotischen Träumen » reden, und die aufgeklärt
aristokratische Plaltung der Schinznacher war entfernt vom Treiben der

späteren revolutionären Patrioten.
Von 1762 an stand in der Schweiz Rousseaus Buch im Vordergrund
aller Reformtätigkeit.
Der Gedanke, der alle Werke Rousseaus durchpulst, der Ruf «
Zurück zur Natur » greift im « Emile » machtvoll ein in die
Konzeption der Pädagogik. Der Grundgedanke, auf dem das Werk
aufgebaut ist, steht im ersten Satz: « Alles ist gut, wie es aus den Händen
des Schöpfers der Dinge hervorgeht; alles entartet unter den Händen
der Menschen.» Das Ziel der Erziehung soll also sein, den Menschen
so zu erhalten, wie er von der Natur geschaffen worden, die erste
Sorge des Erziehers aber, nichts zu verderben, die Natur unverfälscht
zu lassen. Daneben fordert Rousseau Anpassung der Methoden an
das kindliche Alter, « sinnliche Lehrart » und Berücksichtigung des

praktischen Wertes der Erziehung für das Leben. Auch soll das Kind
nichts erfahren von Religion, bis es alt genug ist, von sich aus zu
fragen und zu verstehen. Nichts soll der freien Entfaltung des lebendigen

Lebens, aller Kräfte und Triebe des Verstandes und des Herzens

im Wege stehen. «Vivre est le métier que je lui veux apprendre,
il sera premièrement homme ...» Ganz einfach leben, Mensch sein

will Rousseau die Jugend lehren. — Welchen Bruch mit der
Tradition das bedeutete, welche Entfesselung neuer Kräfte und welche
nicht ganz ungefährliche Revolution der Pädagogik, kann man nur

ermessen, wenn man sich die alten Erziehungsgrundsätze vor Augen
führt.
Die Schweizer Pädagogen standen aber dem Werk Rousseaus durchaus

selbständig gegenüber. Gesunder Wirklichkeitssinn bewahrte sie

vor kritikloser Übernahme der neuen Ideen. Sie erhoben Einspruch
gegen das Konstruierte, Undurchführbare in Rousseaus Theorie. Die
meisten von ihnen glaubten nicht an die Behauptung, der Mensch sei

von Natur aus gut, und wandten sich ab von der Forderung des

späten Religionsunterrichtes.
Gleichwohl wirkte der « Emile » zündend auf die in der Luft liegenden

Erziehungsideen. Und wie ja der Schweizer im allgemeinen mehr
realisierender, aktiver als kontemplativer Art ist, so hob unter den

jungen Patrioten, die begeistert Rousseaus Werke lasen und von
denen nicht wenige in persönlichem Kontakt standen mit dem Genfer,

eine unverdrossene praktische Arbeit an:
Das neue Schulwesen sollte den Forderungen nicht nur wissenschaftlicher,

sondern auch praktischer Berufe genügen und vor allem die

staatsbürgerliche Erziehung nicht vernachlässigen. Besonders aber
sollte nicht mehr nur eine bestimmte Gesellschaftsschicht guter
Bildung teilhaft werden, sondern die Schulen sollten für alle Stände

richtige Volksschulen sein. Auch die körperliche Ertüchtigung wurde
mehr in den Vordergrund gerückt, und die Jugend sollte weder mit
Zwang und Strenge, noch mit zu großer Nachgiebigkeit erzogen
werden, denn « Kinder seien zur Fröhlichkeit geboren ».
Von Erfolg begleitet war die Reformtätigkeit im Sinne einer Demo ¬

kratisierung, größerer Natürlichkeit und Freiheit der Erziehung vorerst

nur in Zürich. In Bern erschwerten religiöse und aristokratische
Bedenken den Kontakt mit Rousseau; in Basel haßte man seine

Angriffe auf die Kultur, und in der Westschweiz war die humanistische
Tradition zu stark. Den Zürchern, unter ihnen vornehmlich L. Usteri
und Bürgermeister Heidegger, gelang aber eine für die damalige Zeit
vorbildliche Schulreform, die sozusagen alle Forderungen verwirklichte.

Freilich gefährdete unbesonnener Enthusiasmus und Schwärmerei

zeitweise die Arbeit, doch führten positive Kräfte vieles zu
Ende, und im schönsten Sinne fand das Gute der neuen Theorie seine

Realisierung im Schaffen Pestalozzis.

In Pestalozzis leidvollem, aber reichen Leben und im Sehnen nach
Verwirklichung seiner Ideale hat Rousseaus Einfluß stark gewirkt.
Beide waren in ihrer innerlichen und phantasievollen Art geneigt,
aus innerem Erleben die letzten Gründe der Dinge zu erklären, beide

waren tief verbunden mit der Natur, beide bauten in ihrer Hoffnung
auf die Jugend und nicht auf das «alte Volk» (« Lienhard und
Gertrud »).

In der Forderung nach naturgemäßer Erziehung, nach Ausbildung
der sinnlichen, praktischen Fähigkeiten und in der Anpassung der

Erziehung an das kindliche Wesen stimmte Pestalozzi mit Rousseau

iiberein, und in der Erziehung seines Söhnleins lehnte er sich stark
an Rousseaus « Emile » an. Doch erkannte er bald auch das Unmögliche

an Rousseaus Ideen und hob vor allem die bildende Kraft der
Wohnstube und die Notwendigkeit einer religiösen Erziehung hervor.
(Er nannte im Alter den « Emile » ein unpraktisches Traumbuch,
und Rousseau hielt er für einen « in seiner Anlage so edlen und
großen, aber vom Mangel gänzlicher häuslicher Ausbildung so sehr

in seinem Innersten erniedrigten, zerschlagenen, gekränkten, unbe

friedigten und unrettbaren Menschen ».)

Im Anfang seines pädagogischen Wirkens war Pestalozzi von Rousseau

vielfach angeregt worden. Rousseaus Schriften wiesen ihm den

Weg seiner Bestimmung. Schon « Lienhard und Gertrud » und die

praktischen Versuche aber zeigen Pestalozzis Selbständigkeit, und

ganz allmählich hat er sich dann seinem Einfluß entzogen, um zu
verbinden, was Rousseau getrennt hatte. Er ist bald über ihn
hinausgewachsen und ein selbständiger pädagogischer Meister geworden.
In seinem späten Werk « Nachforschungen über den Gang der Natur

47



in der Entwicklung des Menschengeschlechts » tritt die Distanz des

reifen Pestalozzi von Rousseau deutlich zutage.
Lag Rousseaus Größe im Reich der Ideen, so waren Pestalozzi und
seine Freunde vor allem fähig zur Realisierung der Theorien und

verkörperten im schönsten Sinn echt schweizerischen pädagogischen
Tatendrang. Rousseaus Philosophie in ihrer Wirkung auf die

Zeitgenossen barg zwei Möglichkeiten: eine destruktive in ihrem
naturrechtlichen und sozialtheoretischen Teil, eine aufbauende in ihrer

Naturverbundenheit und ihrer Erziehungskonzeption. Und wenn die

erste mitschuldig war an der Revolution und am Zusammenbruch
der alten Eidgenossenschaft, so trug die zweite dazu bei, das Neue

aufzubauen. Sie hatte den Sinn für die Natur geweckt und viele
Triebkräfte von ihren Fesseln befreit. Sie hatte das Bewußtsein der

demokratischen Tradition gefestigt und ließ maßgebende Persönlichkeiten

die leitende Idee der Humanität ins neue Staatswesen tragen.
Leonore Rentsch-Speerli.

Philipp Emanuel von Fellenberg: in Hofwil

Einer der energischsten und erfolgreichsten schweizerischen Kämpfer
für Volksbildung und Volkswohlfahrt war Philipp Emanuel von
Fellenberg. An ihn soll auch diese Seite erinnern; an ihn, der in Hofwil
bei Münchenbuchsee eine Stätte schuf, die Jahrzehnte hindurch ein
internationales Reiseziel bildete. Teils, weil von Fellenberg dort
1804—1844 eine vielbewunderte, weltberühmt gewordene
landwirtschaftliche Musterwirtschaft eingerichtet hatte und mit großem

Erfolg betrieb, teils weil er dort, in Verwirklichung der von Pestalozzi
erstmals entwickelten Gedanken, für alle sozialen Stände eigene
Erziehungsanstalten errichtete, in welche die Zöglinge aus allen
Himmelsrichtungen förmlich strömten, weil dort, mit neuen Methoden,

starke, tüchtige Menschen erzogen wurden.
Der Verbindung eines landwirtschaftlichen Betriebes mit
verschiedenartigen Schulen lag ein tiefer Gedanke zugrunde. In der
Landwirtschaft erblickte von Fellenberg das vorzüglichste Bildungsmittel,
die «Grundlage einer fürs Leben des Einzelnen wie für die allgemeine
Wohlfahrt wahrhaft fruchtbaren Erziehung ». In der rationellen
Landwirtschaft, die von Hofwil aus in alle Täler der Eidgenossenschaft

verpflanzt und von der Schweiz über die ganze zivilisierte Welt
verbreitet werden sollte, sah der Meister von Hofwil das einzige
Mittel « zur physischen und moralischen Regeneration der in Üppigkeit

und Dumpfheit und durch beide in namenlose Schwäche
versunkenen Menschheit». Von Fellenberg wollte die Volksschule mit der

Volksarbeit in lebendige Wechselwirkung setzen und die Kinder
höherer Stände so erziehen, daß sie « die Landwirtschaft als den

Beruf des Menschen ehren und als die einzig sichere Grundlage der

Wohlfahrt des Hauses und Staates schätzen lernen ». Der verkümmerten

und liederlichen Armut aber sollte durch eine veredelte
Landwirtschaft die rettende Hand geboten werden, um « nicht bloß

notdürftig und in niedriger Verachtung das elende Leben zu fristen
und durch ihre moralische Fäulnis die Luft zu verpesten, sondern

wieder menschliches Selbstbewußtsein, Mut und Kraft zu gewinnen

». Schließlich war Flofwil bestimmt, « durch die Vereinigung
der höheren und der niederen Stände die heillose Kluft auszufüllen,
die bis dahin vornehm und gemein voneinander getrennt hielt ».
So wurde aus Hofwil mit den Jahren « das Muster eines in sich
vollendeten, großen pädagogischen Staates, welcher für alle Klassen der
Gesellschaft und für jedes Alter seine zahlreichen jungen Bürger,
treu und dem großen Gedanken seines Stifters folgend, auf der Bahn
der Wissenschaft und der Tugend leitete und so in ihnen und durch
sie das Glück der einzelnen und der Nationen heranzubilden bestrebt

war ». Und tatsächlich schenkte dieser einzigartige « Staat » der

ganzen Welt so viele tüchtige Männer, daß die Schweiz allen Grund
hat, auf die Leistungen Hofwils auch heute noch stolz zu sein.

L. W.

Pater Gregoriiis Girard von Freiburg, 1765-1850

Während in den Nachschlagewerken zu lesen ist, Girard sei ein
Schüler Pestalozzis gewesen, war er in Wirklichkeit nur dessen

Zeitgenosse und sogar eine Art Kritiker von ihm, wurde ihm doch seinerzeit,

zusammen mit Merian von Basel und Trechsel von Bern, die

Aufgabe Überbunden, das Institut von Yverdon zu inspizieren.
Zwischen Girard und Pestalozzi finden sich als Bindeglieder einzig die
Ideen des ausklingenden 18. Jahrhunderts und diejenigen Rousseaus:
der Glaube an die Güte der Mutter Natur, an die Güte im Kind,
sowie die Bemühungen um eine Erziehung durch Weckung der

Moral, des sittlichen Empfindens. Sailer, Niemeyer, von Rochow und
Felbiger waren seine Lehrmeister. Girard wird als einer der
bedeutendsten europäischen Verfechter der Erziehungsmethode betrachtet,
bei der sich die Kinder gegenseitig selbst unterrichten. Mit Scharfblick

hat er diese von Bell und Lancaster stammende Methode
übernommen und sie mit jener des sogenannten « Gleichzeitigen Unter
richts » kombiniert. Seine Ansichten wurden schnell berühmt und
fanden Anhänger in ganz Europa. Wer Yverdon besuchte, stattete
selbstverständlich auch Freiburg einen Besuch ab, bis die politischen
Verhältnisse im Jahre 1823 störend dazwischentraten.
Glücklicher und von größerer Dauer war der Einfluß, den Girard
als Lehrer der französischen Sprache ausübte. 1821 veröffentlichte
er zum Gebrauch in den Landschulen seines Kantons ein sehr bedeutsames

Grammatikbuch, welches in den französisch sprechenden Ländern

nicht seinesgleichen fand. Anstatt von rein theoretischen
Feststellungen auszugehen, gründete sich der Unterricht auf die

tatsächlich gesprochene und geschriebene, lebendige Sprache, aus
der sich dann die notwendigen Regeln des französischen Denkens und
der Wortfügung ohne weiteres ableiten ließen. Zu einer
Vervollkommnung seines ersten Werkes genötigt, veröffentlichte Girard im
Jahre 1844 sein «Enseignement régulier», in den Jahren 1843
und 1846 sechs Bände seines «Cours éducatif». Sie alle hatten in
Frankreich eine Umwälzung auf dem Gebiet des Sprachunterrichtes
zur Folge. Sein « Cours de la langue » erstrebte noch mehr. Die
Sprache wird darin als Trägerin der Gedanken, insbesondere der im
Lauf der Jahrhunderte erworbenen sittlichen Überlieferungen
betrachtet. Diese sollen als Teile eines göttlichen Plans, der auf
der christlichen Briiderlichkeitslehre angesichts eines gemeinsamen
himmlischen Vaters beruht, das Kind nach dem Erwachen seiner

Intelligenz zu einem empfindsamen, tugendhaften und gebildeten
Menschen heranwachsen lassen. « Les mots pour les pensées, les pensées

pour le cœur et la vie » — zu deutsch ungefähr: « Die Worte
sind Diener der Gedanken, die Gedanken Diener des Herzens und der

Lebensgestaltung.»
Girard war auch ein Denker eigener Prägung, bei dem sich die
katholische Lehre mit den Ideen der deutschen Aufklärung verband.
Er war ein guter, nicht überragender, aber klarblickender Schriftsteller,

den man in gewisser Beziehung neben Vinet stellen kann —
was für ihn kein geringes Lob bedeutet!

Eugène Dévaud.

48


	Rousseau in seiner Wirkung auf die Pädagogik

