Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art
Herausgeber: Visarte Schweiz
Band: 122 (2020)

Artikel: Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst - drei Ann&herungen = Le
concept de l'intellectuel et I'art - trois approches = Il concetto di
intellettuale e I'arte: tre prospettive

Autor: Weber, Claudius
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1036898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1036898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst —

drei Anndherungen

Le concept de I'intellectuel et ’art —

trois approches

- < U

Claudlus mWeber

Claudius Weber, La danse des quasi-cristaux, April 2020,
Computerbild nach Aquarell-Vorlage, A4.

Claudius Weber, Ich mache mit meinen Quasi-Kristallen, was ich
will, (no.2), April 2020, Bleistift, A4.

Claudius Weber, Ich mache mit meinen Quasi-Kristallen, was ich
will, (no.1), April 2020, Farbstift, A4.



D

1. Der Intellekt und der Korper

Das Wort intellektuell wirkt kopflastig. Doch wo befindet
sich der Intellekt? Die Auffassung des Dualismus von
Korper und Geist ist unbeliebt geworden. Die Gegenwart
weigert sich, die Welt in prinzipiellen Trennungen und
bindren Spaltungen zu erkennen. Davon ist auch der
scharfe Gegensatz von Koérper und Geist betroffen, den
es zu liberwinden oder zu versohnen gilt. Besonders die
einseitigen Vorstellungen des Korpers und des Geistes
— etwa als Automat oder Neuronenprodukt — sollen
erweitert und insofern neu bewertet werden. Das organi-
sche Zusammenwirken von Korper und Geist erscheint auf
den ersten Blick vollig selbstverstdndlich, verstrickt sich
aber im néchsten Schritt in zdheste Widerspriiche.

Im Folgenden interessiert uns das Zusammenwirken von
Korper und Geist in Bezug auf das kiinstlerische Schaffen
und die Verortung des Intellekts. Anstatt Korper liest
man auch physische Konstitution und anstatt Geist
mentale Aktivitit beziehungsweise korperliche Empfin-
dungen und intellektuelle Vorginge. Hier stossen wir auf
intellektuell, wobei das Wort immer noch ein geistiges
Tun meint. Diese Bezeichnungen halten im Grunde am
storenden Gegensatz fest. Wie ldsst sich ein Verstdndnis
vom Zusammenhang von Korper und Geist gewinnen,
ohne dass wir ihn stdndig auseinander reissen? Welche
Worter driicken ihr Zusammengehoren aus? Es kommt
zum Beispiel in der psychosomatischen Verflechtung von
korperlichen Vorgédngen und sozialen Lebensbedin-
gungen zum Ausdruck — in Bezug auf die Gesundheit.
Auch das seelische Gleichgewicht, wie es umgangssprach-
lich heisst, bezieht sich sowohl auf den korperlich-physi-
schen wie auf den geistig-intellektuellen Bereich. Der
Begriff der Seele wirkt verschwommen und iiberholt
gegeniiber Ausdriicken wie mentale oder kognitive Akti-
vitdt. Die Seele ist in mancher Hinsicht abgedroschen,
ausgelaugt, leer, unergiebig, unbrauchbar ... und dennoch
fiir die Kultur jederzeit unentbehrlich, ethisch wie natur-
philosophisch. Denn hier umfasst die Seele den ganzen
Menschen.

F

1. L’intellect et le corps

Le mot intellectuel a I'air cérébral. Mais ou se trouve I'in-
tellect ? La conception du dualisme du corps et de Iesprit
est devenue impopulaire. L’époque actuelle refuse de
discerner le monde par des séparations principales et des
systémes binaires. Cela concerne également I’opposition
aigué du corps et de I’esprit, qu’il faut, soit surmonter,
soit réconcilier. Les visions réductrices du corps et de
Pesprit — par exemple comme automate ou produit des
neurones — sont a élargir et, a cet égard, a réévaluer. A
premiére vue, l'interaction organique du corps et de Iesprit
semble tout a fait naturelle, mais dans I’étape suivante,
elle s’emmeéle dans les plus grandes contradictions.

Dans ce qui suit, nous nous intéressons a I’interaction du
corps et de I’esprit par rapport a la création artistique et
la localisation de I'intellect. Au lieu de corps, on entend
parfois extension physique et au lieu d’esprit, on lit activité
mentale, respectivement sensibilités corporelles et mouve-
ments intellectuels. C’est ici que nous rencontrons infel-
lectuel, bien que le mot indique encore un acte mental.
Au fond, ces termes s’arrétent sur leur dérangeant con-
traste. Comment pouvons-nous comprendre la cohé-
rence du corps et ’esprit sans constamment la déchirer ?
Quels sont les mots qui confirment leur appartenance
commune ? On parle, par exemple, d’imbrication psycho-
somatique des processus corporel et des conditions de vie
sociales —en termes de santé. L équilibre intérieur, comme
on dit dans le langage courant, fait également référence
au domaine physico-corporel ainsi qu’au domaine men-
tal-intellectuel. Le concept de ’dme semble flou et dépas-
sé au regard d’expressions telles que activité mentale ou
cognitive. L’dme est a certains égards galvaudée, épuisée,
vide, improductive, inutile ... et pourtant a jamais indis-
pensable a la culture, tant sur le plan éthique que philo-
sophique. Car ici, I’dme inclut I’€tre humain tout entier.

Considérons le contexte corps-esprit par rapport a cer-
taines capacités artistiques. L’apprentissage d’une tech-
nique artistique consiste en grande partie en un controle
du corps — un mot presque répressif, si on y réfléchit bien,

17



Betrachten wir den Korper-Geist-Zusammenhang im
Bezug auf bestimmte kiinstlerische Fihigkeiten. Das
Erlernen einer kiinstlerischen Technik besteht zu weiten
Teilen aus Kdrperbeherrschung — ein beinahe repressives
Wort, wenn man es genau bedenkt, auch Karperkontrolle
macht es nicht besser. Das Antrainieren von Fingerfertig-
keiten erinnert manchmal an den ungeliebten Kdorper-
Geist-Dualismus. Es kann mir ndmlich so vorkommen, als
bereite es den Korperteilen die grosste Miihe, gewisse
Bewegungen zu koordinieren, welche ich, der Verstand,
ihnen anordne. Doch umgekehrt ldsst sich ebenso gut
feststellen, dass erst gewisse Korperbewegungen den
Verstand darauf bringen, eine FErfahrung zu machen.
Diesmal ist es die Geste, ein Schwung, ein Anschlag, ein
Waurf, ein Klang und so weiter, welcher den Geist zum
Nachdenken veranlassen und woraus er lernt. Worter
wie irrational oder unbewusst helfen nicht weiter, wenn
wir das Ich eines animierten, das heisst beseelten Korpers
erfassen wollen. Es ist ein Ich der Finger, der Arme, des
Bauches, der Beine, der Augen. Auch spontan oder intu-
itiv trifft die Sache nicht im Kern; es wiren Eigenschaften
und Finschétzungen, wie sie der Verstand entwirft.

Worin bin ich Korper? Als Korper will ich beriihren,
leben, wachsen, mich verausgaben; ich bin Raum, etwas
Formbares, Bewegliches, Sprunghaftes; bin empfindlich,
reizbar, verletzlich, intensiv, trige; bin Kraft, Materie,
Energie ... Dabei fillt auf: ein Koérper ist nicht aus
Wortern! Entsprechend kann ich den animierten Kérper,
also das, was ich als Korper bin oder anstelle, gar nicht als
eine Denkweise auffassen, die der sprachlichen &hnlich
wire. Auf einmal denkt man an Nietzsche: «Hinter deinen
Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein méch-
tiger Gebieter, ein unbekannter Weiser — der heisst Selbst.
In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er. [...] Dein
Selbst lacht iiber dein Ich und seine stolzen Spriinge.
«Was sind mir diese Spriinge und Fliige des Gedankens?»
sagt es sich.»' Wihrend es Nietzsche eher auf eine radi-
kale Kritik der Vermessenheit von Vernunfterkenntnis
ankommt, versuchen wir lediglich den Ort des Intellekts zu
bestimmen, ohne dessen Wahrheitsanspruch zu disku-
tieren. Indessen erfahren wir Nietzsches Gedanke durch
Sprache: einen dichterischen Duktus, ein paar Metaphern
und die kleine Begriffskonstruktion von Selbst und Ich.

la maitrise du corps ne sonne pas mieux. L entrainement
de la dextérité rappelle parfois le mal aimé dualisme
corps-esprit. 11 peut me sembler que les parties du corps
ont le plus grand mal a coordonner certains mouvements
que moi, la raison, je leur ordonne d’exécuter. Mais in-
versement, on peut tout aussi bien constater que cer-
tains mouvements du corps signalent a la raison de faire
une expérience. Cette fois, c’est le geste, un élan, un tou-
cher, un lancer, un son, etc. qui fait réfléchir I’esprit et
dont il tire des enseignements. Des mots comme irra-
tionnel ou inconscient n’aident pas a capturer le moi d’'un
corps animé, ¢’est-a-dire un corps qui dispose d’'une ame.
C’est le moi des doigts, des bras, du ventre, des jambes,
des yeux. Méme les mots spontané ou intuitif ne touchent
pas le ceeur de la question ; il s’agirait de propriétés et
d’évaluations telles que I’esprit les congoit.

En quoi suis-je corps ? En tant que corps, je veux tou-
cher, vivre, grandir, me dépenser ; je suis espace, quelque
chose de malléable, de mobile, de volatile ; je suis sus-
ceptible, irritable, vulnérable, intense, inerte ; je suis
force, matiére, énergie ... Ce qui est frappant : le corps
n’est pas fait de mots ! Par conséquent, je ne peux pas
comprendre le corps animé, c’est-a-dire ce que je suis ou
ce que j’entreprends en tant que corps, comme un mode
de pensée comparable a celui pratiqué par la langue.
Soudain, on pense a Nietzsche : « Derriére tes senti-
ments et tes pensées, mon frére, se tient un maitre plus
puissant, un sage inconnu — il s’appelle soi. Il habite ton
corps, il est ton corps. [...] Ton soi rit de ton moi et de
ses cabrioles. «Que me sont ces bonds et ces vols de la
pensée D dit-il. »! Alors que Nietzsche s’intéresse da-
vantage a une critique radicale de la présomption de la
connaissance par la raison, nous essayons simplement
de considérer le lieu de I’intellect sans discuter sa préten-
tion a la vérité. Cependant, nous comprenons le raison-
nement de Nietzsche par le biais du langage : une
conduite poétique, quelques métaphores et la petite
construction conceptuelle du soi et du moi. Intellectuel,
se limite-il a la pensée linguistique et conceptuelle ? Ou
s’étend-il aussi a un domaine mental qui se passe de
mots ? Et quel est le rapport entre cette zone non linguis-
tique et le corps animé ? Comme nous I’avons dit, d’'une
part, nous distinguons les dispositions mentales et phy-

18

Gianluigi Bellei

Gianluigi Bellei, Progetto 100: Jamal Adam Tarim, Ethiopia, 2019, olio su tela, 40 x 30 cm, © 2020, ProlLitteris, Zurich

La professione dell’artista consiste nel creare. Delle idee e dei manufatti.
Possibilmente bene. Storicamente coinvolge personaggi facoltosi che
acquistano e collezionano. Chi non ha accesso ai beni di prima necessita
non si interessa di arte. Attualmente mi occupo di persone svantaggiate

e sto realizzando 100 ritratti di uomini e donne, sconosciuti, provenienti da
situazioni di poverta, conflitti od oppressioni. Essere dei privilegiati, come
noi, significa avere dei doveri.

Aggiunta Corona: Questi mesi pandemia hanno confermato il mio pensiero.
Gli uomini sono tutti uguali. Ma qualcuno & pil uguale di altri. La maggior
parte delle persone nel mondo non puo avere una sanita che copra i suoi bi-
sogni. Tutti dovrebbero ricordare sempre le recenti fosse comuni nella
quali sono state sepolte persone senza nome. In Ticino il comandante della
polizia cantonale ha detto che gli anziani come me «dovevano andare

in letargo». Personalmente ho lavorato di piti e ho quasi terminato il mio
Progetto 100.



Beschrénkt sich intellektuell auf das sprachlich-begrift-
liche Denken? Oder erstreckt es sich auch auf einen
mentalen Bereich, der ohne Worter auskommt? Und wie
verhdlt sich dieser nicht-sprachliche Bereich zu jenem
animierten Korper? Wie gesagt, wir unterscheiden einer-
seits geistige und korperliche Veranlagungen und wissen
andererseits, dass sie sich nicht auf diese Weise unter-
scheiden. Es lohnt sich, die Spannung dieses Wider-
spruchs auszuhalten. Worter wie Korperintelligenz oder
Korperbewusstsein metaphorisieren den Koérper. Auch
Korpergedichtnis und Korpergeist projizieren mentale
Attribute auf den Korper, wobei sie ihn vergeistigen und
versprachlichen. Dieser Umstand scheint in Bezug auf
das kiinstlerische Schaffen relevant, denn manchmal heisst
es, jede Kunst sei eine Sprache (also auch Tanz, Musik,
Skulptur et cetera). Dabei wird Sprache in iibertragenem
Sinn verstanden, in ihrer dreifachen Funktion als Mirtel
zum Ausdruck, zur Mitteilung und zur Darstellung. Der
Hinweis auf Sprache legt nahe, dass hier ein Zeichen-
system vorliegt, das prizise zu strukturieren wire, wie
eine Grammatik. Dieser Vorstellung steht eine jiingere
Auffassung gegeniiber, welche Bilder und (linguistische)
Sprache als nicht miteinander vergleichbar betrachtet.
Sie spricht Bildern einen eigenstdindigen Prisenzmodus zu,
welcher eine bildspezifische Anschauungsleistung verlangt.
Insofern unterscheiden sich Bilder grundsétzlich vom
sprachlichen Zeichensystem.> Die Sprache der Kunst ist
eine Metapher, welche die Verwandtschaft von Kunst und
Sprache, aber nicht ihre Verschiedenheit unterstreicht.
Analog dazu erfassen Metaphern des Geistes nicht die
Besonderheit des Korpers. Der Zusammenhang von
Korper und Geist ist vorgegeben, doch wir erkennen ihn
vermutlich nicht in einer Ubersicht, sondern aus Blick-
winkeln und in Beziehungen.

Aus Sicht der Kunstpraxis wirkt das Ausdriicken, Mitteilen
und Darstellen auf einmal trivial, denn der Wunsch sich
auszudriicken, ist eine Grundentscheidung. Ist sie gefallen,
zahlt eher, wie realisiert wird. Indem der eigene Korper
zum Einsatz kommt, werden die Gebirden verinnerlicht,
was weit tiber eine Kontrolle des Geistes hinausgeht. Der
Korper synthetisiert Erfahrungen, also alle sogenannten
technischen, intellektuellen und persénlichen zusammen-
genommen. Bei Kiinsten, welche technologische Mittel

siques tout en sachant d’autre part qu’elles ne se dis-
tinguent pas de cette maniere. Il vaut la peine de suppor-
ter la tension de cette contradiction. Des mots comme
intelligence corporelle ou conscience corporelle métapho-
risent le corps. La mémoire corporelle et Iesprit du corps
projettent également des attributs mentaux sur le corps,
le spiritualisant et I’exprimant, le verbalisant. Cette cir-
constance semble pertinente en ce qui concerne la créa-
tion artistique, car on entend parfois que tout art est un
langage (donc aussi la danse, la musique, la sculpture,
etc.). Par-la, la langue est comprise dans un sens figuré,
dans sa triple fonction de moyen d’expression, de commu-
nication et de représentation. La référence a la langue
suggere qu’il existe ici un systéme de signes qui pourrait
&tre structuré avec précision, comme une grammaire.
Cette idée contraste avec une vision plus récente selon
laquelle les images et le langage (linguistique) sont in-
comparables. Elle attribue un mode de présence propre
aux images, ce qui nécessite une capacité visuelle spéci-
fique de I'image. A cet égard, les images different fonda-
mentalement du systéme de signes linguistiques.? Le lan-
gage de I'art est une métaphore qui souligne la parenté
entre l’art et le langage, mais pas leur différence. Paral-
lIelement, les métaphores de I’esprit ne saisissent pas la
spécificité du corps. La cohérence du corps et de Uesprit
est donnée, mais nous ne la reconnaissons probable-
ment pas dans une vue d’ensemble, mais sous différents
angles et relations.

Du point de vue de la pratique artistique, le fait d’expri-
mer, de communiquer et de représenter semble soudaine-
ment trivial, car le désir de s’exprimer est une décision
fondamentale. Une fois qu’elle est prise, ce qui compte,
c’est plutot la maniere dont on réalise. En employant son
propre corps, on intériorise les gestes, ce qui va bien
au-dela du contréle de I’esprit. Le corps fait la synthése
des expériences, c’est-a-dire de toutes les expériences
dites techniques, intellectuelles et personnelles réunies.
Dans le cas des arts qui utilisent des moyens technolo-
giques, on voudrait supposer que ’appareil modifie fon-
damentalement cette relation au corps. Mais cela ne
semble pas Etre le cas lorsque vous écoutez des artistes
qui travaillent avec la photographie, le cinéma, ’art nu-
mérique, etc. L’art est une intervention factuelle dans le

19

Patrick Blank

Kuinstler und Leben. Menschen treffen und fotografieren. Geld verdienen.
Empfinden. Fotograf und Kunsthistoriker und Kiinstler sein. Mit eige-

nem und anderem umgehen. Moglichst viele Aufgaben und Fahigkeiten
abdecken. Instrumentalisiert werden und selber machen - Frei sein!

Egoistisch und idealistisch sein. Kunstwerke machen und Gefiihle stimu-
lieren. Zuruicklassen. Miide sein und Kraft schépfen. Sich fragen, ob

das richtig ist? Menschen treffen und fotografieren. Diskutieren. Traumen.
Lernen. Weitergeben. Zu einander schauen. Und wenn es im spaten Friih-
lingnoch schneit, freudig dievom Himmel tanzenden Schneeflocken beobachten.
Kunstlerleben. (Italic = Corona Nachtrag)

Patrick Blank, (aus der Serie) Four High School Moments (Yadin und Joana), Emmenbriicke 2020, © 2020, ProlLitteris, Zurich



verwenden, mchte man annehmen, dass die Apparatur
diese Korperbezogenheit grundlegend verdndert. Aber
dem scheint nicht so, wenn man Kunstschaffenden
zuhort, die mit Fotografie, Film, digitaler Kunst et cetera
beschiftigt sind. Kunst ist ein faktisches Eingreifen in
die Welt, ein Transformieren, Verwandeln und Besetzen
von Raum, angefangen beim Aufkleben eines Bildes an
eine leere Wand oder beim Singen auf der Strasse. Wird
das kiinstlerische Schaffen vom Korper her betrachtet,
interagiert er mit riumlichen Gegebenheiten, reagiert er
auf sein Lebensumfeld. Der Intellekt dagegen verarbeitet
Befindlichkeiten und Gedanken. Das Ziel des kiinstleri-
schen Prozesses ist in der Regel kein intellektuelles
Ergebnis, sondern selber etwas Korperhaftes, ein raum-
zeitliches Ereignis.

Wenn von Seele die Rede ist, stellen wir sie uns gewhn-
lich als immateriell vor, ja gar als Inbegriff des Unkor-
perlichen. Und wenn der animierte Kérper nun eine plas-
tische Seele darstellt? Eine plastische Seele erinnert an
die Natur, in welcher sich Leben raum-zeitlich verwirk-
licht. Jede Korperstelle eines tierischen oder pflanzli-
chen Organismus ist sensibel. Jeder animierte Korper ist
ein einzigartiger, einmaliger Korper. Das Verstindnis
von Natur ist uns von dieser plastischen Seite her unmit-
telbar gegeben. Und die Kunst? Wir Menschen schaffen
Artefakte, plastische Dinge, denen Leben verliechen wird,
wie es heisst. In unseren Augen sind es quasi animierte
Korper und Ereignisse, welche sich sogar kulturgeschicht-
lich fortpflanzen, iiberleben, vervielfiltigen. Von selbst
reproduzieren sie sich nicht, sondern verwittern oder
verschwinden. Der Mensch ist allerdings nicht das
einzige Lebewesen, welches Artefakte hervorbringt oder
dessen Gattung sich massgeblich einer Kulturproduk-
tion verschreibt. Ein Unterschied zu diesen anderen
kiinstlerischen Freunden, den Bienen, Spinnen, Bibern,
Vogeln, ist wohl jene intellektuelle Neigung, die wesent-
lich darin besteht, die geistige Aktivitdt schliesslich mit
Sprache zu verbinden. In anderen Worten, unser
Sprachsystem stellt ein hochkomplexes Artefakt dar,
welches uns erlaubt, unsere Handlungen und Vorstel-
lungen — an unsere Person gebunden oder davon losge-
16st — zu reflektieren.

monde, un changement, une transformation et une oc-
cupation de ’espace, qui commence lorsqu’on colle une
image sur un mur vide ou qu’on chante dans la rue.
Quand on considere la création artistique du point de
vue du corps, il interagit avec les conditions spatiales, il
réagit a son milieu de vie. L’intellect, en revanche, traite
les sensibilités et digére les pensées. Le but du processus
artistique n’est généralement pas un résultat intellectuel,
mais bien plutdt quelque chose de corporel, un événe-
ment spatio-temporel.

Lorsque nous parlons de /’dme, nous I’'imaginons comme
immatérielle, voire comme I’incarnation de I’incorporel.
Et si le corps animé était une dme plastique ? Une ame
plastique rappelle la nature, ou la vie se réalise dans I’es-
pace et le temps. Chaque partie du corps d’un organisme
animal ou végétal est sensible. Chaque corps animé est
un corps singulier et unique. L’entendement de la nature
nous est donné directement par ce coté plastique. Et ’art ?
Nous, les humains, créons des artefacts, dg:s choses plas-
tiques, qui prennent vie, comme on dit. A nos yeux, ce
sont des corps et des événements quasi-animés, qui se pro-
pagent, survivent, se multiplient méme dans I’histoire
culturelle. Tout seuls, ils ne se reproduisent pas, mais
s’altérent ou disparaissent. Cependant, ’homme n’est
pas le seul &tre vivant qui produit des artefacts ou dont
I’espéce est engagée dans la production culturelle. Mais
notre différence avec ces autres amis artistes, abeilles,
araignées, castors, oiseaux, etc., est probablement que
notre inclination intellectuelle nous pousse a relier I’ac-
tivité mentale au langage. En d’autres termes, notre sys-
teme de langue est un artefact hautement complexe qui
nous permet de réfléchir nos actions et nos idées —
qu’elles soient liées ou détachées de notre personne.

2. Les soi-disant intellectuels

Une intellectuelle ou un intellectuel est une personne qui
est professionnellement active dans le domaine des
sciences, de I’art, de la littérature, de la religion, du jour-
nalisme, etc. et qui est en plus engagée publiquement.
L’engagement signifie ici une critique de I’actualité, une
contribution a la formation de ’opinion et donc au dé-
veloppement social. Si 'intellectuel.le est mentionné.e

20

Catherine Bolle

Pratiquer la peinture, le dessin, l'intervention artistique dans I'espace construit

C'est se consacrer a ce développement, se nourrir culturellement, intellectu-
ellement, sensoriellement. C'est surtout savoir garder un jardin que nul ne vient
visiter, le temps de la création. Si possible, car de liens amicaux et affectifs mon
travail est pétri. La reconnaissance des instances culturelles de I'Etat est égale-
ment un soutien, a ce propos. Pendant 30 ans de concours Kunst am Bau, mon
travail a été entre 2éme et suivant. Jamais mon projet n'a été accepté par un jury.
Le jury invite des artistes femmes. J'ai hate qu’un travail scientifique soit fait.
Combien dartistes femmes talentueuses accédent aux réalisations du % culturel
en regard du nombre d'artiste hommes talentueux, et pour quelle somme la
répartition existe-t-elle ? Les artistes femmes sont largement perdantes dans une
mise en place qui parait parfaitement équitable, jury avec personnalités connues
et reconnues.

L'écoute quotidienne de musique, concert ou disque sont clairement un soutien
dans mon travail, comme la lecture poétique.

Jamais assez de confiance en soi pour finalement crever le plafond de verre.

L'atelier Catherine Bolle, de Sébeillon chez TD_architectes a Lausanne, janvier 2020. Photo : Jacques Bétant, © 2020, ProLitteris, Zurich



2. Die sogenannten Intellektuellen

Die oder der Intellektuelle bezeichnet eine Person, die
sich beruflich in Wissenschaft, Kunst, Literatur, Reli-
gion, Journalismus und so weiter betitigt und sich
ausserdem Offentlich engagiert. Engagement bedeutet hier
eine Kritik des Zeitgeschehens, ein Beitrag zur Meinungs-
bildung und damit zur gesellschaftlichen Entwicklung.
Wird die oder der Intellektuelle in der Einzahl genannt,
fillt die Aufmerksamkeit sofort auf die Inhalte, welche
das Individuum einbringt: welche Position, welche Werte
werden vertreten? Was will gesagt, was erreicht werden?
Wer ist das iiberhaupt? Die Glaubwiirdigkeit dieser
Einzelperson bemisst sich nach ihrer Integritdt, ihrem
Mut, ihrer Autoritdt und Kompetenz. In der Mehrzahl
dagegen versteht man unter den Intellektuellen eine
gesellschaftliche Schicht, allerdings kein soziales Milieu,
sondern eine soziale Gruppe: Kiinstler, Schriftsteller
und Gelehrte.? Die Intellektuellen und das Intellektuelle
werden auf verschiedene Arten zu Schimpfwértern:
1. Das Intellektuelle ist unzuginglich, abgehoben und
daher elitir. Einer Elite wird somit vorgeworfen, sich
bewusst abzuschotten. 2. Die Intellektuellen sind eine
potenzielle Bedrohung, subversive oder dissidente
Elemente, die verfolgt werden miissen. Diese Leseart
wurde besonders von faschistischen Diktaturen oder
totalitdiren Autokratien gepragt: der jiidische Intellektua-
lismus, die armenischen Intellektuellen, die russischen
Intellektuellen et cetera. 3. Die Intellektuellen sind poli-
tisch unzuverléssig, weil opportunistisch, abhidngig vom
herrschenden System oder mit ihm verwoben.

Der 1.Punkt ist den anderen gegeniiber noch relativ
harmlos, solange bloss das Fachlatein arrogant wirkt.
Nimmt der Eliten-Vorwurf jedoch politische Dimensi-
onen an, vermengt er sich mit Punkt 3. Der 2. Punkt
entsteht unter Voraussetzung einer Unterdriickung der
Meinungsfreiheit, einer Unterordnung des Individuums
unter die Staatsraison. Obschon uns dieser Aspekt fern
zu sein scheint, ist daran zu erinnern, dass manche
Fliichtlinge, die bei uns Zuflucht suchen, Intellektuelle in
dieser Bedeutung sind. Dariiber hinaus verkehren sich in
unserem System die Verhiltnisse: ein Liberalismus, der
Uberfluss und Verschleiss erzwingt, ist ebenso ein Aus-

au singulier, I’attention se porte immédiatement sur le
contenu que I'individu introduit : quelle position, quelles
valeurs sont représentées ? Que dit-il, que veut-il at-
teindre ? Qui est-ce, d’ailleurs ? La crédibilité de cet in-
dividu se mesure a son intégrité, son courage, son auto-
rité et sa compétence. Au pluriel, par contre, les intel-
lectuels deviennent une classe sociale, non pas un milieu
social, mais un groupe social : les artistes, les écrivains
et les savants.’ Les intellectuels et ce qui est intellectuel
deviennent des insultes a différentes échelles : 1) ce qui
est intellectuel est inaccessible, trop éloigné, hautain et
donc élitiste. Une élite est ainsi accusée de se replier dé-
libérément sur elle-méme ; 2) les intellectuels sont une
menace potentielle, des éléments subversifs ou dissi-
dents qu’il faut traquer. Les dictatures fascistes ou les
autocraties totalitaires en donnent volontiers cette lec-
ture : I'intellectualisme juif, les intellectuels arméniens,
les intellectuels russes, etc. ; 3) les intellectuels sont poli-
tiquement peu fiables, car opportunistes, dépendants du
systeme en place, ou imbriqués dans ce dernier.

Le premier point est relativement inoffensif par rapport
aux autres, tant que 1’arrogance se limite au seul jargon
technique. Si, en revanche, le reproche de I’élitisme
prend des dimensions politiques, il rejoint le troisiéme
point. Le second point survient sous la condition d’une
oppression de la liberté d’opinion, d’une subordination
de I'individu a la raison d’Etat. Bien que cet aspect nous
semble lointain, il convient de rappeler que certains ré-
fugiés qui cherchent refuge chez nous sont des intellec-
tuels en ce sens. En outre, notre systtme montre la ten-
dance inverse : un libéralisme qui impose la surabondance
et 'usure est aussi un mécanisme d’exploitation et d’op-
pression sur lequel repose le systtme économique, qui
domine a son tour notre systéme politique. A cet égard,
la raison économique opprime I’€tre humain et non I’in-
verse. Le troisieme point est sans doute le plus déroutant,
car il refléte la méfiance abyssale vis-a-vis des intellec-
tuels qui persiste depuis que le mot a émergé.

Le terme et la figure de lintellectuel se sont répandus
avec l’affaire Dreyfus (vers 1894-1906), sur laquelle
d’innombrables auteurs, universitaires, journalistes
frangais etc. ont pris position publiquement jusqu’a ce

21

Jean-Marie Borgeaud

Jean-Marie Borgeaud, Cuisson de la Terre-mére, 2019, gres. Photo: Taina Griscom

Etre artiste : son chemin est de chercher dans le miroir de sa création.



beutungs- und Unterdriickungsmechanismus, auf wel-
chem das Wirtschaftssystem beruht, das wiederum unser
politisches System dominiert. Insofern beherrscht die
Wirtschaftsraison den Menschen und nicht umgekehrt.
Der 3. Punkt ist zweifellos der verwirrendste, weil er das
abgrundtiefe Misstrauen gegeniiber den Intellektuellen
abbildet, das sich aufrechterhiilt, seit es dieses Wort gibt.

Sowohl Wort wie Figur des Intellektuellen verbreiteten
sich mit der Affdare Dreyfus (ca. 1894-1906), zu der zahl-
lose franzosische Autoren, Akademiker, Journalisten,
allen voran Emile Zola, 6ffentlich Stellung bezogen, bis
sich der Skandal zu einer Staatskrise auswuchs. Der
Begriff der Intelligenz (neuer: Intelligenzija) taucht bereits
vorher auf und bezeichnet Mitte 19. Jahrhundert einfach
die — vorwiegend universitir — Gebildeten. Beide Aspek-
te, der Intellektuelle als (engagierte) Figur und die Intelli-
genz als (soziale) Schicht werden spétestens um 1900
zusammengebracht, oft in abschitzigem Ton, und zwar
wechselseitig, von oben herab wie schief herauf. Der russi-
sche Zar soll sich abfillig tiber die Intelligenzija gedussert
haben, welche in Russland seit Ende des 19. Jahrhun-
derts fiir oppositionelle Gruppierungen stand. In West-
europa dagegen rechneten die Arbeiterbewegungen die
Intelligenz eher einer biirgerlichen Klasse zu. Im Umkreis
der grossen politischen Ereignisse, Erster Weltkrieg,
Russische Revolution, Weimarer Republik, Marsch auf
Rom, erlebten Intellektuelle und Intelligenz im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts eine Bliitezeit — indem sie
selber Gegenstand der Theorie wurden. Bezieht man
Figur und Schicht aufeinander, stellen sich sofort eine
Reihe grundlegender Fragen: Beeinflusst die soziale
Stellung die intellektuelle Anschauung? Ist das Denken
neutral? Ist Wissenschaft neutral? Kann Theorie in
Praxis tibergehen? Hat der Einzelne gegeniiber der Ge-
meinschaft eine Verantwortung? Solche Fragen sind
nicht nur universell, das heisst jederzeit neu zu stellen,
sondern geben auch Anlass zu Skepsis und Misstrauen,
je nachdem, ob man sie tendenziell bejaht oder verneint.

Ein paar Beispiele:

Bei Leo Trotzki (1910) sind die Intelligenzler (!) nicht
unbedingt an der Aufrechterhaltung des kapitalistischen
Systems interessiert, aber von der biirgerlichen Klasse

que le scandale se transforme en crise d’Etat. Le concept
d’intelligence (aussi : intelligentsia) apparu plus tot, au
milieu du XIXe siecle, désignait simplement les per-
sonnes cultivés, ayant regu une éducation, principale-
ment universitaire. Les deux concepts, lintellectuel en
tant que figure (engagée) et lintelligentsia en tant que
couche (sociale), se rejoignent autour de 1900, et ont
souvent un caractére désobligeant, qui vient d’ailleurs
aussi bien d'en haut que d'en bas. Le Tsar russe aurait
fait des remarques méprisante sur l’intelligentsia, qui en
Russie depuis la fin du 19¢me si¢cle désignait les groupes
d’opposition. En Europe occidentale, en revanche, les
mouvements ouvriers reliaient davantage l'intelligentsia
a une classe bourgeoise. Dans le contexte des grands
événements politiques, Premi¢re Guerre mondiale, Ré-
volution russe, République de Weimar, Marche sur
Rome, les intellectuels et I'intelligentsia ont connu une
apogée dans le premier tiers du XXe siécle — devenant
eux-mémes 1’objet de la théorie. Si ’on met en relation
la figure et la couche, un certain nombre de questions
fondamentales se posent immédiatement : la position
sociale influence-t-elle la démarche intellectuelle ? La
pensée est-elle neutre ? La science est-elle neutre ? La
théorie peut-elle converger vers la pratique ? L’individu
a-t-il une responsabilité envers la communauté ? Ces
questions sont non seulement universelles, c’est-a-dire
susceptibles d’€tre posées a tout moment, mais elles sus-
citent également le scepticisme et la méfiance, selon ce
qu’on préfére affirmer ou nier.

Quelques exemples :

Selon Léon Trotsky (1910), I'intelligentsia ne s’intéresse
pas nécessairement au maintien du systéme capitaliste,
mais dépend matériellement de la classe bourgeoise. Les
intellectuels ne peuvent guere s’offrir le luxe de se passion-
ner pour les perspectives culturelles du collectivisme. Méme
si les intellectuels se sentent distants de la bourgeoisie, il
existe aussi une distance entre eux et les masses travail-
leuses. On peut bien asservir les muscles de I’ouvrier,
mais le travail en usine n’a pas le pouvoir d’assujettir sa
pensée — en revanche, les travailleurs intellectuels sont
obligés de vendre ftoute leur personnalité en tant qu’étre
humain. 1ls sont en quelque sorte des prisonniers. La ré-
volution ne partira pas des intellectuels.* Pour Max We-

22

Yannick Bovin Rey

Yannick Bovin Rey, Lac-15, 2020, technique mixte sur papier, 21x 15 cm. Photo :

Etre artiste c'est accepter un état de tension entre vulnérabilité et confiance.
C'est se mettre en jeu/je dans un état de recherche pour accueillir le déséquili-
bre tout ayant le courage de I'expérimenter. Tension également entre né-
cessité intérieure, prise de risque et ouverture sur le monde. Un équilibre
précaire qui se déploie sur plusieurs axes pour interroger le sens de ce qui
m'entoure.

ybr



materiell abhingig. Sie konnen sich den Luxus einer
Begeisterung fiir die kulturellen Perspektiven des Kollekti-
vismus gar nicht leisten. Auch wenn sich die Intellektu-
ellen dem Biirgertum entfremdet fithlen, besteht auch
eine Entfremdung von der Masse der Werktitigen. Man
kann den Korper des Fabrikarbeiters versklaven, aber
sein Denken nicht untertinig machen — der geistige
Arbeiter dagegen verkauft seine ganze menschliche
Personlichkeit, er ist eine Art Hdftling. Die Revolution
wird nicht von den Intellektuellen ausgehen.* Fiir Max
Weber (1919) gehort die Politik nicht in den Horsaal der
Universitidt. Das Motiv, warum Wissenschaft betrieben
wird, ist zwar selber nicht wissenschaftlich zu beweisen,
doch Wissenschaft hat werturteilsfiei zu bleiben. Wire sie
fiir Wert und Sinn zustindig, miisste sie, wie der Gldu-
bige der Kirche, das Opfer des Intellekts bringen. Als
wissenschaftliche 7Tugend nennt Weber immerhin die
schlichte intellektuelle Rechtschaffenheit’ Karl Mannheim
(1929) verwendet den Begriff der freischwebenden Intelli-
genz, die keiner bestimmten Klasse zugehort. Threr sozia-
len und auch intellektuellen Ungebundenheit entspricht
die Vorstellung von Wissen, welches unabhingig von
sozialen und historischen Einfliissen entsteht. Aufgrund
ihrer wissenschaftlichen Bildung schétzen die Intellektu-
ellen auch die ideologische Lage richtig ein. Sie sind
«Wiéchter [...] in einer sonst allzu finsteren Nacht.»® Fiir
Max Horkheimer (1937) vertrigt das Denken «keinen
dusseren Zwang, keine Anpassung an irgendeine Macht.
Der Geist ist liberal». Das Denken ist jedoch weder vom
gesellschaftlichen Leben losgel6st noch neutral. Falls
Denken eine Kontrolle des eigenen oder fremden Lebens
bedeutet, liegt ihm ein Interesse zugrunde. Insofern ist der
Geist nicht liberal. Gedankliche Bemiihungen miissen
den Zusammenhang mit einer bestimmten Praxis
herstellen. Die Intellektuellen sind kritische Theoretiker.”
Antonio Gramsci pragt (um 1934) in seinen Gefingnis-
heften den Begrift des organischen Intellektuellen: Unab-
hingig vom spezifischen Berufist jeder Mensch auf seine
Weise ein Philosoph, ein Kiinstler, der ein Weltbild und
moralische Massstéibe hat. Gramsci denkt an die soge-
nannten einfachen Leute, die Arbeiter. Mit ihren leben-
digen Erfahrungen, Kdmpfen und ihrem praktischen
Wissen nehmen organische Intellektuelle an der gesell-
schaftlichen Auseinandersetzung teil. Dieser Begriff

ber (1919), la politique n’a pas sa place dans un audito-
rium d’université. Bien que le motif pour lequel la
science est pratiquée ne puisse étre prouvé scientifique-
ment a son tour, la science doit procéder sans jugement
de valeur. Si elle était responsable de la valeur et du sens,
elle devrait offrir, comme le croyant a I’église, le sacrifice
de Uintellect. S’il y a vertu scientifique, ce serait selon We-
ber la simple droiture intellectuelle.’ Karl Mannheim (1929)
emploie le terme de intelligence librement flottante, qui
n’appartient a aucune classe particuli¢re. La liberté so-
ciale des intellectuels correspond a I’idée d’un savoir qui
se crée indépendamment des influences sociales et his-
toriques. C’est grace a I’éducation scientifique qu’ils
évalueraient aussi correctement la situation idéologique.
Les intellectuels sont des « gardiens [...] dans une nuit
sinon trop sombre. »® Pour Max Horkheimer (1937), la
pensée ne tolére « aucune contrainte extérieure, aucune
adaptation a un quelconque pouvoir. L’esprit est libé-
ral.» Mais la pensée n’est ni détachée de la vie sociale ni
neutre. Si penser signifie garder un controle sur sa propre
vie ou celle des autres, cela repose sur un intérét. A cet
égard, Uesprit n’est pas libéral. Les efforts de réflexion
doivent élaborer le lien avec une certaine pratique. Les
intellectuels sont des théoriciens critiques.” Antonio
Gramsci, dans ses carnets de prison (vers 1934), intro-
duit le terme de intellectuel organique : quelle que soit sa
profession spécifique, chaque humain est a sa maniere
un philosophe, un artiste qui a une vision du monde et
des criteres moraux. Gramsci pense aux gens dits
simples, les travailleurs. Avec leurs expériences de vie,
leurs luttes et leurs connaissances pratiques, les intellec-
tuels organiques prennent part au débat social. Cette no-
tion se veut une tentative de surmonter la hiérarchie
entre le travail intellectuel et physique, entre 1’¢lite intel-
lectuelle et la grande masse. Le but n’est pas de rempla-
cer la culture bourgeoise par une culture prolétarienne,
mais plutét de s’approprier les meilleures traditions et
de légitimer la classe ouvriere a diriger I’Etat.? Un para-
doxe intéressant peut étre observé chez I'intellectuel or-
ganique : par la prise de conscience de sa position histo-
rique et sociale en tant qu’intellectuel, I’€tre humain
devient libre. Mais la liberté signifie ensuite qu’il faut
prendre position et étre partisan. Dans le cas de intelli-
gence librement flottante, qui aurait toujours été libre, la

23

Franz Bucher

Franz Bucher, Atelier. Foto: Pia Bucher

Mein Schaffen sehe ich nicht nur intim-privat. Fiir mich und den Betrachter
sollte sich eine gewisse Allgemeinverbindlichkeit ergeben. Friiher bei den
Wolken-, Schichten-Bildern ging es um die Schaffung meditativer Erlebnis-
rdume, bei den Spiegelungen, Feldern um das Nachdenken tber Grund-
situationen. Diese Arbeiten sind gepragt durch eine konzeptuelle Strenge.
Die expressiven Bilder der letzten Jahre helfen Gber die Bewdltigung der
eigenen Erlebnisse hinaus, den Glauben an ein Besseres weiterzutragen.



versucht die Hierarchie zwischen geistiger und korperli-
cher Arbeit, zwischen intellektueller Elite und breiter
Masse zu iiberwinden. Ziel ist nicht eine Ersetzung der
biirgerlichen Kultur durch eine proletarische, sondern
die Aneignung der besten Traditionen und die Berechti-
gung der Arbeiterklasse zur Fiihrung des Staates.® Beim
organischen Intellektuellen ist ein interessantes Paradox zu
beobachten: indem sich jeder Mensch seiner historischen
und sozialen Stellung als Intellektueller bewusst ist, wird
er erst frei. Freiheit bedeutet dann aber, Stellung zu
beziehen und parteilich zu sein. Bei der fieischwebenden
Intelligenz, die immer schon frei wire, fragt es sich
dagegen, inwiefern sie trotzdem in gesellschaftliche Aus-
einandersetzungen verwickelt wird. Der Schein von geis-
tiger Unabhéngigkeit verdeckt womoglich theoretische
Schwiéchen und ist anfillig fiir intellektuelle Moden.’

Auch ihre Verantwortung wird diskutiert, seit es die Intel-
lektuellen gibt. In jiingerer Zeit hat sich etwa Noam
Chomsky stark damit auseinandergesetzt: «Die westliche
Demokratie stellt einer privilegierten Minderheit den
Freiraum, die Einrichtungen und die Ausbildung zur
Verfiigung, die es ihr erlauben, die Wahrheit zu suchen,
die sich unter dem Schleier von Verzerrung und Verdre-
hung, Ideologie und Klasseninteresse verbirgt, durch die
uns die Ereignisse der aktuellen Geschichte prisentiert
werden.»'® Nach Chomsky ergeben sich aus Privilegien
Gelegenheiten (opportunities); eine Wahl zu haben be-
deutet jedoch bereits, eine Verantwortung zu haben. Der
Staat, einflussreiche Kreise oder Unternehmer, denen es
ausschliesslich auf strategische Vorteile und Bereicherung
ankommt, miissen ihre Absichten vertuschen. Heutige
Intellektuelle sind vielfach Experten, die sich am institutio-
nellen Konsens orientieren, respektable Werte vertreten,
die Gesellschaft so akzeptieren, wie sie ist. Insofern vertei-
digen sie etablierte Macht- und Wohlstandsverhiéltnisse —
die Krieg, Armut und nicht zuletzt Umweltzerstorung in
Kauf nehmen.!! Chomsky ist dusserst kritisch gegeniiber
jenen Intellektuellen, wie sie die Medien priasentieren. Die
Bevolkerung tut gut daran, ihnen zu misstrauen oder sie
gar zu verachten. '

Pierre Bourdieu beschreibt die intellektuelle Verantwor-
tung an seinem eigenen Beispiel: «Ich hitte mich also

question est, en revanche, de savoir dans quelle mesure
elle est néanmoins impliquée dans les conflits sociaux.
Le semblant d’indépendance intellectuelle dissimule
probablement des faiblesses théoriques et le risque d’€tre
vite séduit par des modes intellectuelles.’

La responsabilité des intellectuels est également discutée
depuis qu’ils existent. Récemment, Noam Chomsky, par
exemple, s’est fortement interrogé la-dessus : « Pour une
minorité privilégiée, la démocratie occidentale offre le
loisir, les facilités et la formation nécessaires pour re-
chercher la vérité qui se cache derriere le voile de distor-
sion et de déformation, d’idéologie et d’intérét de classe,
a travers lequel les événements de ’histoire actuelle nous
sont présentés. »'° Selon Chomsky, les privileges donnent
lieu a des opportunités (opportunities) ; étre disponible,
avoir un choix implique de la responsabilité. L’Ftat, les
milieux influents ou les entrepreneurs qui ne s’intéressent
qu’aux avantages stratégiques et a I’enrichissement
doivent cacher leurs intentions. Les intellectuels d’au-
jourd’hui sont bien plus des experts qui s’orientent vers
un consensus institutionnel, représentent des valeurs res-
pectables et acceptent la société comme elle est. Et donc,
ils défendent les constellations établies de pouvoir et de
richesse — qui s’appuient sur la guerre, la pauvreté et, sur-
tout, la destruction de I’environnement.!! Chomsky est
extrémement critique a 1’égard des intellectuels tels qu’ils
sont présentés par les médias. La population ferait bien
de se méfier, voire de les mépriser.'?

Pierre Bourdieu décrit la responsabilité intellectuelle par
son propre exemple : « Je ne me serais donc pas engagé
dans des prises de position publiques si je n’avais pas
eu, chaque fois, le sentiment, peut-&tre illusoire, d’y étre
contraint par une sorte de fureur légitime, proche par-
fois de quelque chose comme un sentiment de devoir. »'3
Bourdieu n’est guére indulgent avec les « intellectuels
<irresponsables», mais encore moins avec les respon-
sables <intellectuels» [...] qui pondent leur livraison an-
nuelle entre deux conseils d’administration, trois cock-
tails de presse et quelques apparitions a la télévision. »'
L’intellectuel de plein exercice est défini comme suit : « la
liberté a I’égard des pouvoirs, la critique des idées regues, la
démolition des alternatives simplistes, la restitution de la

24

Alfons Burgler

Alfons Burgler, Kérperschriften, 2015, Acryl auf Leinwand, 170220 cm

Geb.inBergdorf ElfKinder VielSchneewenigSchule MutterTodbeiGeburt
SchnitzenmitSackmesserfiirSackgeld KinderarbeitokfiirEssenundKleider
VerkaufealsBubmeineBilder Berufslehremusssein MalereibleibtLeidenschaft
HeiratzweiTochter AufgabeBeruf NurnochMalerei ScheidungNeuanfang
NeunJahreLebeninWaldhitte Acrylfarbegefriert Autodidakt Gegenstandli-
cheAbstraktebiseigeneBildsprache ArbeitenfiirKunst LebenfiirKunst
JedenTag

Corona Nachtrag: Infolge der Pandemie hat sich mein Leben auch ver-
dndert. Vor der Pandemie hatte ich immer einen vollen Terminkalender.
Jetzt habe ich mich so an die Ruhe gewdhnt, dass ich mir weniger Termine
wiinsche. Ob mir das gelingen wird! Ich verbringe die Zeit gerne in meinem
Atelier.



nicht fiir 6ffentliche Stellungnahmen engagiert, wenn ich
nicht jedes Mal das — vielleicht illusorische — Gefiihl ge-
habt hétte, durch eine Art berechtigte Wut dazu ge-
zwungen zu sein; ein Gefiihl, das manchmal so etwas wie
einer Pflicht nahekommt.»'3 Er sei zwar kaum nachsichtig
mit wnverantwortlichen) Intellektuellen, aber noch weniger
mit jenen «verantwortlichen dntellektuelleny, [...] die
ihre jahrliche Lieferung zwischen zwei Verwaltungsrats-
sitzungen, drei Presse-Cocktails und ein paar Fernseh-
auftritten hinlegen.»'* Den ernstzunehmenden Intellek-
tuellen definiert: «die Freiheit gegeniiber der Macht, die
Kritik an den hergebrachten Ideen, die Demolierung
kurzgegriffener Alternativen, das Aufrechterhalten der
Komplexitit von Problemen.»" Die Freiheit ist generell
bedroht, denn Markt und Kommerz verschlingen sie. Die
Intellektuellen diirfen nicht zu Komplizen jener Krifte
werden, welche ihre eigene existentielle Grundlage, ihre
Unabhingigkeit beseitigen. Vielmehr gilt es, die Autono-
mie gegeniiber der politischen, 6konomischen und religi-
o0sen Macht zu behaupten, also die eigenen Normen,
deren spezifische Werte, insbesondere deren Wabhrheit,
das eigene Universum, den eigenen Mikrokosmos durch-
zusetzen.'® Bourdieu stellt sich einen kollektiven Wider-
stand gegen die neoliberale Invasion vor. In diesem Kampf
sind Intellektuelle keine: a) Kumpel, eine Art Geiseln, die
man loswerden will, sobald man sie benutzt hat, b) Appa-
ratschiks mit intellektuellem Anstrich, ¢) Experten oder
Anti-Experten, die Lektionen erteilen, d) Propheten, die
Zukunftsprognosen erstellen. Personen, die sich an der
offentlichen Debatte beteiligen, treten nicht als Sprach-
rohre, sondern als Biirger auf. Die Intellektuellen sollen
den holzernen Fachjargon ihrer tiblichen Plattformen in
der Garderobe lassen.!”

3. Die kiinstlerische Forschung

In Bezug auf intellektuell ist es geradezu unvermeidlich,
an Forschung zu denken. Im weitesten Sinn kann jedes
kiinstlerische Schaffen als ein Forschen betrachtet wer-
den, indem ein Material, ein Ausdruck, ein Sachverhalt
et cetera untersucht, studiert und verstanden werden will.
Jedes kiinstlerische Gebiet ist ausgesprochen kom-
plex und erfordert nicht nur technische, sondern auch
historische Kenntnisse. Wir konnen davon ausgehen, dass

complexité des problemes. »'° La liberté est généralement
menacée, le marché et le commerce la dévorent. Les in-
tellectuels devraient s’abstenir d’entrer dans la complicité
avec ces forces qui €liminent leur propre base existen-
tielle, leur indépendance. Il est plutot nécessaire d’affir-
mer son autonomie « par rapport aux pouvoirs politiques,
économique et religieux et d’imposer ses propres normes,
ses valeurs spécifiques, de vérité notamment, dans leur
propre univers, leur microcosme. »'® Bourdieu imagine une
résistance collective contre ['invasion néolibérale. Dans
cette lutte, les intellectuels ne sont pas : a) des compa-
gnons de route, des otages, dont on se débarasse de¢s
qu’on les a utilisés, b) des apparatchiks d’apparence in-
tellectuelle, ¢) des experts ou des anti-experts qui viennent
donner des lecons, d) des prophétes qui prédisent I’ave-
nir. Les personnes qui participent au débat public ne le
font pas en tant que porte-parole, mais en tant que citoyens.
Que les intellectuels laissent « au vestiaire les langues de
bois, les plate-formes et les habitudes d’appareil. »!”

3. La recherche artistique

Lorsqu’on parle d’intellectuel, il est presque inévitable de
penser a la recherche. Au sens le plus large, toute création
artistique peut &tre considérée comme une recherche,
dans la mesure ou un matériau, une expression, une cir-
constance, etc. doivent €tre examinés, étudiés et com-
pris. Chaque domaine artistique est hautement com-
plexe et requiert non seulement des connaissances
techniques, mais aussi historiques. Nous pouvons sup-
poser que les artistes sont cultivé.es, car la plupart
d’entre elles et eux ont une longue formation, sont fami-
liérs avec différentes littératures et disposent d’un large
éventail d’intéréts — en bref, elles et ils sont instruit.es.
Cette culture est indispensable a la création artistique
qui consiste essentiellement a se développer plus loin.
Sur le long terme, la création est un travail de dévelop-
pement sans fin. L’achévement d’un chef-d’cuvre res-
semble plus a un fantasme érotique qu’a la pratique ar-
tistique. Il existe plutot dans I’oeil du public qui regarde
le projet achevé, dans les musées, les théatres, les ciné-
mas, les manifestations culturelles, etc. Du point de vue
de la création, ces parachévements ne sont que des
étapes intermédiaires qu'il faudra nécessairement amé-

25

Lene Carl

waRuY

BT
AN @
vePumT

WARRNTHHEN

MKTERAL TRANS TORMMTIoN
\evbier

Graven Loy

o
MACHT FREVDE
Gurier. 5
Lok L TEUE, DIE (NEUANDERERAFEND. [
FIRER Turide HAUTENIER
WEUS perimour & BUNT
WAHR S AGEN.
> Ok wause LT p(EREIHT Nock S cHduer
w o 3
et pofrorten— 4G DTR SURTE.
R FIXIERr. WAS ST DA
NAS Mewre ot woat
< 0 o
“efiine rarmacrast
Beeserren ?

. [{} e Terans?
|

Fun 0CARClew gt

Tle. e
(Tle o Awg (ST PU
xR GANGLICHES.

KonsT?

1o dae A
2w A
Un AND i wand?
fol oo
W Wit st
£l RoneNT.
FiLrern

o T
SEHEN op freten unp serre Cics EehcTEn KEWR b
2t A e Fhday binre (o
S - oot NUTRG
HoRep, foHen | AVFREHRD ABHEREN vt Al
ElnbbBas. PIGVR = REAL PICHT RERL
EURHORN

B
Ik page Vit G RAD  (CBEC (eSETEN
WAS (ST DAS
Conrerl
PALLETTEN.

;ﬁr,m(...’
Jeveps TAG

MR nAT €
eken FFen, wer

Guer e wer?

sPFEN
S rer

Lene Carl, Momentaufnahme, 2020, © 2020 Lene Carl

Als Kiinstlerin widme ich mich dem Gefiihl im Alltag.

Ich lasse mich vom Glitzern des klein Verriickten kitzeln,

Jucke auf, um der so fliichtigen Rithrung zu folgen und sie zu ergreifen.
Ist nicht diese Blume, das Leben selbst? Sich zu rithren?

Verschenken mdéchte ich sie, verteilen.

Und den Ernst in der spielerischen Neugier finden.

Lasst uns das stetig Gehende zum Tanz auffordern und

Im schwindeligen Drehen, die Welten durcheinander riihren.

Auf dass sich im Grau die Fulle der Farben offenbart.



Kiinstlerinnen und Kiinstler kultiviert sind, denn die
meisten haben lange Ausbildungen hinter sich, sind
belesen und breit interessiert — kurz, sie sind gebildet.
Dieses Gebildetsein ist fiir das Kunstschaffen unent-
behrlich, das wesentlich darin besteht, sich weiterzuent-
wickeln. Langfristig betrachtet ist das Schaffen eine
Entwicklungsarbeit ohne Abschluss. Die Vollendung
eines Meisterwerkes gleicht eher einer erotischen Phan-
tasie als der kiinstlerischen Praxis. Sie entsteht vielmehr
in den Augen des Publikums angesichts abgeschlossener
Projekte, welche es in Museen, Theatern, Kinos, Kultur-
events antrifft. Fiir das Schaffen bilden solche Abschliisse
nur Zwischenhalte, die zwangsldufig zu verbessern, zu
vertiefen, auszureifen — weiterzuentwickeln sind. Die tra-
ditionellen Anregungen, stets neugierig zu sein und be-
stindig etwas herausfinden zu wollen, ferner kritisch und
zugleich offen zu bleiben, unterstreichen sowohl den Bil-
dungs- wie Forschungscharakter dieser Téatigkeit und
dieses Berufes.

Im engeren Sinnversteht man unter kiinstlerischer Forschung
seit rund 30 Jahren ein akademisches Feld, welches sich
mit den Moglichkeiten einer forschenden Kunst auseinan-
dersetzt. Die Frage nach der Forschung erfihrt hier eine
Zuspitzung, weil der universitire Rahmen die Konfronta-
tion von Kunst und Wissenschaft herausfordern muss.
Die Frage stellt sich nicht nur inhaltlich, das heisst danach,
was als Erkenntnisgewinn und Wissensvermehrung gelten
soll, sondern auch in Bezug auf die Anerkennung des
akademischen Status: man promoviert in kiinstlerischer
Forschung und reicht nationale Forschungsprojekte ein.
Dies verlangt nach einer Charakterisierung dieser Art
Forschung, das heisst ihre Theoretisierung. Dabei l4sst
sich eine Art Konsens beobachten, nimlich die Auffas-
sung, dass sich der kiinstlerische Forschungsbegriff
weder mit einem wissenschaftlichen verwechseln noch
legitimieren ldsst. Im Vordergrund steht die Eigenstdindig-
keit und besondere Intellektualitiit disthetischen Forschens's,
ein eigener Massstab. Es ist Forschung iiber/fiir/ durch
Kunst beziehungsweise Kunst iiber/fiir/ durch Forschung."
Hier «ist es nicht die Kunst, die zur Forschung mutiert,
indem sie Fragen stellt und nach Erkenntnis strebt,
sondern vielmehr die Forschung, die kiinstlerisch werden
kann, wenn sie sich aus kiinstlerischer Erfahrung speist.

liorer, approfondir, mirir — explorer davantage. La pro-
position traditionnelle d’€tre curieux, en quéte perma-
nente, de rester a la fois critique et ouvert d’esprit,
souligne le caractére de formation et de recherche de
cette activité et de cette profession.

Dans un sens plus étroit, depuis environ 30 ans, on en-
tend par recherche artistique un domaine académique qui
traite des possibilités d’un art qui recherche. La question
de la recherche atteint ici un point culminant, car le
cadre universitaire provoque inévitablement la confron-
tation entre ’art et la science. La question se pose non
seulement en termes du contenu, c’est-a-dire de ce qui
est considéré en termes de connaissance et d’enrichisse-
ment par le savoir, mais aussi en termes de reconnais-
sance du statut universitaire : on fait un doctorat en re-
cherche artistique et on soumet des projets de recherche
nationaux. Cela nécessite une détermination de ce type
de recherche, donc sa théorisation. Cependant, il y a un
consensus pour penser que la notion de recherche artis-
tique ne se confond pas avec celle de recherche scienti-
fique et ne la légitime pas non plus. Au premier plan se
trouve lautonomie et l'intellectualité particuliére de la re-
cherche esthétique'd, sa propre norme. Il s’agit de la re-
cherche sur/pour/par Uart respectivement lart sur/pour/
par la recherche.” Ici, « ce n’est pas 'art qui se trans-
forme en recherche en posant des questions et en aspi-
rant a la connaissance, mais plutot la recherche qui peut
devenir artistique si elle est nourrie par 'expérience ar-
tistique. La connaissance qui peut €tre acquise par ce
biais est sensuelle et physique, et en ce sens, c’est un sa-
voir tangible, sensible, ressenti. »** En supposant qu’un
observateur extérieur soit habitué a I'idée susmention-
née de recherche artistique au sens plus large, il ne verrait
pas encore tant de différence jusque-la. Dans un premier
temps il constatera siirement une révalorisation générale
de P’art. Mais il réalisera bient6t a quel point ce discours
académique sur la recherche artistique est tenu par le
cadre institutionnel. Car il observera non seulement des
questions de réflexion, d’interprétation subjective ou inter-
subjective, de niveau descriptif, d’analyse théorique ou de
modélisation & un méta-niveau®', mais aussi les readings,
les papers et les abstracts, sans parler des problemes de
méthodologie et de corpus, ce dernier ne faisant évidem-

26

Roxana Casareski

Roxana Casareski, Un lugar en el mundo, 2020, Technique mixte, 140 x 140 cm

La vue, I'écoute, le toucher, les sens au service d'une émotivité, fine et
délicate, les outils pour créer ce qui n'existe pas.



Das hierdurch gewinnbare Wissen ist sinnlich und kor-
perlich, und in diesem Sinne ein fithlbares und gefiihltes
Wissen.»? Angenommen, ein Aussenstehender wire sich
an die oben erwidhnte Vorstellung einer kiinstlerischen
Forschung im weitesten Sinn gewohnt, dann sidhe er bis
jetzt noch keinen grossen Unterschied. Er wird darin
zunidchst eine allgemeine Aufwertung der Kunst erbli-
cken. Doch bald muss ihm allerdings auffallen, wie stark
dieser akademische Diskurs um die kiinstlerische
Forschung dem institutionellen Rahmen verpflichtet ist.
Denn er begegnet nicht nur Fragen nach der Reflexion,
der subjektiven oder intersubjektiven Interpretation, der
deskriptiven Ebene, der theoretischen Analyse oder der
Modellierung auf einer Meta-Ebene*', sondern auch den
readings, den papers, den abstracts, nicht zu schweigen
von den Problemen der Methodologie und des Korpus,
wobei freilich nicht der sinnliche Korper gemeint ist,
sondern das Erstellen einer Bibliographie. Hat man keine
wahre Leidenschaft fiir solche Dinge, dann diirfte auch
das entsprechend erforschte Wissen kaum je richtig
fiihlbar werden.

Die akademische kiinstlerische Forschung darf sich erlau-
ben, ein sonderbares Dilemma zu vernachléssigen, das
sich in der Kunstpraxis stellt. Es betrifft nicht die For-
schungsarbeit, sondern deren Rezeption: sobald die Ar-
beit als Forschung auftritt, wird sie nicht mehr &dsthetisch
wahrgenommen. Umgekehrt ebenso, denn erscheint die
Arbeit als hoch &sthetisch, erblickt man darin keine
Forschung mehr. Man kann dieses Dilemma loswerden,
indem man es abstreitet. Damit wird allerdings eine Ge-
legenheit verpasst, iiber wesentliche Unterschiede von
erkliren und zeigen nachzudenken. Offenbar verdndert
sich unsere Aufmerksamkeit gegeniiber Objekten, je
nachdem, ob wir Erkldrungen nachvollziechen miissen
oder unaufgefordert an ein Gezeigtes herantreten. Es
beleuchtet eine Verschiedenheit von intellektuellem Ver-
stehen und sinnlichem beziechungsweise dsthetischem
Urteilen. Naiv und absolut betrachtet ist das dsthetische
Urteil faszinierend, es erfolgt spontan, das heisst unmit-
telbar und unanfechtbar. Es ist also weder auf Vermitt-
lung angewiesen, noch besteht Grund, es zu widerrufen.?
(Ich muss nicht wissen, was es ist, um mich zu begeistern;
fremde Urteile dndern nicht die Tatsache, dass es mich

ment pas référence au corps sensuel, mais a I’élabora-
tion d’une bibliographie. Sil’on n’a pas une véritable pas-
sion pour de telles choses, il est peu probable que ’on
ressente un jour les connaissances recherchées.

La recherche académique artistique peut se permettre de
négliger un étrange dilemme qui se pose dans la pratique
de lart, un dilemme qui ne concerne pas le travail de
recherche, mais sa réception : dés que le travail artis-
tique apparait comme une recherche, il n’est plus per¢u
esthétiquement. A I'inverse, si le travail apparait comme
hautement esthétique, il n’est plus considéré comme re-
cherche. On peut se débarrasser de ce dilemme en le
niant. Cependant, ce serait manquer I’occasion de réflé-
chir a la différence fondamentale qui existe entre expli-
quer et montrer. Apparemment notre attention envers les
objets varie selon que nous devons suivre des explica-
tions ou simplement aborder librement ce qui nous est
montré. Ce constat met en lumiére la différence entre la
compréhension intellectuelle et le jugement sensuel ou es-
thétique. Vu de maniére naive et absolue, le jugement
esthétique est fascinant ; il est spontané, c’est-a-dire im-
médiat et sans appel. Ainsi, il est sans intermédiaire et
sans possibilité de recours, voire incontestable.?? (Je n’ai
pas besoin de savoir ce que c’est pour étre enchanté ; les juge-
ments d’autres personnes ne changent pas le fait que cela
m’inspire). Si un jugement esthétique est communiqué, il
ne s’agit pas d’une assertion qui explique ou justifie. Si-
non, le jugement esthétique serait un argument, ce qui
n’est pas le cas. C’est précisément la compréhension intel-
lectuelle qui semble prendre en charge tout ce qui résulte
de la médiation et de la contestabilité de la pensée, de la
possibilité d’une critique, bref, du monde des arguments, si
I’on veut. Un travail artistique propose différentes stimu-
lations. Il ne fait aucun doute que I’attrait esthétique et
Pattrait intellectuel se complétent et s’influencent mutuel-
lement. Mais le fait que nous les vivions simultanément ou
uniformément est plutdt discutable. Méme lorsque j’ima-
gine une recherche charismatique qui apporterait une
sorte de synthése esthético-intellectuelle, je dois admettre
que je ne suis pas entiérement libre quand on me présente
des considérations, des explications (ce qui est normal
dans une recherche). A moins qu'il ne s’agisse d’une sorte
d’argument contemplatif.

27

Andrina Casutt

Schwarzer. (Punkt)

Ich als Kiinstlerin wiirde mich als schwarzen Punkt bezeichnen. Ich besitze
keinen Anfang und kein Ende. Mein Weg ist endlos und trotzdem einfach.
Ich werde erst als schwarzer Punkt ersichtlich, wenn verschiedene Schichten
Uibereinander lagern. Denn mich als tiefen schwarzen Punkt gibt es nur in
einer Vielschichtigkeit. Jede Schicht hat einen Grauton, der eine Erfahrung,
Pragung oder Ausbildung widerspiegelt. Ich agiere als Innenarchitektin/
Szenografin aber auch als Kiinstlerin. Das eine hat Auswirkung auf das
andere. Denn alles ist miteinander verbunden. Je nach Blickwinkel bin ich
2D oder 3D. Ich kann analog oder digital sein. Ich kann Zeichen und
Symbol sein. Ich bin Akteurin, Beobachterin und Beraterin in eins. Es sind
keine Parallelwelten, denn die Schichten liegen tbereinander. Erst dann
kann der schwarze Punkt entstehen. Erst dann kann ich - ich als Kiinstlerin -
agieren, wenn all diese Schichten (ibereinanderliegen.

Andrina Casutt, Fotografie in 3D Objekt umgewandelt, 2020, vom Bild (2D) zum Objekt (3D), Kunststoff



begeistert.) Wird ein dsthetisches Urteil mitgeteilt, handelt
es sich nicht um eine erklirende oder begriindende Aussage.
Anderenfalls wére das dsthetische Urteil ein Argument,
was nicht zutrifft. Dafiir scheint das intellektuelle Verstehen
zustdndig, welches gerade aus der Vermittlung und
Anfechtbarkeit des Denkens hervorgeht, der Moglichkeit
von Kritik, der Welt der Argumente, wenn man so will.
Eine kiinstlerische Arbeit stimuliert unterschiedliche
Reize. Dass sich dsthetischer Reiz und intellektueller
Reiz gegenseitig ergidnzen, beeinflussen, diirfte ausser
Zweifel stehen. Ob wir sie jedoch gleichzeitig oder gleich-
mdssig erleben, ist eher fraglich. Selbst bei der Vorstel-
lung einer charismatischen Forschung, die eine Art dsthe-
tisch-intellektuelle Synthese zustande briachte, muss ich
doch zugeben, dass ich nicht ganz frei bin, falls mir Uber-
legungen, Erkldrungen vorgelegt werden (was bei einer
Forschung zu erwarten ist). Es sei denn, es gidbe so etwas
wie kontemplative Argumente.

In der Kunstpraxis wird man weniger als Forscher, denn
als Unternechmer betrachtet, der ein Produkt anbictet.
Aus dieser Position heraus erlaubt es sich, jene akademi-
schen Abgrenzungen zu vernachldssigen, um dennoch
Kunst und Wissenschaft zu vergleichen, und zwar in
Bezug auf das Ergebnis. Das Ergebnis einer Forschung
lasst sich etwa als wissenschaftliche Entdeckung oder
Erfindung betrachten. Der Satz des Pythagoras ist bei-
spielsweise eine Entdeckung, aber keine Erfindung. Eine
Entdeckung bedeutet, etwas festzustellen, was bisher
unbekannt war. Entscheidend ist das Wortchen bisher,
denn etwa Kontinente, Prinzipien oder Charakterziige
sind schon da, wenn wir sie entdecken. Dagegen bedeutet
Erfindung, etwas einzufiihren, was bisher noch nicht da
war. Bei Erfindung denken wir einerseits an eine gedank-
liche Konstruktion, eine Vorstellung oder Narration und
andererseits an ein praktisches Ding, vielfach ein Geriit,
ein Mechanismus oder sogar ein Verhalten. Der Unter-
schied von Entdeckung und Erfindung ist in Bezug auf
die Autorschaft relevant: Der Entdecker ist kein Autor.
Kolumbus hat Amerika nicht erfunden, sondern entdeckt
und Pythagoras ist nicht der Autor seines nach ihm
benannten Theorems. Der Entdeckername benennt das
Theorem, indem es an den Entdecker erinnert, doch es
handelt nicht von der Absicht eines Autors. Der Satz des

Dans la pratique artistique, on est moins considéré
comme un chercheur que comme un entrepreneur pro-
posant son produit. Dans cette perspective, il est permis
de négliger les délimitations académiques mentionnées
pour tout de méme comparer I’art et la science, en terme
de résultat. Le résultat d’une recherche peut &tre consi-
déré comme une découverte ou une invetion scienti-
fique. Par exemple, le théoréeme de Pythagore est une
découverte, mais pas une invention. Une découverte si-
gnifie que l'on constate quelque chose qui était
jusqu’alors inconnu. Le terme décisif est jusqu’alors, car
les continents, principes ou traits de caractere sont déja
la, avant d’étre découverts. Une invention, par contre,
signifie que ’on met au jour quelque chose qui n’existait
pas jusqu’alors. A propos d’une invention, on pense d’une
part a une construction mentale, une idée ou une narra-
tion et d’autre part a une chose pratique, souvent un
dispositif, un mécanisme ou méme un comportement.
La différence entre découverte et invention est perti-
nente en termes de paternité : le découvreur n’est pas
Pauteur.”® Colomb n’a pas inventé ’Amérique, mais ’a
découverte, et Pythagore n’est pas le créateur, mais le
découvreur du théoréme qui porte son nom. Le théo-
réme n’est pas le fruit de I'intention d'un auteur. Le théo-
reme de Pythagore fonctionne sans que nous ayons
besoin de savoir qui est Pythagore. Une découverte est
une chose étrange quand les choses sont déja 1a — on les
découvre comme si on regardait sous une couverture.
Elle nous évoque la vérité puisqu’elle est découverte et
non inventée, c’est-a-dire non fondée sur une quel-
conque paternité. Historiquement, les choses existent
depuis qu’elles ont été découvertes. Si 'on suppose que
la vérité est une invention, ou que les choses existent
simplement par leur découverte, la découverte et I’in-
vention coincident. La question se pose alors de savoir
pourquoi il faut encore rechercher quand on découvre
ce que 'on invente et vice versa. Le fait que 'on ait
découvert des choses déja existantes permet de conclure
qu'on en découvrira encore davantage. Nous ne les
connaissons pas encore, c’est tout.

En outre, le théoréme de Pythagore n’est ni a vendre ni a
copier. On ne peut pas acquérirun résultat de recherche.?
Le théoreme de Pythagore est comme un patrimoine

28

Mario Cavoli

Mario Cavoli, Centaur, 2016

Berufsbild Kiinstlerin,
to be or not to be

Wiirde dieses Sein einen Berufsnamen bekommen dann, kdame von der
Gesellschaft sofort der Schrei nach irgendeinem Berufsbild, das dann zu
Bedingungen und Anspriichen seitens dieser Gesellschaft fiihren wiirde.

War Michelangelo Kiinstler?

Nein er war Kunsthandwerker.

Ohne sein Zutun wurden seine Arbeiten tiber Jahrhunderte grossartig
Kunst.

Ich bin auch ein gelernter Kunsthandwerker und mache:
Das was nur ich kann.
dann wird dies vielleicht
irgendwann
KUNST
Dann?
Oder eben auch nicht.



Pythagoras funktioniert, ohne dass wir zu wissen brau-
chen, wer Pythagoras ist. Eine Entdeckung ist eine selt-
same Sache, wenn die Dinge schon da sind — wir decken
sie auf, als schauten wir unter eine Decke. Es erinnert an
die Wahrheit, falls sie entdeckt und nicht erfunden wird,
das heisst nicht auf Autorschaft beruht.?* Historisch
gesehen existieren Dinge, seif man sie entdeckt hat. Falls
man davon ausgeht, dass die Wahrheit eine Erfindung
sei oder Dinge bloss durch ihre Entdeckung existieren,
fallen Entdeckung und Erfindung quasi zusammen. Es
fragt sich dann, wonach noch geforscht werden soll,
wenn wir bloss entdecken, was wir erfinden, und umge-
kehrt. Die Tatsache, dass man bereits vorhandene Dinge
entdeckte, erlaubt den Schluss, dass man auch weiterhin
welche entdeckt. Wir kennen sie einfach noch nicht, das
ist alles.

Der Satz des Pythagoras ist ferner weder zu verkaufen
noch zu kopieren. Man kann ein Forschungsresultat
nicht erwerben.? Der Satz des Pythagoras gleicht einem
Kulturerbe, falls es als erinnerungswiirdig gilt und dem
Markt entzogen wird. Das Theorem gehort allen, es ist
kollektives Eigentum. Es kann von Jeder und Jedem
benutzt werden. Dabei stellen wir fest: der Sarz des
Pythagoras bleibt sich immer gleich, was auch immer wir
damit anstellen. Diese Form der Aneignung ist kein
wirklicher Besitz, ich kann ein Theorem weder stehlen,
noch verbrauchen oder vermehren. Ich kann mich damit
nicht rithmen oder sein wie es. Einem Forschungsre-
sultat kann ich nur durch weitere Forschung begegnen.
In der Sprache der Asthetik ausgedriickt: es handelt sich
weniger um eine imitatio, sondern vielmehr um eine
aemulatio, das heisst ein Forschungsresultat wird nicht
nachgeahmt, sondern es wird ihm nachgeeifert. Es wird
iiberboten, erginzt, auf neue Weise betrachtet, in anderen
Zusammenhingen geschen.

Auf einmal begegnen wir der Frage nach dem Grund,
warum wir forschen. Leonardo Da Vinci soll gesagt haben,
die Malerei sei eine cosa mentale, die von simtlichen
Wissenschaften lebt. Und: die Kunst sei ein Mittel zum
besseren Verstindnis der Welt.” Falls Forschung ein sol-
ches Ziel vor Augen hat, erreicht sie es gewiss nicht durch
unsere frenetische Produktivitidt, unsere Versessenheit

culturel parce qu’il est considéré comme devant &tre rete-
nu et qu’on ne peut le monnayer sur le marché. Ce théo-
réme appartient a tout le monde, c’est une propriété col-
lective. Il peut €tre utilisé par chacune et chacun. Nous
constatons donc que le théoréme de Pythagore reste le
méme quoi qu’on en fasse. Cette forme d’appropriation
n’est pas un bien réel, je ne peux pas voler, consommer
ou multiplier un théoréme. Je ne peux pas m’en vanter
ou étre comme lui. Je ne peux contrer un résultat de re-
cherche que par des recherches supplémentaires. Expri-
mé dans le langage de ’esthétique : il ne s’agit pas tant
d’une imitatio que d’une aemulatio, c’est-a-dire qu’un ré-
sultat de recherche n’est pas imité, mais égalé. Il sera dé-
passé, complété, d’une nouvelle maniere, vu dans d’autres
contextes.

Tout d’un coup, on se pose la question de savoir pour-
quoi on fait de la recherche. Léonard de Vinci aurait dit
que la peinture est une cosa mentale qui vit de toutes les
sciences. Et que I’art serait un moyen de mieux comprendre
le monde.” Si la recherche a un tel objectif, elle ne I’at-
teint point par notre productivité frénétique, par notre
obsession pour les produits attractifs, dont nous savons
en méme temps qu’ils sont fugaces, voire a priori obso-
letes. La recherche n’atteint pas son objectif par notre
collaboration a 'usure.

29

Martine Clerc

Le métier d'artiste suppose, indépendamment du savoir-faire, une capacité
créative qui ne peut trouver sa source que dans la quéte de soi, la con-
frontation a soi-méme et a ses limites propres — avant la confrontation a
l'autre! Sil'artiste céde aux modes, se conforme aux go(ts ambiants, il
perd en authenticité, il « fabrique », fait peut-étre un « métier » rentable,
mais sans véritable créativité.

Martine Clerc, sans titre, 2018, fusain sur papier, 90 x 75 cm. Photo : Martine Clerc, © 2020, ProlLitteris, Ziirich



nach attraktiven Produkten, von denen wir gleichzeitig
wissen, dass sie fliichtig, ja gar von vornherein obsolet
sind. Die Forschung erreicht ihr Ziel nicht durch unsere
Mitwirkung am Verschleiss.

11

12

13

15
16

18

Jan Czerwinski

Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Ein Buch fiir Alle und
Keinen (1883), Frankfurt a. M. 1976, S. 37 (Kap I, Von den
Verichtern des Leibes), online: Nietzsche, Digitale kritische
Gesamtausgabe (e KGWB), www.nietzschesource.org/#eKGWB/
Za-1-Veraechter.

Gemeint ist hier der Ubergang vom sog. «linguistic turn»
(sprachanalytischer Zugang zu den Bildern, 1950-1980er Jahre) zum
sog. «iconic turn» (Bildzugang durch Gebrauchstheorien, seit den
1990er Jahren). Zitierte Ausdriicke in: Klaus Sachs-Hombach, Eva
Schiirmann, Philosophie, in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.),
Bildwissenschaft, Frankfurt a.M. 2005, S. 119.

Pierre Bourdieu verwendet fiir die Intellektuellen mehrmals diese
Dreier-Formel, stets in derselben Reihenfolge, wobei er anstatt
«savants» (Gelehrte) manchmal «chercheurs» (Forscher) nennt. In:
Pierre Bourdieu, Contre-feux, Propos pour servir a la résistance contre
linvasion néo-libérale, Paris 1998; z.B. S. 32, 43, 91f., auf deutsch
erschienen: Pierre Bourdieu, Gegenfeuer, Wortmeld, im Dienste
des Widerstands gegen die neoliberale Invasion, Konstanz 1998.
Seither auch erweiterte Neuausgaben.

Leo Trotzki, Die Intellektuellen und der Sozialismus (1910), eine
Rezension von: Max Adler, Der Socialismus und die Intellektuellen
(1910), 1923 (4. Aufl.), online: www.marxists.org/deutsch/archiv/
trotzki/1910/xx/intellekt.htm.

Max Weber, Wissenschaft als Beruf (Vortrag von 1917, verdffentlicht
1919), online: wikisource.org.

Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (1929), Frankfurt a.M. 2015
(9. Aufl.), I11. Kap., S. 140. Das Wichter-Bild spielt auf ein
Gleichnis in Max Webers Vortrag an (vgl. Anm. 5), vgl. dessen
letzter Absatz.

Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (1937), in:
Ders., Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsiitze, Frankfurt
a.M. 1980, S. 40f.

Ingar Solty, Trigt Gramscis Begriff des organischen Intellektuellen
noch?, in: Das Argument 280/2009, S. 110-115, online: https://www.
academia.edu/2532103). Die beriihmtesten Stellen von Antonio
Gramsci in: Ders. Geflingnishefte, Hamburg 1991-2002, Band 7, Heft
12,§ 1, S. 1500.

Ebd., S. 112.

Noam Chomsky, The Responsibility of Intellectuals, in: The New York
Review of Books, February 23, 1967, online: www.chomsky.
info/19670223/; iibers. d.V.

Ebd., vgl auch: Noam Chomsky: The responsibility of privilege, Talk
To Al Jazeera (2012), online: https://www.youtube.com/
watch?v=164zFyTuy_8. Die Frage nach der Verantwortung wird bei
(03:15) gestellt.

Noam Chomsky, Comprendre le pouvoir, premier mouvement, hg. von
Peter R. Mitchell und John Schoeffel, Briissel 2006, S.183ff. Auf
deutsch erschienen: Eine Anatomie der Macht. Der Chomsky-Reader,
Hamburg 2004.

Bourdieu (wie Anm. 3), S. 7 (Au lecteur); alle Passagen iibers. d.V.
Ebd., S. 16.

Ebd., S. 106.

Ebd., S. 91, 62.

Ebd.,, S. 62f.

Pressetext von: Manifest der Kiinstlerischen Forschung, Eine
Verteidigung gegen ihre Verfechter, hg. von Silvia Henke u.a.,

Ziirich 2020.

13

15
16
17
18

19
20

21
22

30

Erst abends die Mails anschauen. Diesen Visarte-Aufruf lesen. Meine Agen-
da fotografieren, die auf dem Tisch liegt. Auf der Doppelseite das Berufs-
bild Kiinstler*in vorfinden: ein paarmal in der Woche ins Atelier zum Malen,
in die Kunstschule zum Unterrichten, eine Ausstellung vorbereiten, Karton
rausstellen, den Kulturflyer der Genossenschaft verschicken, eine Ausstel-
lung einer Freundin und ein Konzert besuchen. Gleichzeitig noch ungeplant
privat, politisch und zufrieden sein.

Echte Kunstleragenda! (Jan Czerwinski 2020)

Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra ; Premiére partie,

Des contempteurs du corps ; traduction par Henri Albert, 1903 ; en
ligne : www.fr.wikisource.org.

L’allusion concerne la transition du « tournant linguistique »
(approche analytique aux images par le langage ; années 1950-1980)
au « tournant iconique » (accés aux images par les théories
d’utilisation ; depuis les années 1990). Expressions citées dans : K.
Sachs-Hombach, E. Schiirmann, Philosophie (Beitrag im
Sammelband: Bildwissenschaft), Suhrkamp, Frankfurt a.M., 2005,
p-119 (Trad. cw).

Pierre Bourdieu utilise a plusieurs reprises cette série de trois pour
indiquer les intellectuels, toujours dans : le méme ordre, remplagant
parfois « savants » par « chercheurs » ; dans : Pierre Bourdieu,
Contre-feux, Propos pour servir a la résistance contre I'invasion
néo-libéral, Paris 1998 ; par ex. p.32, 43, 91s.

Léon Trotsky, Les intellectuels et le socialisme, 1910 ; réponse a la
publication Le socialisme et les intellectuels (1910) de Max Adler; en
ligne : www.marxists.org/francais/trotsky/oeuvres/1910/09/
1t19100900.htm.

Max Weber, Wissenschaft als Beruf (fr. Le métier et la vocation de
savant), conférence de 1917, publiée en 1919 ; en ligne en allemand :
wikisource.org.

Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (1929), Frankfurt a.M. 2015
(9. Aufl.), ch. IIL., p. 140. La métaphore du « gardien » fait allusion
a une parabole mentionnée par Max Weber dans sa conférence

(cf. note 5), dernier paragraphe.

Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (1937), dans :
idem,. Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufscitze, Frankfurt
a.M. 1980, p.40s.

Ingar Solty, Trigt Gramscis Begriff des organischen Intellektuellen
noch?; dans : Das Argument 280/2009, p.110-115 (en ligne).
Passages célebres dans : idem, Gefingnishefie, Hamburg 1991-2002,
vol. 7, carnet 12 § 1, p. 1500.

Ingar Solty, op. cit., p. 112.

Noam Chomsky, The Responsibility of Intellectuals, dans : The New
York Review of Books, February 23, 1967 ; en ligne : www.chomsky.
info/19670223/ (trad. cw).

Noam Chomsky, op. cit.; cf : Noam Chomsky : The responsibility of
privilege, Talk To Al Jazeera (2012) ; en ligne : https://www.youtube.
com/watch?v=164zFyTuy_8. La question de la responsabilité est
posée 03:15.

Noam Chomsky, Comprendre le pouvoir, premier mouvement ; propos
recueillis par Peter R. Mitchell et John Schoeffel, Bruxelles, 2006,
p-183ss.

Pierre Bourdieu, op. cit., p.7 (Au lecteur).

Pierre Bourdieu, op. cit., p. 16.

Pierre Bourdieu, op. cit., p. 106.

Pierre Bourdieu, op. cit., p.91, 62.

Pierre Bourdieu, op. cit., p.62s.

Communiqué de presse de : Manifest der Kiinstlerischen Forschung,
Eine Verteidigung gegen ihre Verfechter (par S. Henke et al.), Ziirich
2020. Disponible également en version anglaise.

Julian Klein, Was ist kiinstlerische Forschung ?; en ligne : www.
kunsttexte.de (Auditive Perspektiven, Archiv, 2/2011), p. 1.

Julian Klein, op. cit., p.5.

Expressions dans les textes de J. Klein, op. cit., p.3.

Léon-Louis Grateloup, Problématiques de la philosophie, Paris 1995,
p.37.

exprimée dans le théoréme de Pythagore est intemporellement
vraie, indépendamment du fait que ’on y croie ou non. Elle n’a pas
besoin d’étre portée par quiconque. Elle est vraie depuis avant sa
découverte, comme une planéte qui est en interaction avec d'autres
planétes avant méme que quiconque ne l'ait vue. » Gottlob Frege,
Der Gedanke (La pensée), dans : Logische Untersuchungen (1918),
éd. par Giinther Patzig, Go6ttingen, 1993 (4e éd.), p. 43s., trad. par
I’auteur.



19 Julian Klein, Was ist kiinstlerische Forschung?, online: www.
kunsttexte.de (Rubrik: Auditive Perspektiven, Archiv, 2/2011), S. 1.

20 Ebd,, S. 5.

21 Verwendete Ausdriicke bei J. Klein, vgl. ebd., S. 3.

22 Léon-Louis Grateloup, Problématiques de la philosophie, Paris 1995,
S. 37.

wir im pythagoreischen Lehrsatz aussprachen, zeitlos wahr, un-
abhingig davon wahr, ob irgend jemand ihn fiir wahr hélt. Er be-
darf keines Trégers. Er ist wahr nicht erst, seitdem er entdeckt
worden ist, wie ein Planet, schon bevor jemand ihn gesehen hat, mit

andern Planeten in Wechselwirkung gewesen ist.» Gottlob Frege, Der
Gedanke, in: Logische Untersuchungen (1918), hg. von Giinther Patzig,

Gottingen 1993 (4. Aufl.), S. 43f.

Den iibertragenen Sinn von Wissen erwerben verwenden mehrere
Sprachen: en. acquire knowledge; fr. acquérir de la connaissance; it.
acquisire conoscenze; sp. adquirir conocimientos; pt. adquirir
conhecimentos.

Dok-Film: Leonardos geheimnisvolles Bildnis, von Luca Trovellesi
Cesana, Fr/It, 2018, Arte F., Zitate: (35:20) und (01:03:58). Zum
Forschungscharakter von Leonardo da Vincis Malerei vgl. auch: Da
Vinci, or not da Vinci? Das Ritsel um die Madonna (mit der Spindel),
von Frédéric Wilner, Arte F. 2018.

Le sens figuré de « aquérir de la connaissance » est utilis¢ dans
plusieurs langues : en. acquire knowledge ; it. acquisire conoscenze ;
sp. adquirir conocimientos ; pt. adquirir conhecimentos ; de.
Wissen erwerben.

25 Documentaire : Léonard de Vinci — Le portrait retrouvé, de Luca
Trovellesi Cesana, Fr/It, 2018, Arte F. ; citations : (35:20) et
(01:03:58). Par rapport au caractere de recherche de la peinture de
Léonard de Vinci cf.: Léonard de Vinci : Le chef-d’eeuvre redécouvert,
(La Madone aux fuseaux), de Frédéric Wilner, Arte F. 2018.

Il concetto di intellettuale e ’arte:
tre prospettive

Che impressione fanno parole come «intellettuale» e
«intellettuali»? In che misura riguardano artiste e
artisti? Tre le prospettive che si aprono nel rispondere
a queste domande. La prima parte fa riferimento

al concetto oggi impopolare di «dualismo fra corpo e
mente», in contrasto con I’idea di un contesto

unitario. Dove ha sede I’intelletto? E che ruolo gioca
nel lavoro artistico I'impulso fisico, che non sia
concettuale o linguistico? Nasce da qui I’idea di un
«corpo animato» e di una «anima plastica». La seconda
parte tratta degli «intellettuali» intesi come gruppo
sociale, del quale artiste e artisti fanno parte; il
riferimento non ¢ all’arte «intellettuale», bensi all’
impegno pubblico. Spesso gli intellettuali sono
considerati personaggi problematici o una classe socia-

le problematica; 'immagine controversa dell’intellet-
tuale si riscontra in varie teorie del XX secolo, per
esempio in Trotskij, Weber, Mannheim, Horkheimer,
Gramsci, Chomsky e Bourdieu. La terza parte tocca
alcuni aspetti della «ricerca artistica». In senso

pit ampio ogni attivita artistica puo essere considerata
una ricerca, se con questo s’intende un lavoro in

fieri che si sviluppa progressivamente e supera se
stesso. In senso piu stretto si parla spesso di «ricerca
artistica» in ambito accademico. Questo ramo

indaga specifiche forme del sapere in relazione ai pro-
cessi artistici, laddove questi si differenziano dai
criteri e dalle metodologie scientifiche affermando

la propria autonomia. Un confronto fra arte e scienza ¢
comunque illuminante quanto fecondo.



	Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst - drei Annäherungen = Le concept de l'intellectuel et l'art - trois approches = Il concetto di intellettuale e l'arte: tre prospettive

