
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: 122 (2020)

Artikel: Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst - drei Annäherungen = Le
concept de l'intellectuel et l'art - trois approches = Il concetto di
intellettuale e l'arte: tre prospettive

Autor: Weber, Claudius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1036898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1036898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst -
drei Annäherungen
Le concept de l'intellectuel et l'art -
trois approches

Claudius Weber, La danse des quasi-cristaux, April 2020,
Computerbild nach Aquarell-Vorlage, A4.

0 * *
1/ + ef \I
i +A X

La danse des quasi-crislaux

- Un décagone divisé en 10 losa

m pavage,
n peut les arranger de façoi
ans référence au décagone.

horizontale
diagonale
penchée vers la droite
penchée vers la gauche

- je vois 2 pieds, 2 personnes ou 10 personnes
qui bougent dans l'espace de façon
à la fois régulière et irrégulière.

Claudius Weber

Claudius Weber, Ich mache mit meinen Quasi-Kristallen, was ich
will, (no.2), April 2020, Bleistift, A4.

Claudius Weber, Ich mache mit meinen Quasi-Kristallen, was ich
will, (no.l), April 2020, Farbstift, A4.



D
1. Der Intellekt und der Körper

Das Wort intellektuell wirkt kopflastig. Doch wo befindet
sich der Intellekt? Die Auffassung des Dualismus von
Körper und Geist ist unbeliebt geworden. Die Gegenwart
weigert sich, die Welt in prinzipiellen Trennungen und
binären Spaltungen zu erkennen. Davon ist auch der
scharfe Gegensatz von Körper und Geist betroffen, den
es zu überwinden oder zu versöhnen gilt. Besonders die
einseitigen Vorstellungen des Körpers und des Geistes

- etwa als Automat oder Neuronenprodukt - sollen
erweitert und insofern neu bewertet werden. Das organische

Zusammenwirken von Körper und Geist erscheint auf
den ersten Blick völlig selbstverständlich, verstrickt sich
aber im nächsten Schritt in zäheste Widersprüche.

Im Folgenden interessiert uns das Zusammenwirken von
Körper und Geist in Bezug auf das künstlerische Schaffen
und die Verortung des Intellekts. Anstatt Körper liest
man auch physische Konstitution und anstatt Geist
mentale Aktivität beziehungsweise körperliche Empfindungen

und intellektuelle Vorgänge. Hier stossen wir auf
intellektuell, wobei das Wort immer noch ein geistiges
Tun meint. Diese Bezeichnungen halten im Grunde am
störenden Gegensatz fest. Wie lässt sich ein Verständnis
vom Zusammenhang von Körper und Geist gewinnen,
ohne dass wir ihn ständig auseinander reissen? Welche
Wörter drücken ihr Zusammengehören aus? Es kommt
zum Beispiel in der psychosomatischen Verflechtung von
körperlichen Vorgängen und sozialen Lebensbedingungen

zum Ausdruck - in Bezug auf die Gesundheit.
Auch das seelische Gleichgewicht, wie es umgangssprachlich

heisst, bezieht sich sowohl auf den körperlich-physischen

wie auf den geistig-intellektuellen Bereich. Der
Begriff der Seele wirkt verschwommen und überholt
gegenüber Ausdrücken wie mentale oder kognitive Aktivität.

Die Seele ist in mancher Hinsicht abgedroschen,
ausgelaugt, leer, unergiebig, unbrauchbar... und dennoch
für die Kultur jederzeit unentbehrlich, ethisch wie
naturphilosophisch. Denn hier umfasst die Seele den ganzen
Menschen.

F
1. L'intellect et le corps

Le mot intellectuel à l'air cérébral. Mais où se trouve
l'intellect La conception du dualisme du corps et de l'esprit
est devenue impopulaire. L'époque actuelle refuse de
discerner le monde par des séparations principales et des

systèmes binaires. Cela concerne également l'opposition
aiguë du corps et de l'esprit, qu'il faut, soit surmonter,
soit réconcilier. Les visions réductrices du corps et de

l'esprit - par exemple comme automate ou produit des

neurones - sont à élargir et, à cet égard, à réévaluer. A
première vue, l'interaction organique du corps et de l'esprit
semble tout à fait naturelle, mais dans l'étape suivante,
elle s'emmêle dans les plus grandes contradictions.

Dans ce qui suit, nous nous intéressons à l'interaction du

corps et de l'esprit par rapport à la création artistique et
la localisation de l'intellect. Au lieu de corps, on entend
parfois extension physique et au lieu d'esprit, on lit activité
mentale, respectivement sensibilités corporelles et mouvements

intellectuels. C'est ici que nous rencontrons
intellectuel, bien que le mot indique encore un acte mental.
Au fond, ces termes s'arrêtent sur leur dérangeant
contraste. Comment pouvons-nous comprendre la cohérence

du corps et l'esprit sans constamment la déchirer
Quels sont les mots qui confirment leur appartenance
commune On parle, par exemple, d'imbrication
psychosomatique des processus corporel et des conditions de vie
sociales - en termes de santé. L'équilibre intérieur, comme
on dit dans le langage courant, fait également référence
au domaine physico-corporel ainsi qu'au domaine
mental-intellectuel. Le concept de l'âme semble flou et dépassé

au regard d'expressions telles que activité mentale ou
cognitive. L'âme est à certains égards galvaudée, épuisée,
vide, improductive, inutile et pourtant à jamais
indispensable à la culture, tant sur le plan éthique que
philosophique. Car ici, l'âme inclut l'être humain tout entier.

Considérons le contexte corps-esprit par rapport à
certaines capacités artistiques. L'apprentissage d'une
technique artistique consiste en grande partie en un contrôle
du corps- un mot presque répressif, si on y réfléchit bien,

17



Betrachten wir den Körper-Geist-Zusammenhang im
Bezug auf bestimmte künstlerische Fähigkeiten. Das
Erlernen einer künstlerischen Technik besteht zu weiten
Teilen aus Körperbeherrschung - ein beinahe repressives
Wort, wenn man es genau bedenkt, auch Körperkontrolle
macht es nicht besser. Das Antrainieren von Fingerfertigkeiten

erinnert manchmal an den ungeliebten Körper-
Geist-Dualismus. Es kann mir nämlich so vorkommen, als
bereite es den Körperteilen die grösste Mühe, gewisse
Bewegungen zu koordinieren, welche ich, der Verstand,
ihnen anordne. Doch umgekehrt lässt sich ebenso gut
feststellen, dass erst gewisse Körperbewegungen den
Verstand darauf bringen, eine Erfahrung zu machen.
Diesmal ist es die Geste, ein Schwung, ein Anschlag, ein
Wurf, ein Klang und so weiter, welcher den Geist zum
Nachdenken veranlassen und woraus er lernt. Wörter
wie irrational oder unbewusst helfen nicht weiter, wenn
wir das Ich eines animierten, das heisst beseelten Körpers
erfassen wollen. Es ist ein Ich der Finger, der Arme, des

Bauches, der Beine, der Augen. Auch spontan oder intuitiv

trifft die Sache nicht im Kern; es wären Eigenschaften
und Einschätzungen, wie sie der Verstand entwirft.

Worin bin ich Körper? Als Körper will ich berühren,
leben, wachsen, mich verausgaben; ich bin Raum, etwas
Formbares, Bewegliches, Sprunghaftes; bin empfindlich,
reizbar, verletzlich, intensiv, träge; bin Kraft, Materie,
Energie Dabei fällt auf: ein Körper ist nicht aus
Wörtern! Entsprechend kann ich den animierten Körper,
also das, was ich als Körper bin oder anstelle, gar nicht als
eine Denkweise auffassen, die der sprachlichen ähnlich
wäre. Aufeinmal denkt man an Nietzsche: «Hinter deinen
Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger

Gebieter, ein unbekannter Weiser - der heisst Selbst.
In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist er. [...] Dein
Selbst lacht über dein Ich und seine stolzen Sprünge.
<Was sind mir diese Sprünge und Flüge des Gedankens?)

sagt es sich.»1 Während es Nietzsche eher auf eine radikale

Kritik der Vermessenheit von Vernunfterkenntnis
ankommt, versuchen wir lediglich den Ort des Intellekts zu
bestimmen, ohne dessen Wahrheitsanspruch zu
diskutieren. Indessen erfahren wir Nietzsches Gedanke durch
Sprache: einen dichterischen Duktus, ein paar Metaphern
und die kleine Begriffskonstruktion von Selbst und Ich.

la maîtrise du corps ne sonne pas mieux. L'entraînement
de la dextérité rappelle parfois le mal aimé dualisme
corps-esprit. Il peut me sembler que les parties du corps
ont le plus grand mal à coordonner certains mouvements
que moi, la raison, je leur ordonne d'exécuter. Mais
inversement, on peut tout aussi bien constater que
certains mouvements du corps signalent à la raison de faire
une expérience. Cette fois, c'est le geste, un élan, un
toucher, un lancer, un son, etc. qui fait réfléchir l'esprit et
dont il tire des enseignements. Des mots comme
irrationnel ou inconscient n'aident pas à capturer le moi d'un
corps animé, c'est-à-dire un corps qui dispose d'une âme.
C'est le moi des doigts, des bras, du ventre, des jambes,
des yeux. Même les mots spontané ou intuitifne touchent
pas le cœur de la question ; il s'agirait de propriétés et
d'évaluations telles que l'esprit les conçoit.

En quoi suis-je corps En tant que corps, je veux
toucher, vivre, grandir, me dépenser ; je suis espace, quelque
chose de malléable, de mobile, de volatile ; je suis
susceptible, irritable, vulnérable, intense, inerte ; je suis
force, matière, énergie Ce qui est frappant : le corps
n'est pas fait de mots Par conséquent, je ne peux pas
comprendre le corps animé, c'est-à-dire ce que je suis ou
ce que j'entreprends en tant que corps, comme un mode
de pensée comparable à celui pratiqué par la langue.
Soudain, on pense à Nietzsche : « Derrière tes
sentiments et tes pensées, mon frère, se tient un maître plus
puissant, un sage inconnu - il s'appelle soi. Il habite ton
corps, il est ton corps. [...] Ton soi rit de ton moi et de

ses cabrioles. <Que me sont ces bonds et ces vols de la
pensée ?> dit-il. »' Alors que Nietzsche s'intéresse
davantage à une critique radicale de la présomption de la
connaissance par la raison, nous essayons simplement
de considérer le lieu de l'intellect sans discuter sa prétention

à la vérité. Cependant, nous comprenons le
raisonnement de Nietzsche par le biais du langage : une
conduite poétique, quelques métaphores et la petite
construction conceptuelle du soi et du moi. Intellectuel,
se limite-il à la pensée linguistique et conceptuelle Ou
s'étend-il aussi à un domaine mental qui se passe de

mots Et quel est le rapport entre cette zone non linguistique

et le corps animé Comme nous l'avons dit, d'une
part, nous distinguons les dispositions mentales et phy-

Gianluigi Bellei

18
La professione dell'artista consiste nel creare. Delle idee e dei manufatti.
Possibilmente bene. Storicamente coinvolge personaggi facoltosi che
acquistano e collezionano. Chi non ha accesso ai beni di prima nécessita
non si intéressa di arte. Attualmente mi occupo di persone svantaggiate
e sto realizzando 100 ritratti di uomini e donne, sconosciuti, provenienti da
situazioni di povertà, conflitti od oppressioni. Essere dei privilegiati, corne
noi, significa avere dei doveri.

Aggiunta Corona: Questi mesi pandemia hanno confermato il mio pensiero.
Gli uomini sono tutti uguali. Ma qualcuno è più uguale di altri. La maggior
parte delle persone nel mondo non puô avere una sanità che copra i suoi bi-
sogni. Tutti dovrebbero ricordare sempre le recenti fosse comuni nella
quali sono state sepolte persone senza nome. In Ticino il comandante délia
polizia cantonale ha detto che gli anziani corne me «dovevano andare
in letargo». Personalmente ho lavorato di più e ho quasi terminato il mio
Progetto 100.

Gianluigi Bellei, Progetto 100: Jamal AdamTarim, Ethiopia, 2019, olio su tela, 40x30 cm, ©2020, ProLitteris, Zurich



Beschränkt sich intellektuell auf das sprachlich-begriffliche
Denken? Oder erstreckt es sich auch auf einen

mentalen Bereich, der ohne Wörter auskommt? Und wie
verhält sich dieser nicht-sprachliche Bereich zu jenem
animierten Körper! Wie gesagt, wir unterscheiden einerseits

geistige und körperliche Veranlagungen und wissen
andererseits, dass sie sich nicht auf diese Weise
unterscheiden. Es lohnt sich, die Spannung dieses
Widerspruchs auszuhalten. Wörter wie Körperintelligenz oder
Körperbewusstsein metaphorisieren den Körper. Auch
Körpergedächtnis und Körpergeist projizieren mentale
Attribute auf den Körper, wobei sie ihn vergeistigen und
versprachlichen. Dieser Umstand scheint in Bezug auf
das künstlerische Schaffen relevant, denn manchmal heisst
es, jede Kunst sei eine Sprache (also auch Tanz, Musik,
Skulptur et cetera). Dabei wird Sprache in übertragenem
Sinn verstanden, in ihrer dreifachen Funktion als Mittel
zum Ausdruck, zur Mitteilung und zur Darstellung. Der
Hinweis auf Sprache legt nahe, dass hier ein Zeichensystem

vorliegt, das präzise zu strukturieren wäre, wie
eine Grammatik. Dieser Vorstellung steht eine jüngere
Auffassung gegenüber, welche Bilder und (linguistische)
Sprache als nicht miteinander vergleichbar betrachtet.
Sie spricht Bildern einen eigenständigen Präsenzmodus zu,
welcher eine bildspezifische Anschauungsleistung verlangt.
Insofern unterscheiden sich Bilder grundsätzlich vom
sprachlichen Zeichensystem.2 Die Sprache der Kunst ist
eine Metapher, welche die Verwandtschaft von Kunst und
Sprache, aber nicht ihre Verschiedenheit unterstreicht.
Analog dazu erfassen Metaphern des Geistes nicht die
Besonderheit des Körpers. Der Zusammenhang von
Körper und Geist ist vorgegeben, doch wir erkennen ihn
vermutlich nicht in einer Ubersicht, sondern aus
Blickwinkeln und in Beziehungen.

Aus Sicht der Kunstpraxis wirkt das Ausdrücken, Mitteilen
und Darstellen auf einmal trivial, denn der Wunsch sich
auszudrücken, ist eine Grundentscheidung. Ist sie gefallen,
zählt eher, wie realisiert wird. Indem der eigene Körper
zum Einsatz kommt, werden die Gebärden verinnerlicht,
was weit über eine Kontrolle des Geistes hinausgeht. Der
Körper synthetisiert Erfahrungen, also alle sogenannten
technischen, intellektuellen und persönlichen
zusammengenommen. Bei Künsten, welche technologische Mittel

siques tout en sachant d'autre part qu'elles ne se

distinguent pas de cette manière. Il vaut la peine de supporter
la tension de cette contradiction. Des mots comme

intelligence corporelle ou conscience corporelle métapho-
risent le corps. La mémoire corporelle et l'esprit du corps
projettent également des attributs mentaux sur le corps,
le spiritualisant et l'exprimant, le verbalisant. Cette
circonstance semble pertinente en ce qui concerne la création

artistique, car on entend parfois que tout art est un
langage (donc aussi la danse, la musique, la sculpture,
etc.). Par-là, la langue est comprise dans un sens figuré,
dans sa triple fonction de moyen d'expression, de
communication et de représentation. La référence à la langue
suggère qu'il existe ici un système de signes qui pourrait
être structuré avec précision, comme une grammaire.
Cette idée contraste avec une vision plus récente selon
laquelle les images et le langage (linguistique) sont
incomparables. Elle attribue un mode de présence propre
aux images, ce qui nécessite une capacité visuelle spécifique

de l'image. A cet égard, les images diffèrent
fondamentalement du système de signes linguistiques.2 Le
langage de l'art est une métaphore qui souligne la parenté
entre l'art et le langage, mais pas leur différence.
Parallèlement, les métaphores de l'esprit ne saisissent pas la
spécificité du corps. La cohérence du corps et de l'esprit
est donnée, mais nous ne la reconnaissons probablement

pas dans une vue d'ensemble, mais sous différents
angles et relations.

Du point de vue de la pratique artistique, le fait d'exprimer,

de communiquer et de représenter semble soudainement

trivial, car le désir de s'exprimer est une décision
fondamentale. Une fois qu'elle est prise, ce qui compte,
c'est plutôt la manière dont on réalise. En employant son
propre corps, on intériorise les gestes, ce qui va bien
au-delà du contrôle de l'esprit. Le corps fait la synthèse
des expériences, c'est-à-dire de toutes les expériences
dites techniques, intellectuelles et personnelles réunies.
Dans le cas des arts qui utilisent des moyens technologiques,

on voudrait supposer que l'appareil modifie
fondamentalement cette relation au corps. Mais cela ne
semble pas être le cas lorsque vous écoutez des artistes
qui travaillent avec la photographie, le cinéma, l'art
numérique, etc. L'art est une intervention factuelle dans le

Patrick Blank

19
Künstler und Leben. Menschen treffen und fotografieren. Geld verdienen.
Empfinden. Fotograf und Kunsthistoriker und Künstler sein. Mit eigenem

und anderem umgehen. Möglichst viele Aufgaben und Fähigkeiten
abdecken. Instrumentalisiert werden und selber machen - Frei sein!
Egoistisch und idealistisch sein. Kunstwerke machen und Gefühle stimulieren.

Zurücklassen. Müde sein und Kraft schöpfen. Sich fragen, ob
das richtig ist? Menschen treffen und fotografieren. Diskutieren. Träumen.
Lernen. Weitergeben. Zu einander schauen. Und wenn es im späten Frühling

noch schneit, freudig die vom Himmel tanzenden Schneeflocken beobachten.
Künstlerleben. (Italic Corona Nachtrag)

Patrick Blank, (aus der Serie) Four High School Moments (Yadin und Joana), Emmenbrücke 2020, © 2020, ProLitteris, Zürich



verwenden, möchte man annehmen, dass die Apparatur
diese Körperbezogenheit grundlegend verändert. Aber
dem scheint nicht so, wenn man Kunstschaffenden
zuhört, die mit Fotografie, Film, digitaler Kunst et cetera
beschäftigt sind. Kunst ist ein faktisches Eingreifen in
die Welt, ein Transformieren, Verwandeln und Besetzen
von Raum, angefangen beim Aufkleben eines Bildes an
eine leere Wand oder beim Singen auf der Strasse. Wird
das künstlerische Schaffen vom Körper her betrachtet,
interagiert er mit räumlichen Gegebenheiten, reagiert er
auf sein Lebensumfeld. Der Intellekt dagegen verarbeitet
Befindlichkeiten und Gedanken. Das Ziel des künstlerischen

Prozesses ist in der Regel kein intellektuelles
Ergebnis, sondern selber etwas Körperhaftes, ein
raumzeitliches Ereignis.

Wenn von Seele die Rede ist, stellen wir sie uns gewöhnlich

als immateriell vor, ja gar als Inbegriff des
Unkörperlichen. Und wenn der animierte Körper nun eine
plastische Seele darstellt? Eine plastische Seele erinnert an
die Natur, in welcher sich Leben raum-zeitlich verwirklicht.

Jede Körperstelle eines tierischen oder pflanzlichen

Organismus ist sensibel. Jeder animierte Körper ist
ein einzigartiger, einmaliger Körper. Das Verständnis
von Natur ist uns von dieser plastischen Seite her unmittelbar

gegeben. Und die Kunst? Wir Menschen schaffen
Artefakte, plastische Dinge, denen Leben verliehen wird,
wie es heisst. In unseren Augen sind es quasi animierte
Körper und Ereignisse, welche sich sogar kulturgeschichtlich

fortpflanzen, überleben, vervielfältigen. Von selbst
reproduzieren sie sich nicht, sondern verwittern oder
verschwinden. Der Mensch ist allerdings nicht das

einzige Lebewesen, welches Artefakte hervorbringt oder
dessen Gattung sich massgeblich einer Kulturproduktion

verschreibt. Ein Unterschied zu diesen anderen
künstlerischen Freunden, den Bienen, Spinnen, Bibern,
Vögeln, ist wohl jene intellektuelle Neigung, die wesentlich

darin besteht, die geistige Aktivität schliesslich mit
Sprache zu verbinden. In anderen Worten, unser
Sprachsystem stellt ein hochkomplexes Artefakt dar,
welches uns erlaubt, unsere Handlungen und Vorstellungen

- an unsere Person gebunden oder davon losgelöst

- zu reflektieren.

monde, un changement, une transformation et une
occupation de l'espace, qui commence lorsqu'on colle une
image sur un mur vide ou qu'on chante dans la rue.
Quand on considère la création artistique du point de

vue du corps, il interagit avec les conditions spatiales, il
réagit à son milieu de vie. L'intellect, en revanche, traite
les sensibilités et digère les pensées. Le but du processus
artistique n'est généralement pas un résultat intellectuel,
mais bien plutôt quelque chose de corporel, un événement

spatio-temporel.

Lorsque nous parlons de l'âme, nous l'imaginons comme
immatérielle, voire comme l'incarnation de l'incorporel.
Et si le corps animé était une âme plastique Une âme

plastique rappelle la nature, où la vie se réalise dans
l'espace et le temps. Chaque partie du corps d'un organisme
animal ou végétal est sensible. Chaque corps animé est
un corps singulier et unique. L'entendement de la nature
nous est donné directement par ce côtéplastique. Et l'art
Nous, les humains, créons des artefacts, des choses
plastiques, qui prennent vie, comme on dit. A nos yeux, ce
sont des corps et des événements quasi-animés, qui se

propagent, survivent, se multiplient même dans l'histoire
culturelle. Tout seuls, ils ne se reproduisent pas, mais
s'altèrent ou disparaissent. Cependant, l'homme n'est
pas le seul être vivant qui produit des artefacts ou dont
l'espèce est engagée dans la production culturelle. Mais
notre différence avec ces autres amis artistes, abeilles,
araignées, castors, oiseaux, etc., est probablement que
notre inclination intellectuelle nous pousse à relier
l'activité mentale au langage. En d'autres termes, notre
système de langue est un artefact hautement complexe qui
nous permet de réfléchir nos actions et nos idées -
qu'elles soient liées ou détachées de notre personne.

2. Les soi-disant intellectuels

Une intellectuelle ou un intellectuel est une personne qui
est professionnellement active dans le domaine des

sciences, de l'art, de la littérature, de la religion, du
journalisme, etc. et qui est en plus engagée publiquement.
L'engagement signifie ici une critique de l'actualité, une
contribution à la formation de l'opinion et donc au
développement social. Si l'intellectuel.le est mentionné.e

C'est se consacrer à ce développement, se nourrir culturellement, intellectuellement,

sensoriellement. C'est surtout savoir garder un jardin que nul ne vient
visiter, le temps de la création. Si possible, car de liens amicaux et affectifs mon
travail est pétri. La reconnaissance des instances culturelles de l'Etat est également

un soutien, à ce propos. Pendant SO ans de concours Kunst am Bau, mon
travail a été entre 2ème et suivant. Jamais mon projet n'a été accepté par un jury.
Le jury invite des artistes femmes. J'ai hâte qu'un travail scientifique soit fait.
Combien d'artistes femmes talentueuses accèdent aux réalisations du % culturel
en regard du nombre d'artiste hommes talentueux, et pour quelle somme la

répartition existe-t-elle Les artistes femmes sont largement perdantes dans une
mise en place qui paraît parfaitement équitable, jury avec personnalités connues
et reconnues.

L'écoute quotidienne de musique, concert ou disque sont clairement un soutien
dans mon travail, comme la lecture poétique.

Jamais assez de confiance en soi pour finalement crever le plafond de verre.

Catherine Bolle Pratiquer la peinture, le dessin, l'intervention artistique dans l'espace construit

L'atelier Catherine Bolle, de Sébeillon chezTD_architectes à Lausanne, janvier 2020. Photo : Jacques Bétant, ©2020, ProLitteris, Zurich



2. Die sogenannten Intellektuellen

Die oder der Intellektuelle bezeichnet eine Person, die
sich beruflich in Wissenschaft, Kunst, Literatur,
Religion, Journalismus und so weiter betätigt und sich
ausserdem öffentlich engagiert. Engagement bedeutet hier
eine Kritik des Zeitgeschehens, ein Beitrag zur Meinungsbildung

und damit zur gesellschaftlichen Entwicklung.
Wird die oder der Intellektuelle in der Einzahl genannt,
fallt die Aufmerksamkeit sofort auf die Inhalte, welche
das Individuum einbringt: welche Position, welche Werte
werden vertreten? Was will gesagt, was erreicht werden?
Wer ist das überhaupt? Die Glaubwürdigkeit dieser
Einzelperson bemisst sich nach ihrer Integrität, ihrem
Mut, ihrer Autorität und Kompetenz. In der Mehrzahl
dagegen versteht man unter den Intellektuellen eine
gesellschaftliche Schicht, allerdings kein soziales Milieu,
sondern eine soziale Gruppe: Künstler, Schriftsteller
und Gelehrte.3 Die Intellektuellen und das Intellektuelle
werden auf verschiedene Arten zu Schimpfwörtern:
1. Das Intellektuelle ist unzugänglich, abgehoben und
daher elitär. Einer Elite wird somit vorgeworfen, sich
bewusst abzuschotten. 2. Die Intellektuellen sind eine
potenzielle Bedrohung, subversive oder dissidente
Elemente, die verfolgt werden müssen. Diese Leseart
wurde besonders von faschistischen Diktaturen oder
totalitären Autokratien geprägt: der jüdische Intellektualismus,

die armenischen Intellektuellen, die russischen
Intellektuellen et cetera. 3. Die Intellektuellen sind
politisch unzuverlässig, weil opportunistisch, abhängig vom
herrschenden System oder mit ihm verwoben.

Der 1. Punkt ist den anderen gegenüber noch relativ
harmlos, solange bloss das Fachlatein arrogant wirkt.
Nimmt der Eliten-Vorwurf jedoch politische Dimensionen

an, vermengt er sich mit Punkt 3. Der 2. Punkt
entsteht unter Voraussetzung einer Unterdrückung der
Meinungsfreiheit, einer Unterordnung des Individuums
unter die Staatsraison. Obschon uns dieser Aspekt fern
zu sein scheint, ist daran zu erinnern, dass manche
Flüchtlinge, die bei uns Zuflucht suchen, Intellektuelle in
dieser Bedeutung sind. Darüber hinaus verkehren sich in
unserem System die Verhältnisse: ein Liberalismus, der
Überfluss und Verschleiss erzwingt, ist ebenso ein Aus-

au singulier, l'attention se porte immédiatement sur le
contenu que l'individu introduit : quelle position, quelles
valeurs sont représentées Que dit-il, que veut-il
atteindre Qui est-ce, d'ailleurs La crédibilité de cet
individu se mesure à son intégrité, son courage, son autorité

et sa compétence. Au pluriel, par contre, les
intellectuels deviennent une classe sociale, non pas un milieu
social, mais un groupe social : les artistes, les écrivains
et les savants.3 Les intellectuels et ce qui est intellectuel
deviennent des insultes à différentes échelles : 1) ce qui
est intellectuel est inaccessible, trop éloigné, hautain et
donc élitiste. Une élite est ainsi accusée de se replier
délibérément sur elle-même ; 2) les intellectuels sont une
menace potentielle, des éléments subversifs ou
dissidents qu'il faut traquer. Les dictatures fascistes ou les
autocraties totalitaires en donnent volontiers cette
lecture : l'intellectualisme juif, les intellectuels arméniens,
les intellectuels russes, etc. ; 3) les intellectuels sont
politiquement peu fiables, car opportunistes, dépendants du
système en place, ou imbriqués dans ce dernier.

Le premier point est relativement inoffensif par rapport
aux autres, tant que l'arrogance se limite au seul jargon
technique. Si, en revanche, le reproche de l'élitisme
prend des dimensions politiques, il rejoint le troisième
point. Le second point survient sous la condition d'une
oppression de la liberté d'opinion, d'une subordination
de l'individu à la raison d'État. Bien que cet aspect nous
semble lointain, il convient de rappeler que certains
réfugiés qui cherchent refuge chez nous sont des intellectuels

en ce sens. En outre, notre système montre la
tendance inverse : un libéralisme qui impose la surabondance
et l'usure est aussi un mécanisme d'exploitation et
d'oppression sur lequel repose le système économique, qui
domine à son tour notre système politique. A cet égard,
la raison économique opprime l'être humain et non
l'inverse. Le troisième point est sans doute le plus déroutant,
car il reflète la méfiance abyssale vis-à-vis des intellectuels

qui persiste depuis que le mot a émergé.

Le terme et la figure de l'intellectuel se sont répandus
avec l'affaire Dreyfus (vers 1894-1906), sur laquelle
d'innombrables auteurs, universitaires, journalistes
français etc. ont pris position publiquement jusqu'à ce

Jean-Marie Borgeaud

21
Être artiste : son chemin est de chercher dans le miroir de sa création.

Jean-Marie Borgeaud, Cuisson de la Terre-mère, 2019, grès. Photo: Taïna Griscom



beutungs- und Unterdrückungsmechanismus, auf
welchem das Wirtschaftssystem beruht, das wiederum unser
politisches System dominiert. Insofern beherrscht die
Wirtschaftsraison den Menschen und nicht umgekehrt.
Der 3. Punkt ist zweifellos der verwirrendste, weil er das

abgrundtiefe Misstrauen gegenüber den Intellektuellen
abbildet, das sich aufrechterhält, seit es dieses Wort gibt.

Sowohl Wort wie Figur des Intellektuellen verbreiteten
sich mit der Affäre Dreyfus (ca. 1894-1906), zu der zahllose

französische Autoren, Akademiker, Journalisten,
allen voran Emile Zola, öffentlich Stellung bezogen, bis
sich der Skandal zu einer Staatskrise auswuchs. Der
Begriff der Intelligenz (neuer: Intelligenzijä) taucht bereits
vorher aufund bezeichnet Mitte 19. Jahrhundert einfach
die - vorwiegend universitär - Gebildeten. Beide Aspekte,

der Intellektuelle als (engagierte) Figur und die Intelligenz

als (soziale) Schicht werden spätestens um 1900

zusammengebracht, oft in abschätzigem Ton, und zwar
wechselseitig, von oben herab wie schiefherauf. Der russische

Zar soll sich abfallig über die Intelligenzijä geäussert
haben, welche in Russland seit Ende des 19. Jahrhunderts

für oppositionelle Gruppierungen stand. In
Westeuropa dagegen rechneten die Arbeiterbewegungen die
Intelligenz eher einer bürgerlichen Klasse zu. Im Umkreis
der grossen politischen Ereignisse, Erster Weltkrieg,
Russische Revolution, Weimarer Republik, Marsch auf
Rom, erlebten Intellektuelle und Intelligenz im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts eine Blütezeit - indem sie

selber Gegenstand der Theorie wurden. Bezieht man
Figur und Schicht aufeinander, stellen sich sofort eine
Reihe grundlegender Fragen: Beeinflusst die soziale
Stellung die intellektuelle Anschauung? Ist das Denken
neutral? Ist Wissenschaft neutral? Kann Theorie in
Praxis übergehen? Hat der Einzelne gegenüber der
Gemeinschaft eine Verantwortung? Solche Fragen sind
nicht nur universell, das heisst jederzeit neu zu stellen,
sondern geben auch Anlass zu Skepsis und Misstrauen,
je nachdem, ob man sie tendenziell bejaht oder verneint.

Ein paar Beispiele:
Bei Leo Trotzki (1910) sind die Intelligenzler nicht
unbedingt an der Aufrechterhaltung des kapitalistischen
Systems interessiert, aber von der bürgerlichen Klasse

que le scandale se transforme en crise d'État. Le concept
d'intelligence (aussi : intelligentsia) apparu plus tôt, au
milieu du XIXe siècle, désignait simplement les
personnes cultivés, ayant reçu une éducation, principalement

universitaire. Les deux concepts, l'intellectuel en
tant que figure (engagée) et l'intelligentsia en tant que
couche (sociale), se rejoignent autour de 1900, et ont
souvent un caractère désobligeant, qui vient d'ailleurs
aussi bien d'en haut que d'en bas. Le Tsar russe aurait
fait des remarques méprisante sur l'intelligentsia, qui en
Russie depuis la fin du 19ème siècle désignait les groupes
d'opposition. En Europe occidentale, en revanche, les
mouvements ouvriers reliaient davantage l'intelligentsia
à une classe bourgeoise. Dans le contexte des grands
événements politiques, Première Guerre mondiale,
Révolution russe, République de Weimar, Marche sur
Rome, les intellectuels et l'intelligentsia ont connu une
apogée dans le premier tiers du XXe siècle - devenant
eux-mêmes l'objet de la théorie. Si l'on met en relation
la figure et la couche, un certain nombre de questions
fondamentales se posent immédiatement : la position
sociale influence-t-elle la démarche intellectuelle La
pensée est-elle neutre La science est-elle neutre La
théorie peut-elle converger vers la pratique L'individu
a-t-il une responsabilité envers la communauté Ces

questions sont non seulement universelles, c'est-à-dire
susceptibles d'être posées à tout moment, mais elles
suscitent également le scepticisme et la méfiance, selon ce
qu'on préfère affirmer ou nier.

Quelques exemples :

Selon Léon Trotsky (1910), l'intelligentsia ne s'intéresse

pas nécessairement au maintien du système capitaliste,
mais dépend matériellement de la classe bourgeoise. Les
intellectuels ne peuvent guère s'offrir le luxe de se passionner

pour les perspectives culturelles du collectivisme. Même
si les intellectuels se sentent distants de la bourgeoisie, il
existe aussi une distance entre eux et les masses travailleuses.

On peut bien asservir les muscles de l'ouvrier,
mais le travail en usine n'a pas le pouvoir d'assujettir sa
pensée - en revanche, les travailleurs intellectuels sont
obligés de vendre toute leur personnalité en tant qu'être
humain. Ils sont en quelque sorte des prisonniers. La
révolution ne partira pas des intellectuels.4 Pour Max We-

Yannick Bovin Rey

22
Être artiste c'est accepter un état de tension entre vulnérabilité et confiance.
C'est se mettre en jeu/je dans un état de recherche pour accueillir le déséquilibre

tout ayant le courage de l'expérimenter. Tension également entre
nécessité intérieure, prise de risque et ouverture sur le monde. Un équilibre
précaire qui se déploie sur plusieurs axes pour interroger le sens de ce qui
m'entoure.

Yannick Bovin Rey, Lac-15, 2020, technique mixte sur papier, 21 x 15 cm. Photo : ybr



materiell abhängig. Sie können sich den Luxus einer
Begeisterung fiir die kulturellen Perspektiven des Kollektivismus

gar nicht leisten. Auch wenn sich die Intellektuellen

dem Bürgertum entfremdet fühlen, besteht auch
eine Entfremdung von der Masse der Werktätigen. Man
kann den Körper des Fabrikarbeiters versklaven, aber
sein Denken nicht untertänig machen - der geistige
Arbeiter dagegen verkauft seine ganze menschliche
Persönlichkeit, er ist eine Art Häftling. Die Revolution
wird nicht von den Intellektuellen ausgehen.4 Für Max
Weber (1919) gehört die Politik nicht in den Hörsaal der
Universität. Das Motiv, warum Wissenschaft betrieben
wird, ist zwar selber nicht wissenschaftlich zu beweisen,
doch Wissenschaft hat werturteilsfrei zu bleiben. Wäre sie

für Wert und Sinn zuständig, müsste sie, wie der Gläubige

der Kirche, das Opfer des Intellekts bringen. Als
wissenschaftliche Tugend nennt Weber immerhin die
schlichte intellektuelle Rechtschaffenheit,5 Karl Mannheim
(1929) verwendet den Begriff der freischwebenden Intelligenz,

die keiner bestimmten Klasse zugehört. Ihrer sozialen

und auch intellektuellen Ungebundenheit entspricht
die Vorstellung von Wissen, welches unabhängig von
sozialen und historischen Einflüssen entsteht. Aufgrund
ihrer wissenschaftlichen Bildung schätzen die Intellektuellen

auch die ideologische Lage richtig ein. Sie sind
«Wächter [...] in einer sonst allzu finsteren Nacht.»6 Für
Max Horkheimer (1937) verträgt das Denken «keinen
äusseren Zwang, keine Anpassung an irgendeine Macht.
Der Geist ist liberal». Das Denken ist jedoch weder vom
gesellschaftlichen Leben losgelöst noch neutral. Falls
Denken eine Kontrolle des eigenen oder fremden Lebens
bedeutet, liegt ihm ein Interesse zugrunde. Insofern ist der
Geist nicht liberal. Gedankliche Bemühungen müssen
den Zusammenhang mit einer bestimmten Praxis
herstellen. Die Intellektuellen sind kritische Theoretiker.1
Antonio Gramsci prägt (um 1934) in seinen Gefängnisheften

den Begriff des organischen Intellektuellen:
Unabhängig vom spezifischen Beruf ist jeder Mensch auf seine
Weise ein Philosoph, ein Künstler, der ein Weltbild und
moralische Massstäbe hat. Gramsci denkt an die
sogenannten einfachen Leute, die Arbeiter. Mit ihren lebendigen

Erfahrungen, Kämpfen und ihrem praktischen
Wissen nehmen organische Intellektuelle an der
gesellschaftlichen Auseinandersetzung teil. Dieser Begriff

ber (1919), la politique n'a pas sa place dans un auditorium

d'université. Bien que le motif pour lequel la
science est pratiquée ne puisse être prouvé scientifiquement

à son tour, la science doit procéder sans jugement
de valeur. Si elle était responsable de la valeur et du sens,
elle devrait offrir, comme le croyant à l'église, le sacrifice
de l'intellect. S'il y a vertu scientifique, ce serait selon Weber

la simple droiture intellectuelle.5 Karl Mannheim (1929)
emploie le terme de l'intelligence librement flottante, qui
n'appartient à aucune classe particulière. La liberté
sociale des intellectuels correspond à l'idée d'un savoir qui
se crée indépendamment des influences sociales et
historiques. C'est grâce à l'éducation scientifique qu'ils
évalueraient aussi correctement la situation idéologique.
Les intellectuels sont des « gardiens [...] dans une nuit
sinon trop sombre. »6 Pour Max Horkheimer (1937), la
pensée ne tolère « aucune contrainte extérieure, aucune
adaptation à un quelconque pouvoir. L'esprit est libéral.

» Mais la pensée n'est ni détachée de la vie sociale ni
neutre. Si penser signifie garder un contrôle sur sa propre
vie ou celle des autres, cela repose sur un intérêt. A cet
égard, l'esprit n'est pas libéral. Les efforts de réflexion
doivent élaborer le lien avec une certaine pratique. Les
intellectuels sont des théoriciens critiques.7 Antonio
Gramsci, dans ses carnets de prison (vers 1934), introduit

le terme de l'intellectuel organique : quelle que soit sa

profession spécifique, chaque humain est à sa manière
un philosophe, un artiste qui a une vision du monde et
des critères moraux. Gramsci pense aux gens dits
simples, les travailleurs. Avec leurs expériences de vie,
leurs luttes et leurs connaissances pratiques, les intellectuels

organiques prennent part au débat social. Cette
notion se veut une tentative de surmonter la hiérarchie
entre le travail intellectuel et physique, entre l'élite
intellectuelle et la grande masse. Le but n'est pas de remplacer

la culture bourgeoise par une culture prolétarienne,
mais plutôt de s'approprier les meilleures traditions et
de légitimer la classe ouvrière à diriger l'État.8 Un paradoxe

intéressant peut être observé chez l'intellectuel
organique : par la prise de conscience de sa position historique

et sociale en tant qu'intellectuel, l'être humain
devient libre. Mais la liberté signifie ensuite qu'il faut
prendre position et être partisan. Dans le cas de l'intelligence

librement flottante, qui aurait toujours été libre, la

Franz Bûcher Mein Schaffen sehe ich nicht nur intim-privat. Für mich und den Betrachter
sollte sich eine gewisse Allgemeinverbindlichkeit ergeben. Früher bei den
Wolken-, Schichten-Bildern ging es um die Schaffung meditativer Erlebnisräume,

bei den Spiegelungen, Feldern um das Nachdenken über
Grundsituationen. Diese Arbeiten sind geprägt durch eine konzeptuelle Strenge.
Die expressiven Bilder der letzten Jahre helfen über die Bewältigung der
eigenen Erlebnisse hinaus, den Glauben an ein Besseres weiterzutragen.

Franz Bucher, Atelier. Foto: Pia Bucher



versucht die Hierarchie zwischen geistiger und körperlicher

Arbeit, zwischen intellektueller Elite und breiter
Masse zu überwinden. Ziel ist nicht eine Ersetzung der
bürgerlichen Kultur durch eine proletarische, sondern
die Aneignung der besten Traditionen und die Berechtigung

der Arbeiterklasse zur Führung des Staates.8 Beim
organischen Intellektuellen ist ein interessantes Paradox zu
beobachten: indem sich jeder Mensch seiner historischen
und sozialen Stellung als Intellektueller bewusst ist, wird
er erst frei. Freiheit bedeutet dann aber, Stellung zu
beziehen und parteilich zu sein. Bei der freischwebenden
Intelligenz, die immer schon frei wäre, fragt es sich
dagegen, inwiefern sie trotzdem in gesellschaftliche
Auseinandersetzungen verwickelt wird. Der Schein von
geistiger Unabhängigkeit verdeckt womöglich theoretische
Schwächen und ist anfallig für intellektuelle Moden.9

Auch ihre Verantwortung wird diskutiert, seit es die
Intellektuellen gibt. In jüngerer Zeit hat sich etwa Noam
Chomsky stark damit auseinandergesetzt: «Die westliche
Demokratie stellt einer privilegierten Minderheit den
Freiraum, die Einrichtungen und die Ausbildung zur
Verfügung, die es ihr erlauben, die Wahrheit zu suchen,
die sich unter dem Schleier von Verzerrung und Verdrehung,

Ideologie und Klasseninteresse verbirgt, durch die
uns die Ereignisse der aktuellen Geschichte präsentiert
werden.»10 Nach Chomsky ergeben sich aus Privilegien
Gelegenheiten (opportunities)-, eine Wahl zu haben
bedeutet jedoch bereits, eine Verantwortung zu haben. Der
Staat, einflussreiche Kreise oder Unternehmer, denen es

ausschliesslich auf strategische Vorteile und Bereicherung
ankommt, müssen ihre Absichten vertuschen. Heutige
Intellektuelle sind vielfach Experten, die sich am institutionellen

Konsens orientieren, respektable Werte vertreten,
die Gesellschaft so akzeptieren, wie sie ist. Insofern verteidigen

sie etablierte Macht- und Wohlstandsverhältnisse -
die Krieg, Armut und nicht zuletzt Umweltzerstörung in
Kauf nehmen.11 Chomsky ist äusserst kritisch gegenüber
jenen Intellektuellen, wie sie die Medien präsentieren. Die
Bevölkerung tut gut daran, ihnen zu misstrauen oder sie

gar zu verachten.12

Pierre Bourdieu beschreibt die intellektuelle Verantwortung

an seinem eigenen Beispiel: «Ich hätte mich also

question est, en revanche, de savoir dans quelle mesure
elle est néanmoins impliquée dans les conflits sociaux.
Le semblant d'indépendance intellectuelle dissimule
probablement des faiblesses théoriques et le risque d'être
vite séduit par des modes intellectuelles.9

La responsabilité des intellectuels est également discutée
depuis qu'ils existent. Récemment, Noam Chomsky, par
exemple, s'est fortement interrogé là-dessus : « Pour une
minorité privilégiée, la démocratie occidentale offre le
loisir, les facilités et la formation nécessaires pour
rechercher la vérité qui se cache derrière le voile de distorsion

et de déformation, d'idéologie et d'intérêt de classe,
à travers lequel les événements de l'histoire actuelle nous
sont présentés. »10 Selon Chomsky, les privilèges donnent
lieu à des opportunités (opportunities) ; être disponible,
avoir un choix implique de la responsabilité. L'État, les
milieux influents ou les entrepreneurs qui ne s'intéressent
qu'aux avantages stratégiques et à l'enrichissement
doivent cacher leurs intentions. Les intellectuels
d'aujourd'hui sont bien plus des experts qui s'orientent vers
un consensus institutionnel, représentent des valeurs
respectables et acceptent la société comme elle est. Et donc,
ils défendent les constellations établies de pouvoir et de
richesse - qui s'appuient sur la guerre, la pauvreté et,
surtout, la destruction de l'environnement.11 Chomsky est
extrêmement critique à l'égard des intellectuels tels qu'ils
sont présentés par les médias. La population ferait bien
de se méfier, voire de les mépriser.12

Pierre Bourdieu décrit la responsabilité intellectuelle par
son propre exemple : « Je ne me serais donc pas engagé
dans des prises de position publiques si je n'avais pas
eu, chaque fois, le sentiment, peut-être illusoire, d'y être
contraint par une sorte de fureur légitime, proche parfois

de quelque chose comme un sentiment de devoir. »13

Bourdieu n'est guère indulgent avec les « intellectuels
<irresponsables>, mais encore moins avec les responsables

(intellectuels) [...] qui pondent leur livraison
annuelle entre deux conseils d'administration, trois cocktails

de presse et quelques apparitions à la télévision. »14

L'intellectuel de plein exercice est défini comme suit : « la
liberté à l'égard des pouvoirs, la critique des idées reçues, la
démolition des alternatives simplistes, la restitution de la

24
Alfons Bürgler Geb.inBergdorf ElfKinder VieISchneewenigSchule MutterTodbeiGeburt

SchnitzenmitSackmesserfürSackgeld KinderarbeitokfürEssenundKleider
VerkaufealsBubmeineBilder Berufslehremusssein MalereibleibtLeidenschaft
HeiratzweiTöchter AufgabeBeruf NurnochMalerei ScheidungNeuanfang
NeunJahreLebeninWaldhütte Acrylfarbegefriert Autodidakt Gegenständli-
cheAbstraktebiseigeneBildsprache ArbeitenfürKunst LebenfürKunst
JedenTag

Corona Nachtrag: Infolge der Pandemie hat sich mein Leben auch
verändert. Vor der Pandemie hatte ich immer einen vollen Terminkalender.
Jetzt habe ich mich so an die Ruhe gewöhnt, dass ich mir weniger Termine
wünsche. Ob mir das gelingen wird! Ich verbringe die Zeit gerne in meinem
Atelier.

Alfons Bürgler, Körperschriften, 2015, Acryl auf Leinwand, 170x220 cm



nicht fur öffentliche Stellungnahmen engagiert, wenn ich
nicht jedes Mal das - vielleicht illusorische - Gefühl
gehabt hätte, durch eine Art berechtigte Wut dazu
gezwungen zu sein; ein Gefühl, das manchmal so etwas wie
einer Pflicht nahekommt.»13 Er sei zwar kaum nachsichtig
mit <unverantwortlichem Intellektuellen, aber noch weniger
mit jenen «verantwortlichen <Intellektuellen>, [...] die
ihre jährliche Lieferung zwischen zwei Verwaltungsratssitzungen,

drei Presse-Cocktails und ein paar
Fernsehauftritten hinlegen.»14 Den ernstzunehmenden Intellektuellen

definiert: «die Freiheit gegenüber der Macht, die
Kritik an den hergebrachten Ideen, die Demolierung
kurzgegriffener Alternativen, das Aufrechterhalten der
Komplexität von Problemen.»15 Die Freiheit ist generell
bedroht, denn Markt und Kommerz verschlingen sie. Die
Intellektuellen dürfen nicht zu Komplizen jener Kräfte
werden, welche ihre eigene existentielle Grundlage, ihre
Unabhängigkeit beseitigen. Vielmehr gilt es, die Autonomie

gegenüber der politischen, ökonomischen und religiösen

Macht zu behaupten, also die eigenen Nonnen,
deren spezifische Werte, insbesondere deren Wahrheit,
das eigene Universum, den eigenen Mikrokosmos
durchzusetzen.16 Bourdieu stellt sich einen kollektiven Widerstand

gegen die neoliberale Invasion vor. In diesem Kampf
sind Intellektuelle keine: a) Kumpel, eine Art Geiseln, die

man loswerden will, sobald man sie benutzt hat, b) Appa-
ratschiks mit intellektuellem Anstrich, c) Experten oder
Anti-Experten, die Lektionen erteilen, d) Propheten, die
Zukunftsprognosen erstellen. Personen, die sich an der
öffentlichen Debatte beteiligen, treten nicht als Sprachrohre,

sondern als Bürger auf. Die Intellektuellen sollen
den hölzernen Fachjargon ihrer üblichen Plattformen in
der Garderobe lassen.17

3. Die künstlerische Forschung

In Bezug auf intellektuell ist es geradezu unvermeidlich,
an Forschung zu denken. Im weitesten Sinn kann jedes
künstlerische Schaffen als ein Forschen betrachtet werden,

indem ein Material, ein Ausdruck, ein Sachverhalt
et cetera untersucht, studiert und verstanden werden will.
Jedes künstlerische Gebiet ist ausgesprochen komplex

und erfordert nicht nur technische, sondern auch
historische Kenntnisse. Wir können davon ausgehen, dass

complexité des problèmes. »15 La liberté est généralement
menacée, le marché et le commerce la dévorent. Les
intellectuels devraient s'abstenir d'entrer dans la complicité
avec ces forces qui éliminent leur propre base existentielle,

leur indépendance. Il est plutôt nécessaire d'affirmer

son autonomie « par rapport aux pouvoirs politiques,
économique et religieux et d'imposer ses propres normes,
ses valeurs spécifiques, de vérité notamment, dans leur
propre univers, leur microcosme. »16 Bourdieu imagine une
résistance collective contre l'invasion néolibérale. Dans
cette lutte, les intellectuels ne sont pas : a) des compagnons

de route, des otages, dont on se débarasse dès

qu'on les a utilisés, b) des apparatchiks d'apparence
intellectuelle, c) des experts ou des anti-experts qui viennent
donner des leçons, d) des prophètes qui prédisent l'avenir.

Les personnes qui participent au débat public ne le
font pas en tant que porte-parole, mais en tant que citoyens.
Que les intellectuels laissent « au vestiaire les langues de

bois, les plate-formes et les habitudes d'appareil. »17

3. La recherche artistique

Lorsqu'on parle d'intellectuel, il est presque inévitable de

penser à la recherche. Au sens le plus large, toute création
artistique peut être considérée comme une recherche,
dans la mesure où un matériau, une expression, une
circonstance, etc. doivent être examinés, étudiés et compris.

Chaque domaine artistique est hautement
complexe et requiert non seulement des connaissances
techniques, mais aussi historiques. Nous pouvons
supposer que les artistes sont cultivé.es, car la plupart
d'entre elles et eux ont une longue formation, sont fami-
liérs avec différentes littératures et disposent d'un large
éventail d'intérêts - en bref, elles et ils sont instruit.es.
Cette culture est indispensable à la création artistique
qui consiste essentiellement à se développer plus loin.
Sur le long terme, la création est un travail de développement

sans fin. L'achèvement d'un chef-d'œuvre
ressemble plus à un fantasme érotique qu'à la pratique
artistique. Il existe plutôt dans l'oeil du public qui regarde
le projet achevé, dans les musées, les théâtres, les cinémas,

les manifestations culturelles, etc. Du point de vue
de la création, ces parachèvements ne sont que des

étapes intermédiaires qu'il faudra nécessairement amé-

25
Lene Cari

WfcICTJM.
bçvbiev-

6*.eirtçwi05i

Av»Uft»iTT WMKwm

6i.frnom

' frtfruc -
tHJW+Tt F*GVt>C

âunrp.
îi«viTni«-, PIF
n»FK n.Kickrtyn.TeTucrR
neuf rencwwr t- «W
lVA(rR.X/V(,OJ.

OTloClWr ur urueîcffT Oocit sctfo/jCrz
Ali DO* SOMTT".

WAC 1ST J>A.

VJAX JVeit-rtp I <Ht_u.zVH-iç
JfONTA-M

~ "
bwrRÀ'cH-
frVA-kîlON
BtTHACttTe»
Da>iaj<va>
ffiet-FN
Fum rvî l«-*'

t±£

AIÎV YAAU-FT ^ K

p sretitTN I

tKDUtIUè

HÙteMi StH<rtq AUFNtHhfU.
eiteiew-rv.

eoNTern
t/ntirrrt>J-

_ U.M Mitfrè
rt&VR ~ RCfcl (JlCfrT içpftC.

Trr

Als Künstlerin widme ich mich dem Gefühl im Alltag.
Ich lasse mich vom Glitzern des klein Verrückten kitzeln,
Jucke auf, um der so flüchtigen Rührung zu folgen und sie zu ergreifen.
Ist nicht diese Blume, das Leben selbst? Sich zu rühren?
Verschenken möchte ich sie, verteilen.
Und den Ernst in der spielerischen Neugier finden.
Lasst uns das stetig Gehende zum Tanz auffordern und
Im schwindeligen Drehen, die Welten durcheinander rühren.
Auf dass sich im Grau die Fülle der Farben offenbart.

Lene Carl, Momentaufnahme, 2020, © 2020 Lene Carl



Künstlerinnen und Künstler kultiviert sind, denn die
meisten haben lange Ausbildungen hinter sich, sind
belesen und breit interessiert - kurz, sie sind gebildet.
Dieses Gebildetsein ist für das Kunstschaffen
unentbehrlich, das wesentlich darin besteht, sich weiterzuentwickeln.

Langfristig betrachtet ist das Schaffen eine

Entwicklungsarbeit ohne Abschluss. Die Vollendung
eines Meisterwerkes gleicht eher einer erotischen Phantasie

als der künstlerischen Praxis. Sie entsteht vielmehr
in den Augen des Publikums angesichts abgeschlossener
Projekte, welche es in Museen, Theatern, Kinos, Kulturevents

antrifft. Für das Schaffen bilden solche Abschlüsse
nur Zwischenhalte, die zwangsläufig zu verbessern, zu
vertiefen, auszureifen - weiterzuentwickeln sind. Die
traditionellen Anregungen, stets neugierig zu sein und
beständig etwas herausfinden zu wollen, ferner kritisch und
zugleich offen zu bleiben, unterstreichen sowohl den Bil-
dungs- wie Forschungscharakter dieser Tätigkeit und
dieses Berufes.

Im engeren Sinn versteht man unter künstlerischerForschung
seit rund 30 Jahren ein akademisches Feld, welches sich
mit den Möglichkeiten einer forschenden Kunst auseinandersetzt.

Die Frage nach der Forschung erfährt hier eine

Zuspitzung, weil der universitäre Rahmen die Konfrontation

von Kunst und Wissenschaft herausfordern muss.
Die Frage stellt sich nicht nur inhaltlich, das heisst danach,
was als Erkenntnisgewinn und Wissensvermehrung gelten
soll, sondern auch in Bezug auf die Anerkennung des
akademischen Status: man promoviert in künstlerischer
Forschung und reicht nationale Forschungsprojekte ein.
Dies verlangt nach einer Charakterisierung dieser Art
Forschung, das heisst ihre Theoretisierung. Dabei lässt
sich eine Art Konsens beobachten, nämlich die Auffassung,

dass sich der künstlerische Forschungsbegriff
weder mit einem wissenschaftlichen verwechseln noch
legitimieren lässt. Im Vordergrund steht die Eigenständigkeit

und besondere Intellektualität ästhetischen Forschensu,
ein eigener Massstab. Es ist Forschung über/für/durch
Kunst beziehungsweise Kunst über/für/durch Forschungfi
Hier «ist es nicht die Kunst, die zur Forschung mutiert,
indem sie Fragen stellt und nach Erkenntnis strebt,
sondern vielmehr die Forschung, die künstlerisch werden
kann, wenn sie sich aus künstlerischer Erfahrung speist.

liorer, approfondir, mûrir - explorer davantage. Fa
proposition traditionnelle d'être curieux, en quête permanente,

de rester à la fois critique et ouvert d'esprit,
souligne le caractère de formation et de recherche de
cette activité et de cette profession.

Dans un sens plus étroit, depuis environ 30 ans, on
entend par recherche artistique un domaine académique qui
traite des possibilités d'un art qui recherche. Fa question
de la recherche atteint ici un point culminant, car le
cadre universitaire provoque inévitablement la confrontation

entre l'art et la science. Fa question se pose non
seulement en termes du contenu, c'est-à-dire de ce qui
est considéré en termes de connaissance et d'enrichissement

par le savoir, mais aussi en termes de reconnaissance

du statut universitaire : on fait un doctorat en
recherche artistique et on soumet des projets de recherche
nationaux. Cela nécessite une détermination de ce type
de recherche, donc sa théorisation. Cependant, il y a un
consensus pour penser que la notion de recherche
artistique ne se confond pas avec celle de recherche scientifique

et ne la légitime pas non plus. Au premier plan se

trouve l'autonomie et l'intellectualité particulière de la
recherche esthétique^*, sa propre norme. Il s'agit de la
recherche sur/pour/par l'art respectivement l'art sur/pour/
par la recherchefi Ici, « ce n'est pas l'art qui se
transforme en recherche en posant des questions et en aspirant

à la connaissance, mais plutôt la recherche qui peut
devenir artistique si elle est nourrie par l'expérience
artistique. Fa connaissance qui peut être acquise par ce
biais est sensuelle et physique, et en ce sens, c'est un
savoir tangible, sensible, ressenti. »20 En supposant qu'un
observateur extérieur soit habitué à l'idée susmentionnée

de recherche artistique au sens plus large, il ne verrait
pas encore tant de différence jusque-là. Dans un premier
temps il constatera sûrement une révalorisation générale
de l'art. Mais il réalisera bientôt à quel point ce discours
académique sur la recherche artistique est tenu par le
cadre institutionnel. Car il observera non seulement des

questions de réflexion, d'interprétation subjective ou
intersubjective, de niveau descriptif, d'analyse théorique ou de
modélisation à un méta-niveau11, mais aussi les readings,
les papers et les abstracts, sans parler des problèmes de

méthodologie et de corpus, ce dernier ne faisant évidem-

26
Roxana Casareski La vue, l'écoute, le toucher, les sens au service d'une émotivité, fine et

délicate, les outils pour créer ce qui n'existe pas.

Roxana Casareski, Un lugar en el mundo, 2020,Technique mixte, 140x 140 cm



Das hierdurch gewinnbare Wissen ist sinnlich und
körperlich, und in diesem Sinne ein fühlbares und gefühltes
Wissen.»20 Angenommen, ein Aussenstehender wäre sich
an die oben erwähnte Vorstellung einer künstlerischen
Forschung im weitesten Sinn gewohnt, dann sähe er bis
jetzt noch keinen grossen Unterschied. Er wird darin
zunächst eine allgemeine Aufwertung der Kunst erblicken.

Doch bald muss ihm allerdings auffallen, wie stark
dieser akademische Diskurs um die künstlerische
Forschung dem institutionellen Rahmen verpflichtet ist.
Denn er begegnet nicht nur Fragen nach der Reflexion,
der subjektiven oder intersubjektiven Interpretation, der
deskriptiven Ebene, der theoretischen Analyse oder der
Modellierung auf einer Meta-Ebene21, sondern auch den
readings, den papers, den abstracts, nicht zu schweigen
von den Problemen der Methodologie und des Korpus,
wobei freilich nicht der sinnliche Körper gemeint ist,
sondern das Erstellen einer Bibliographie. Hat man keine
wahre Leidenschaft für solche Dinge, dann dürfte auch
das entsprechend erforschte Wissen kaum je richtig
fühlbar werden.

Die akademische künstlerische Forschung darf sich erlauben,

ein sonderbares Dilemma zu vernachlässigen, das
sich in der Kunstpraxis stellt. Es betrifft nicht die
Forschungsarbeit, sondern deren Rezeption: sobald die
Arbeit als Forschung auftritt, wird sie nicht mehr ästhetisch
wahrgenommen. Umgekehrt ebenso, denn erscheint die
Arbeit als hoch ästhetisch, erblickt man darin keine
Forschung mehr. Man kann dieses Dilemma loswerden,
indem man es abstreitet. Damit wird allerdings eine
Gelegenheit verpasst, über wesentliche Unterschiede von
erklären und zeigen nachzudenken. Offenbar verändert
sich unsere Aufmerksamkeit gegenüber Objekten, je
nachdem, ob wir Erklärungen nachvollziehen müssen
oder unaufgefordert an ein Gezeigtes herantreten. Es
beleuchtet eine Verschiedenheit von intellektuellem
Verstehen und sinnlichem beziehungsweise ästhetischem
Urteilen. Naiv und absolut betrachtet ist das ästhetische
Urteil faszinierend, es erfolgt spontan, das heisst unmittelbar

und unanfechtbar. Es ist also weder auf Vermittlung

angewiesen, noch besteht Grund, es zu widerrufen.22
(Ich muss nicht wissen, was es ist, um mich zu begeistern;
fremde Urteile ändern nicht die Tatsache, dass es mich

ment pas référence au corps sensuel, mais à l'élaboration

d'une bibliographie. Si l'on n'a pas une véritable passion

pour de telles choses, il est peu probable que l'on
ressente un jour les connaissances recherchées.

La recherche académique artistique peut se permettre de

négliger un étrange dilemme qui se pose dans la pratique
de l'art, un dilemme qui ne concerne pas le travail de
recherche, mais sa réception : dès que le travail artistique

apparaît comme une recherche, il n'est plus perçu
esthétiquement. A l'inverse, si le travail apparaît comme
hautement esthétique, il n'est plus considéré comme
recherche. On peut se débarrasser de ce dilemme en le
niant. Cependant, ce serait manquer l'occasion de réfléchir

à la différence fondamentale qui existe entre expliquer

et montrer. Apparemment notre attention envers les

objets varie selon que nous devons suivre des explications

ou simplement aborder librement ce qui nous est
montré. Ce constat met en lumière la différence entre la
compréhension intellectuelle et le jugement sensuel ou
esthétique. Vu de manière naïve et absolue, le jugement
esthétique est fascinant ; il est spontané, c'est-à-dire
immédiat et sans appel. Ainsi, il est sans intermédiaire et
sans possibilité de recours, voire incontestable.22 (Je n'ai
pas besoin de savoir ce que c'estpour être enchanté ; les
jugements d'autres personnes ne changent pas le fait que cela

m'inspire). Si un jugement esthétique est communiqué, il
ne s'agit pas d'une assertion qui explique ou justifie.
Sinon, le jugement esthétique serait un argument, ce qui
n'est pas le cas. C'est précisément la compréhension
intellectuelle qui semble prendre en charge tout ce qui résulte
de la médiation et de la contestabilité de la pensée, de la
possibilité d'une critique, bref, du monde des arguments, si
l'on veut. Un travail artistique propose différentes
stimulations. Il ne fait aucun doute que l'attrait esthétique et
l'attrait intellectuel se complètent et s'influencent mutuellement.

Mais le fait que nous les vivions simultanément ou
uniformément est plutôt discutable. Même lorsque j'imagine

une recherche charismatique qui apporterait une
sorte de synthèse esthético-intellectuelle, je dois admettre

que je ne suis pas entièrement libre quand on me présente
des considérations, des explications (ce qui est normal
dans une recherche). A moins qu'il ne s'agisse d'une sorte
d'argument contemplatif.

27
Andrina Casutt Schwarzer. (Punkt)

Ich als Künstlerin würde mich als schwarzen Punkt bezeichnen. Ich besitze
keinen Anfang und kein Ende. Mein Weg ist endlos und trotzdem einfach.
Ich werde erst als schwarzer Punkt ersichtlich, wenn verschiedene Schichten
übereinander lagern. Denn mich als tiefen schwarzen Punkt gibt es nur in
einer Vielschichtigkeit. Jede Schicht hat einen Grauton, der eine Erfahrung,
Prägung oder Ausbildung widerspiegelt. Ich agiere als Innenarchitektin/
Szenografin aber auch als Künstlerin. Das eine hat Auswirkung auf das
andere. Denn alles ist miteinander verbunden. Je nach Blickwinkel bin ich
2D oder 3D. Ich kann analog oder digital sein. Ich kann Zeichen und
Symbol sein. Ich bin Akteurin, Beobachterin und Beraterin in eins. Es sind
keine Parallelwelten, denn die Schichten liegen übereinander. Erst dann
kann der schwarze Punkt entstehen. Erst dann kann ich - ich als Künstlerin -
agieren, wenn all diese Schichten übereinanderliegen.

Andrina Casutt, Fotografie in 3D Objekt umgewandelt, 2020, vom Bild (2D) zum Objekt (3D), Kunststoff



begeistert.) Wird ein ästhetisches Urteil mitgeteilt, handelt
es sich nicht um eine erklärende oder begründende Aussage.
Anderenfalls wäre das ästhetische Urteil ein Argument,
was nicht zutrifft. Dafür scheint das intellektuelle Verstehen

zuständig, welches gerade aus der Vermittlung und
Anfechtbarkeit des Denkens hervorgeht, der Möglichkeit
von Kritik, der Welt der Argumente, wenn man so will.
Eine künstlerische Arbeit stimuliert unterschiedliche
Reize. Dass sich ästhetischer Reiz und intellektueller
Reiz gegenseitig ergänzen, beeinflussen, dürfte ausser
Zweifel stehen. Ob wir sie jedoch gleichzeitig oder gleich-
mässig erleben, ist eher fraglich. Selbst bei der Vorstellung

einer charismatischen Forschung, die eine Art
ästhetisch-intellektuelle Synthese zustande brächte, muss ich
doch zugeben, dass ich nicht ganz frei bin, falls mir
Überlegungen, Erklärungen vorgelegt werden (was bei einer
Forschung zu erwarten ist). Es sei denn, es gäbe so etwas
wie kontemplative Argumente.

In der Kunstpraxis wird man weniger als Forscher, denn
als Unternehmer betrachtet, der ein Produkt anbietet.
Aus dieser Position heraus erlaubt es sich, jene akademischen

Abgrenzungen zu vernachlässigen, um dennoch
Kunst und Wissenschaft zu vergleichen, und zwar in
Bezug auf das Ergebnis. Das Ergebnis einer Forschung
lässt sich etwa als wissenschaftliche Entdeckung oder
Erfindung betrachten. Der Satz des Pythagoras ist
beispielsweise eine Entdeckung, aber keine Erfindung. Eine
Entdeckung bedeutet, etwas festzustellen, was bisher
unbekannt war. Entscheidend ist das Wörtchen bisher,
denn etwa Kontinente, Prinzipien oder Charakterzüge
sind schon da, wenn wir sie entdecken. Dagegen bedeutet
Erfindung, etwas einzuführen, was bisher noch nicht da

war. Bei Erfindung denken wir einerseits an eine gedankliche

Konstruktion, eine Vorstellung oder Narration und
andererseits an ein praktisches Ding, vielfach ein Gerät,
ein Mechanismus oder sogar ein Verhalten. Der Unterschied

von Entdeckung und Erfindung ist in Bezug auf
die Autorschaft relevant: Der Entdecker ist kein Autor.
Kolumbus hat Amerika nicht erfunden, sondern entdeckt
und Pythagoras ist nicht der Autor seines nach ihm
benannten Theorems. Der Entdeckername benennt das

Theorem, indem es an den Entdecker erinnert, doch es

handelt nicht von der Absicht eines Autors. Der Satz des

Dans la pratique artistique, on est moins considéré
comme un chercheur que comme un entrepreneur
proposant son produit. Dans cette perspective, il est permis
de négliger les délimitations académiques mentionnées

pour tout de même comparer l'art et la science, en terme
de résultat. Le résultat d'une recherche peut être considéré

comme une découverte ou une invetion scientifique.

Par exemple, le théorème de Pythagore est une
découverte, mais pas une invention. Une découverte
signifie que l'on constate quelque chose qui était
jusqu'alors inconnu. Le terme décisif est jusqu'alors, car
les continents, principes ou traits de caractère sont déjà
là, avant d'être découverts. Une invention, par contre,
signifie que l'on met au jour quelque chose qui n'existait
pas jusqu'alors. A propos d'une invention, on pense d'une
part à une construction mentale, une idée ou une narration

et d'autre part à une chose pratique, souvent un
dispositif, un mécanisme ou même un comportement.
La différence entre découverte et invention est
pertinente en termes de paternité : le découvreur n'est pas
l'auteur.23 Colomb n'a pas inventé l'Amérique, mais l'a
découverte, et Pythagore n'est pas le créateur, mais le
découvreur du théorème qui porte son nom. Le théorème

n'est pas le fruit de l'intention d'un auteur. Le
théorème de Pythagore fonctionne sans que nous ayons
besoin de savoir qui est Pythagore. Une découverte est

une chose étrange quand les choses sont déjà là - on les
découvre comme si on regardait sous une couverture.
Elle nous évoque la vérité puisqu'elle est découverte et
non inventée, c'est-à-dire non fondée sur une
quelconque paternité. Historiquement, les choses existent
depuis qu'elles ont été découvertes. Si l'on suppose que
la vérité est une invention, ou que les choses existent
simplement par leur découverte, la découverte et
l'invention coïncident. La question se pose alors de savoir
pourquoi il faut encore rechercher quand on découvre
ce que l'on invente et vice versa. Le fait que l'on ait
découvert des choses déjà existantes permet de conclure
qu'on en découvrira encore davantage. Nous ne les
connaissons pas encore, c'est tout.

En outre, le théorème de Pythagore n'est ni à vendre ni à

copier. On ne peut pas acquérirun résultat de recherche.24
Le théorème de Pythagore est comme un patrimoine

28
Mario Cavoli Berufsbild Künstlerin,

to be or not to be

Würde dieses Sein einen Berufsnamen bekommen dann, käme von der
Gesellschaft sofort der Schrei nach irgendeinem Berufsbild, das dann zu
Bedingungen und Ansprüchen seitens dieser Gesellschaft führen würde.

War Michelangelo Künstler?
Nein er war Kunsthandwerker.
Ohne sein Zutun wurden seine Arbeiten über Jahrhunderte grossartig
Kunst.

Ich bin auch ein gelernter Kunsthandwerker und mache:
Das was nur ich kann,
dann wird dies vielleicht
irgendwann
KUNST
Dann?
Oder eben auch nicht.

Mario Cavoli, Centaur, 2016



Pythagoras funktioniert, ohne dass wir zu wissen brauchen,

wer Pythagoras ist. Eine Entdeckung ist eine
seltsame Sache, wenn die Dinge schon da sind - wir decken
sie auf, als schauten wir unter eine Decke. Es erinnert an
die Wahrheit, falls sie entdeckt und nicht erfunden wird,
das heisst nicht auf Autorschaft beruht.23 Elistorisch
gesehen existieren Dinge, seit man sie entdeckt hat. Falls
man davon ausgeht, dass die Wahrheit eine Erfindung
sei oder Dinge bloss durch ihre Entdeckung existieren,
fallen Entdeckung und Erfindung quasi zusammen. Es

fragt sich dann, wonach noch geforscht werden soll,
wenn wir bloss entdecken, was wir erfinden, und umgekehrt.

Die Tatsache, dass man bereits vorhandene Dinge
entdeckte, erlaubt den Schluss, dass man auch weiterhin
welche entdeckt. Wir kennen sie einfach noch nicht, das
ist alles.

Der Satz des Pythagoras ist ferner weder zu verkaufen
noch zu kopieren. Man kann ein Forschungsresultat
nicht erwerben.24 Der Satz des Pythagoras gleicht einem
Kulturerbe, falls es als erinnerungswürdig gilt und dem
Markt entzogen wird. Das Theorem gehört allen, es ist
kollektives Eigentum. Es kann von Jeder und Jedem
benutzt werden. Dabei stellen wir fest: der Satz des

Pythagoras bleibt sich immer gleich, was auch immer wir
damit anstellen. Diese Form der Aneignung ist kein
wirklicher Besitz, ich kann ein Theorem weder stehlen,
noch verbrauchen oder vermehren. Ich kann mich damit
nicht rühmen oder sein wie es. Einem Forschungsresultat

kann ich nur durch weitere Forschung begegnen.
In der Sprache der Ästhetik ausgedrückt: es handelt sich
weniger um eine imitatio, sondern vielmehr um eine
aemulatio, das heisst ein Forschungsresultat wird nicht
nachgeahmt, sondern es wird ihm nachgeeifert. Es wird
überboten, ergänzt, aufneue Weise betrachtet, in anderen
Zusammenhängen gesehen.

Auf einmal begegnen wir der Frage nach dem Grund,
warum wir forschen. Leonardo Da Vinci soll gesagt haben,
die Malerei sei eine cosa mentale, die von sämtlichen
Wissenschaften lebt. Und: die Kunst sei ein Mittel zum
besseren Verständnis der Welt.15 Falls Forschung ein
solches Ziel vor Augen hat, erreicht sie es gewiss nicht durch
unsere frenetische Produktivität, unsere Versessenheit

culturel parce qu'il est considéré comme devant être retenu

et qu'on ne peut le monnayer sur le marché. Ce théorème

appartient à tout le monde, c'est une propriété
collective. Il peut être utilisé par chacune et chacun. Nous
constatons donc que le théorème de Pythagore reste le
même quoi qu'on en fasse. Cette forme d'appropriation
n'est pas un bien réel, je ne peux pas voler, consommer
ou multiplier un théorème. Je ne peux pas m'en vanter
ou être comme lui. Je ne peux contrer un résultat de
recherche que par des recherches supplémentaires. Exprimé

dans le langage de l'esthétique : il ne s'agit pas tant
d'une imitatio que d'une aemulatio, c'est-à-dire qu'un
résultat de recherche n'est pas imité, mais égalé. Il sera
dépassé, complété, d'une nouvelle manière, vu dans d'autres
contextes.

Tout d'un coup, on se pose la question de savoir pourquoi

on fait de la recherche. Léonard de Vinci aurait dit
que la peinture est une cosa mentale qui vit de toutes les

sciences. Et que l'art serait un moyen de mieux comprendre
le monde15 Si la recherche a un tel objectif, elle ne
l'atteint point par notre productivité frénétique, par notre
obsession pour les produits attractifs, dont nous savons
en même temps qu'ils sont fugaces, voire a priori obsolètes.

La recherche n'atteint pas son objectif par notre
collaboration à l'usure.

Martine Clerc

J > i- ïs- W» is.

•/ irlk SM-H, /y'A? #'î!
'à;Ä W '-'x

29
Le métier d'artiste suppose, indépendamment du savoir-faire, une capacité
créative qui ne peut trouver sa source que dans la quête de soi, la
confrontation à soi-même et à ses limites propres - avant la confrontation à

l'autre Si l'artiste cède aux modes, se conforme aux goûts ambiants, il

perd en authenticité, il « fabrique », fait peut-être un « métier » rentable,
mais sans véritable créativité.

Martine Clerc, sans titre, 2018, fusain sur papier, 90x75 cm. Photo : Martine Clerc, © 2020, ProLitteris, Zurich



nach attraktiven Produkten, von denen wir gleichzeitig
wissen, dass sie flüchtig, ja gar von vornherein obsolet
sind. Die Forschung erreicht ihr Ziel nicht durch unsere
Mitwirkung am Verschleiss.

1 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Ein Buch für Alle und
Keinen (1883), Frankfurt a.M. 1976, S. 37 (Kap I, Von den
Verächtern des Leibes), online: Nietzsche, Digitale kritische
Gesamtausgabe (eKGWB), www.nietzschesource.org/#eKGWB/
Za-I-Veraechter.

2 Gemeint ist hier der Ubergang vom sog. «linguistic turn»
(sprachanalytischer Zugang zu den Bildern, 1950-1980er Jahre) zum
sog. «iconic turn» (Bildzugang durch Gebrauchstheorien, seit den
1990er Jahren). Zitierte Ausdrücke in: Klaus Sachs-Hombach, Eva
Schürmann, Philosophie, in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.),
Bildwissenschaft, Frankfurt a.M. 2005, S. 119.

3 Pierre Bourdieu verwendet für die Intellektuellen mehrmals diese
Dreier-Formel, stets in derselben Reihenfolge, wobei er anstatt
«savants» (Gelehrte) manchmal «chercheurs» (Forscher) nennt. In:
Pierre Bourdieu, Contre-feux, Propos pour sen'ir à la résistance contre
l'invasion néo-libérale, Paris 1998; z.B. S. 32, 43, 91f., auf deutsch
erschienen: Pierre Bourdieu, Gegenfeuer, Wortmeldungen im Dienste
des Widerstands gegen die neoliberale Invasion, Konstanz 1998.
Seither auch erweiterte Neuausgaben.

4 Leo Trotzki, Die Intellektuellen und der Sozialismus (1910), eine
Rezension von: Max Adler, Der Socialisants und die Intellektuellen
(1910), 1923 (4. Aufl.), online: www.marxists.org/deutsch/archiv/
trotzki/1910/xx/intellekt.htm.

5 Max Weber, Wissenschaft als Beruf(Vortrag von 1917, veröffentlicht
1919), online: wikisource.org.

6 Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (1929), Frankfurt a.M. 2015
(9. Aufl.), III. Kap., S. 140. Das Wächter-Bild spielt auf ein
Gleichnis in Max Webers Vortrag an (vgl. Anm. 5), vgl. dessen
letzter Absatz.

7 Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (1937), in:
Ders., Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt
a.M. 1980, S. 40f.

8 Ingar Solty, Trägt Gramscis Begriffdes organischen Intellektuellen
noch?, in: Das Argument 280/2009, S. 110-115, online: https://www.
academia.edu/2532103). Die berühmtesten Stellen von Antonio
Gramsci in: Ders. Gefängnishefte, Hamburg 1991-2002, Band 7, Heft
12, § 1, S.

9 Ebd., S. 112.
10 Noam Chomsky, The Responsibility ofIntellectuals, in: The New York

Review ofBooks, February 23, 1967, online: www.chomsky.
info/19670223/; übers. d.V.

11 Ebd., vgl auch: Noam Chomsky: The responsibility ofprivilege, Talk
To AI Jazeera (2012), online: https://www.youtube.com/
watch?v=164zFyTuy_8. Die Frage nach der Verantwortung wird bei
(03:15) gestellt.

12 Noam Chomsky, Comprendre le pouvoir, premier mouvement, hg. von
Peter R. Mitchell und John Schoeffel, Brüssel 2006, S.183ff. Auf
deutsch erschienen: Eine Anatomie der Macht. Der Chomsky-Reader,
Hamburg 2004.

13 Bourdieu (wie Anm. 3), S. 7 (Au lecteur); alle Passagen übers. d.V.
14 Ebd., S. 16.
15 Ebd., S. 106.
16 Ebd., S. 91,62.
17 Ebd., S. 62f.
18 Pressetext von: Manifest der Künstlerischen Forschung, Eine

Verteidigung gegen ihre Verfechter, hg. von Silvia Henke u.a.,
Zürich 2020.

9
10

11

12

13
14
15
16
17
18

19

20
21
22

Friedrich Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra ; Premiere partie,
Des contempteurs du corps ; traduction par Henri Albert, 1903 ; en
ligne : www.fr.wikisource.org.
L'allusion concerne la transition du « tournant linguistique »
(approche analytique aux images par le langage ; années 1950-1980)
au « tournant iconique » (accès aux images par les théories
d'utilisation ; depuis les années 1990). Expressions citées dans : K.
Sachs-Hombach, E. Schürmann, Philosophie (Beitrag im
Sammelband: Bildwissenschaft), Suhrkamp, Frankfurt a.M., 2005,
p. 119 (Trad. cw).
Pierre Bourdieu utilise à plusieurs reprises cette série de trois pour
indiquer les intellectuels, toujours dans : le même ordre, remplaçant
parfois « savants » par « chercheurs » ; dans : Pierre Bourdieu,
Contre-feux, Propos pour servir à la résistance contre l'invasion
néo-libéral, Paris 1998 ; par ex. p. 32, 43, 91s.
Léon Trotsky, Les intellectuels et le socialisme, 1910 ; réponse à la
publication Le socialisme et les intellectuels (1910) de Max Adler; en
ligne : www.marxists.org/francais/trotsky/oeuvres/1910/09/
ltl9100900.htm.
Max Weber, Wissenschaft als Beruf(fr. Le métier et la vocation de
savant), conférence de 1917, publiée en 1919 ; en ligne en allemand :

wikisource.org.
Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (1929), Frankfurt a.M. 2015
(9. Aufl.), ch. III., p. 140. La métaphore du « gardien » fait allusion
à une parabole mentionnée par Max Weber dans sa conférence
(cf. note 5), dernier paragraphe.
Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie (1937), dans :

idem,. Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt
a.M. 1980, p.40s.
Ingar Solty, Trägt Gramscis Begriffdes organischen Intellektuellen
noch?', dans : Das Argument 280/2009, p. 110-115 (en ligne).
Passages célèbres dans : idem, Gefängnishefte, Hamburg 1991-2002,
vol. 7, carnet 12 § 1, p. 1500.
Ingar Solty, op. cit., p. 112.
Noam Chomsky, The Responsibility ofIntellectuals, dans: The New
York Review ofBooks, February 23, 1967 ; en ligne : www.chomsky.
info/19670223/ (trad. cw).
Noam Chomsky, op. cit.; cf : Noam Chomsky : The responsibility of
privilege, Talk To AI Jazeera (2012) ; en ligne : https://www.youtube.
com/watch?v=164zFyTuy_8. La question de la responsabilité est
posée 03:15.
Noam Chomsky, Comprendre le pouvoir, premier mouvement ; propos
recueillis par Peter R. Mitchell et John Schoeffel, Bruxelles, 2006,
p. 183ss.
Pierre Bourdieu, op. cit., p. 7 (Au lecteur).
Pierre Bourdieu, op. cit., p. 16.
Pierre Bourdieu, op. cit., p. 106.
Pierre Bourdieu, op. cit., p.91, 62.
Pierre Bourdieu, op. cit., p. 62s.
Communiqué de presse de : Manifest der Künstlerischen Forschung,
Eine Verteidigung gegen ihre Verfechter (par S. Henke et al.), Zürich
2020. Disponible également en version anglaise.
Julian Klein, Was ist künstlerische Forschung ?; en ligne : www.
kunsttexte.de (Auditive Perspektiven, Archiv, 2/2011), p. 1.

Julian Klein, op. cit., p. 5.

Expressions dans les textes de J. Klein, op. cit., p. 3.
Léon-Louis Grateloup, Problématiques de la philosophie, Paris 1995,
p.37.

exprimée dans le théorème de Pythagore est intemporellement
vraie, indépendamment du fait que l'on y croie ou non. Elle n'a pas
besoin d'être portée par quiconque. Elle est vraie depuis avant sa
découverte, comme une planète qui est en interaction avec d'autres
planètes avant même que quiconque ne l'ait vue. » Gottlob Frege,
Der Gedanke (La pensée), dans : Logische Untersuchungen (1918),
éd. par Günther Patzig, Göttingen, 1993 (4e éd.), p. 43s., trad, par
l'auteur.

30
Jan Czerwinski Erst abends die Mails anschauen. Diesen Visarte-Aufruf lesen. Meine Agen¬

da fotografieren, die auf dem Tisch liegt. Auf der Doppelseite das Berufsbild

Künstlerin vorfinden: ein paarmal in der Woche ins Atelier zum Malen,
in die Kunstschule zum Unterrichten, eine Ausstellung vorbereiten, Karton
rausstellen, den Kulturflyer der Genossenschaft verschicken, eine Ausstellung

einer Freundin und ein Konzert besuchen. Gleichzeitig noch ungeplant
privat, politisch und zufrieden sein.

Echte Künstleragenda! (Jan Czerwinski 2020)



19 Julian Klein, Was ist künstlerische Forschung?, online: www.
kunsttexte.de (Rubrik: Auditive Perspektiven, Archiv, 2/2011), S. 1.

20 Ebd., S. 5.
21 Verwendete Ausdrücke bei J. Klein, vgl. ebd., S. 3.
22 Léon-Louis Grateloup, Problématiques de la philosophie, Paris 1995,

S. 37.

wir im pythagoreischen Lehrsatz aussprachen, zeitlos wahr,
unabhängig davon wahr, ob irgendjemand ihn für wahr hält. Er
bedarf keines Trägers. Er ist wahr nicht erst, seitdem er entdeckt
worden ist, wie ein Planet, schon bevor jemand ihn gesehen hat, mit
andern Planeten in Wechselwirkung gewesen ist.» Gottlob Frege, Der
Gedanke, in: Logische Untersuchungen (1918), hg. von Günther Patzig,
Göttingen 1993 (4. Aufl.), S. 43f.
Den übertragenen Sinn von Wissen erwerben verwenden mehrere
Sprachen: en. acquire knowledge; fr. acquérir de la connaissance; it.
acquisire conoscenze; sp. adquirir conocimientos; pt. adquirir
conhecimentos.
Dok-Film: Leonardos geheimnisvolles Bildnis, von Luca Trovellesi
Cesana, Fr/It, 2018, Arte F., Zitate: (35:20) und (01:03:58). Zum
Forschungscharakter von Leonardo da Vincis Malerei vgl. auch: Da
Vinci, or not da Vinci? Das Rätsel um die Madonna (mit der Spindel),
von Frédéric Wilner, Arte F. 2018.

Le sens figuré de « aquérir de la connaissance » est utilisé dans
plusieurs langues : en. acquire knowledge ; it. acquisire conoscenze ;

sp. adquirir conocimientos ; pt. adquirir conhecimentos ; de.
Wissen erwerben.

25 Documentaire : Léonard de Vinci - Le portrait retrouvé, de Luca
Trovellesi Cesana, Fr/It, 2018, Arte F. ; citations : (35:20) et
(01:03:58). Par rapport au caractère de recherche de la peinture de
Léonard de Vinci cf.: Léonard de Vinci : Le chef-d'œuvre redécouvert,
(La Madone aux fuseaux), de Frédéric Wilner, Arte F. 2018.

Il concetto di intellettuale e l'arte:
tre prospettive

I
Che impressione fanno parole come «intellettuale» e

«intellettuali»? In che misura riguardano artiste e

artisti? Tre le prospettive che si aprono nel rispondere
a queste domande. La prima parte fa riferimento
al concetto oggi impopolare di «dualismo fra corpo e

mente», in contrasto con l'idea di un contesto
unitario. Dove ha sede l'intelletto? E che ruolo gioca
nel lavoro artistico l'impulso fisico, che non sia
concettuale o linguistico? Nasce da qui l'idea di un
«corpo animato» e di una «anima plastica». La seconda

parte tratta degli «intellettuali» intesi corne gruppo
sociale, del quale artiste e artisti fanno parte; il
riferimento non è all'arte «intellettuale», bensi ail'
impegno pubblico. Spesso gli intellettuali sono
considerati personaggi problematici o una classe socia¬

le problematica; l'immagine controversa dell'intellet-
tuale si riscontra in varie teorie del XX secolo, per
esempio in Trotskij, Weber, Mannheim, Horkheimer,
Gramsci, Chomsky e Bourdieu. La terza parte tocca
alcuni aspetti délia «ricerca artistica». In senso
più ampio ogni attività artistica put) essere considerata
una ricerca, se con questo s'intende un lavoro in
fieri che si sviluppa progressivamente e supera se

stesso. In senso più stretto si parla spesso di «ricerca
artistica» in ambito accademico. Questo ramo
indaga specifiche forme del sapere in relazione ai
Processi artistici, laddove questi si dififerenziano dai
criteri e dalle metodologie scientifiche affermando
la propria autonomia. Un confronto fra arte e scienza è

comunque illuminante quanto fecondo.


	Der Begriff des Intellektuellen und die Kunst - drei Annäherungen = Le concept de l'intellectuel et l'art - trois approches = Il concetto di intellettuale e l'arte: tre prospettive

