Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: 119 (2017)

Heft: -: Tour de Suisse

Artikel: Les beaux lendemains = Die schone Zukunft
Autor: Jelk, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les beaux lendemains
Christian Jelk

F

J’étais a Calais en février dernier, pour voir, dans le
contexte particulier de cette ville aujourd’hui, la sculp-
ture monumentale de Rodin réalisée en 1895 intitulée
« les bourgeois de Calais ».

Calais, ville rasée par les assauts germano-britannique
durant la seconde guerre mondiale ; Calais, balayée par
le vent glacial de I’hiver, le sable qui vole ; 'intemporalité
de ces corps de bronze pétris par Rodin. Les présences
furtives de tous ces invisibles, les migrants, comme des
lucioles, aspirés par un réve qui n’existe pas, ballet om-
niprésent de fantomes désemparés, mais, paradoxale-
ment vivants.

J’y suis arrivé un dimanche aprés-midi. Toutes les fa-
milles bourgeoises déjeunent au restaurant. Les rues
sont désertes. Sinon ces présences furtives, précarité
hallucinante tendue par cette ville ravagée par I’histoire
et les vents d’hiver. Ville morte, un décor des années cin-
quante. Pourquoi ces fantdmes sont-ils vivants ? Je veux
dire quel est le sens de cet « tre en vie » sur la partition
de ’humanité, qu’est ce qui se joue ici ? Ce mouvement
migratoire du sud vers le nord : L’humanité a ses débuts
a effectué ce méme mouvement. Une survie en condi-
tion extréme a nouveau. La mémoire est ici enfouie dans
des ventres de boue. Les grottes magiques de cet oubli
sont ici de tole et de baches qui claquent dans le vent.
On est bien loin de Lascaux ...

Cette situation de précarité extréme est trés proche de
ce que je ressens comme artiste en ce début de 21°m
siécle, en Occident, dans ce vide constitué par notre ci-
vilisation éteinte. Quelque chose d’essentiel est en train
de se jouer, et nous avons a y prendre part, car notre
rapport a la société, notre distance au contexte, celle-la
méme de notre pratique, de notre métier, nous porte
vers plus de lucidité, ou d’incompréhension, ce qui re-
viens au méme.

Die schone Zukunft
Christian Jelk

D

Im vergangenen Februar war ich in Calais, um Rodins
monumentale Skulptur Die Biirger von Calais, 1895 ent-
standen, zu besichtigen.

Calais, die Stadt, die wihrend des Zweiten Weltkriegs
durch die deutschen und englischen Angriffe vollig zer-
stort wurde; Calais, die Stadt, iiber die der eisige Win-
terwind hinwegfegt, Sand, der aufgewirbelt wird; die
Zeitlosigkeit dieser durch Rodin geformten und in Bron-
ze gegossenen Korper. Die heimliche Gegenwart all die-
ser Unsichtbaren, der Migranten, die wie Gliihwiirm-
chen angezogen von einem nicht existierenden Traum,
ein allgegenwirtiges Ballett hilfloser, aber paradoxer-
weise lebendiger Phantome tanzen.

Angekommen bin ich an einem Sonntagnachmittag.
Alle biirgerlichen Familien essen im Restaurant zu Mit-
tag, die Strassen sind verlassen. Nur diese heimlich Ge-
genwirtigen sind eine sinnestduschende Verunsicherung
in dieser von der Geschichte und den Winterwinden ver-
wiisteten Stadt. Eine tote Stadt, Dekor aus den 1950er
Jahren. Wieso sind diese Phantome lebendig? Ich mei-
ne, was ist der Sinn dieses «am Leben seins» auf der
Partitur der Menschheit, was wird hier gespielt? Diese
Migrationsbewegung von Siiden nach Norden: Die
Menschheit in ihren Anfingen hat dieselbe Bewegung
ausgefiihrt. Ein erneutes Uberleben unter extremen Be-
dingungen. Die Erinnerung ist hier im Schlamm begra-
ben. Die magischen Grotten dieses Vergessens sind hier
aus Blech und Blachen, die im Wind flattern. Man ist
weit entfernt von Lascaux ...

Diese Lage der extremen Ungewissheit kommt dem,
was ich als Kiinstler zu Beginn dieses 21. Jahrhunderts
im Westen empfinde, sehr nahe, in dieser Leere, die un-
sere erloschene Zivilisation darstellt. Es geschieht etwas
Wesentliches, und wir miissen daran teilnehmen, da un-
sere Beziehung zur Gesellschaft, unsere Distanz zum
Kontext, ja sogar zu unserer Praxis, zu unserem Beruf,
uns zu mehr Klarheit oder zu Unverstindnis fithrt, was
auf dasselbe hinausliuft.

112




Chapitre I Kapitel I
Je vais tenter de mettre a nu lartiste au 21°™¢siécle, en Ich werde versuchen, den Kiinstler des 21. Jahrhunderts

commengant par la vision classique de I’artiste ... Clas- zu enthiillen, beginnend mit der klassischen Vorstellung
sique mais persistante. eines Kiinstlers ... klassisch, aber hartnéckig.

( z l &

Vorsan- s Vorsag- Vsl
sz sz
1 Lartiste produit une ceuvre 1 Der Kiinstler schafft ein Werk ...
2 et il va la montrer. 2 und zeigt es.
pieon . gp een 2
“ e Soe 3z ‘ ‘4 St S0 3z %
O o 2 e o " rd
‘cz% z Q ‘@‘% £
S¥E - e -
ThsTiTUTVN T NSTITUTV
?l‘— ?l.—
3 Le support, qui permet a I’artiste de montrer son ceuvre, 3 Das Hilfsmittel, das es dem Kiinstler erlaubt, sein Werk zu zeigen,
est le plus souvent une institution. ist meistens eine Institution.
4 L’institution « définit » un public et par extension un 4 Die Institution «definiert» ein Publikum und im weiteren Sinn

rapport a la société ! einen Bezug zur Gesellschaft!




5 m;jmemwa

Kool WA SPE6sL
Mns 5?'9&1— ST V3 7
\ ¢ { \ ,
: 0@’0 el o l
|
‘z |
i
\ | |
\ 1924
N v ) eI b@(_,s S
eoanreonce 1 | L ok
¥E lozuige ¥
5 On peut lire deux mouvements : 1_'ccuvre comme miroir

de la société 2_en retour, une ...
et donc du statut de 'artiste.

6 au 21*siécle, le miroir est vide ... mais toujours montré
a travers le filtre d’une institution, qui choisit.

« reconnaissance » de I’ceuvre,

Je m’explique, et je pose la un premier postulat.

Premier postulat :
le vide de 'occident

Je pense que ce qu’on appelle I’art contemporain est un
territoire ravagé, dévalisé, sur lequel on peut, si I'on
veut, brasser des restes froids, comme des gamins dans
une décharge publique, s’inventer des histoires, des
monstres. Si séduisant que puisse sembler ce retour en
enfance, ¢a n’est pas la le métier, le role, de I’artiste. Je
parle bien d’une civilisation éteinte, dont les années no-
nantes n’ont eu de cesse de dessiner ’avis mortuaire,
avec un romantisme teinté de catastrophisme. Ce début
de 21%mesiecle, dont la scéne artistique est peuplée de
zombis hystérico-euphoriques (Jeff Koons et consorts),
se contente de contourer de profils vides les formes de
ce passé proches éteint, vantant la vanité a tout prix, le
brillant, I’étincellant : un éblouissement permanent pour
masquer la beauté et le silence immense du vide.

La forme creuse pourtant, le vide, est le point de départ
qui nous est laissé par la civilisation occidentale épuisée.
Cette chevauchée de quelques six siecles aura « servi » a
nous libérer de tant de croyances, d’histoires (de la chré-
tienté a la démocratie, la liste est longue mais tout est
biffé¢ désormais c’est trés bien ainsi), pour nous permettre
d’accepter le vide qui est au centre, qui nous habite.

5 20 Hetontess
Koroqupe WA ShSesL -
Mo ekl f il
oL / N l/
\\0?"0 e - — l
i
1 \ |
s,»’c
,__,-—--—‘—-/Vbl\‘rf' [ M{%ﬁ N‘f‘j

¥ 1 Yzuee

5 Man kann zwei Bewegungen lesen: 1) Das Kunstwerk als Spiegel
der Gesellschaft; 2) Im Gegenzug eine Anerkennung des Werks
und somit des Status des Kiinstlers.

6 Im 21. Jahrhundert ist der Spiegel leer ... ohne, aber immer gezeigt
durch den Filter einer Institution, die auswéhlt.

Ich erldutere dies ndher und stelle hier ein erstes
Postulat auf.

Erstes Postulat:
Die Leere des Westens

Meiner Ansicht nach ist das, was man die zeitgendssi-
sche Kunst nennt, ein verwiistetes, ausgepliindertes Ter-
ritorium, auf dem man, wenn man so will, Abfall auf-
withlen kann, wie dies Kinder auf einer o6ffentlichen
Schutthalde tun und sich dabei Geschichten und Mons-
ter ausdenken. So verfiithrerisch diese Riickkehr in die
Kindheit erscheinen mag, das ist nicht der Beruf, die
Rolle des Kiinstlers. Ich spreche von einer erloschenen
Zivilisation, deren Tod anzuzeigen die 1990er Jahre
nicht miide wurden, mit einer romantisch getéonten Ka-
tastrophenstimmung. Zu Beginn des 21. Jahrhunderts,
dessen Kunstszene von hysterisch-euphorischen Zom-
bies bevolkert ist (Jeff Koons und Konsorten), gibt man
sich damit zufrieden, die Formen dieser erloschenen na-
hen Vergangenheit mit leeren Profilen zu umreissen.
Dabei streicht man um jeden Preis die Eitelkeit heraus,
den Glanz, das Funkelnde: eine stindige Blendung, um
die Schonheit und die immense Stille der Leere zu ver-
schleiern.

Die hohle Form jedoch, die Leere, ist der Ausgangs-
punkt, der uns von der erschopften westlichen Zivilisati-
on hinterlassen wird. Dieser Parcour durch mehr als

114




8 R X sele €R
e EVaIT (b e
¥ SBNE, ocBnng
Z %' ’ et WiIE
S b \\ e 055
0 o
205 -,
T ey ﬂ
{
( E/PIESK N O ~ )
['oRNIRE ST N Psice, (5t CinsTep
WNE EfRgEsen IR, w '
OV ANGAGE  ePlE 2 wWwet @aw )
av NaT |E el -sTE Wl
5b Comment est-ce que ’on sort de 1a ? Lceuvre doit devenir
signe directe un langage propre qui doit nourrir le corps société.
6b Ce que j’évoquais plus haut, illustré 1a.
+ 2
g vi= (veeivoun.)
DNMKT TovT )
L
. T TevT es7
s — A T
PNNSOTL
|
; (e,;. T TRES
(25T & PoNT L= b

B W OVieATN s ia

soc’
) WRS GBS TElE 4

T Reprendre un peu de hauteur : 'artiste voit, ’artiste fouille,
trouve « ailleurs » des traces de possibles, fourmillement de vie,
dans la nuit de sa création.

8 Quelle institution irait montrer son néant, sa vacuité ? Quelle
société exposerait les preuves de son épuisement, de sa fin ?

C’est une déclaration un peu explosive, mais tout le
monde le sait, sans savoir vraiment qu’en faire.

Second postulat : réinventer la nuit

Pasolini, dans les années 1950, a écrit un texte sur la
disparition des lucioles de I’été romain. Une charge poé-
tique pour énoncer la disparition des consciences intel-
lectuelles et artistiques dans I’aprés-guerre italien porté
toujours par une vague brune fascisante. On voit au-
jourd’hui ou on en est. Georges Didi-Huberman, dans

sechs Jahrhunderte wird «dazu gedient haben», uns von
so viel Glauben und Geschichte (vom Christentum bis
zur Demokratie; die Liste ist lang, aber alles ist jetzt ge-
strichen, was im Ubrigen gut ist) zu befreien, um es uns
zu ermdglichen, die Leere, die im Zentrum steht, die in
uns wohnt, zu akzeptieren.

= Ds 200 sedle €8
ORE [EVENT A S SAY =
t STNE ocBeNe
\@, T WIE
s ' N\ Ve,
205
b Sec=i= g ﬂ
( EXPAEReN 0 - ) :
' ~
| ORNRE 3T N Psiz, (e Chsnet Wi
WE Eifhaeson IRk, gbg_ém_mm
a NT (E 08 -sas wal_ )

5b Wie kommt man davon weg? Das Werk muss zum
direkten Zeichen einer eigenen Sprache werden, die den Korper
Gesellschaft ndhren muss.

6b Das, was ich weiter oben erwihnt habe, ist dort illustriert.
+ 2
e Wi (O@W&)
DNNNKT TovT )
L]
L TeuT %3
i - A e
NS0T
|
: (ep BT TES
(' 25T \& PoNT Ly o b

B W OVicATN s ia
b BT T B R
C2 WRS GUESE Tels (f‘

7 Wieder etwas an Hohe gewinnen: Der Kiinstler sieht, der Kiinstler

sucht, findet «anderswo» Spuren von Moéglichem, Gewimmel von
Leben, in der Nacht seines Schaffens.

8 Welche Institution wiirde ihre Nichtigkeit, ihre Belanglosigkeit
zeigen? Welche Gesellschaft wiirde die Beweise ihres Nieder-
gangs, das Ende ihres Bestehens ausstellen?

115




son tres beau livre « Survivance des lucioles », qui com-
mence avec Pasolini et se termine dans les terrains vagues
de Calais, nous dit : Ce ne sont pas les lucioles qui ont
disparues, mais c’est ’éclat médiatique omniprésent qui
a tué la nuit, et donc le lieu ou le ballet des lucioles peut
étre vu.!

A nous de réinventer la nuit ...

1 g

L Q E O AT VSHE,
\ oanE A vl
A%( poul. b SodsiE
c'és,- uie D=Paviives
L e ToTaE b2 LMRNSR
e 1= Dor INSITUN @S
“}9 K (ﬁt)cz.;w;-”wliur
B e
€T PRI Tood 1- Dot RIMES MORES

= MowE  ¢heckecHs
ENalE  pur TOBUES
Boubbsugas bv Pass

(A GARNE .. )

MAAT
9 L'institution est (pourtant) le filtre entre 'ceuvre et sa
perception par la société ...
10 Retour au chapitre I donc : nous avons : I’artiste, ’ceuvre et le

« socle » institutionnel comme filtre sur le public-société.

Ce constat m’améne au troisiéme postulat :
le hold-up de la culture

Le dernier refuge de légitimité du politique, c’est la
culture. Je répéte : La culture est le dernier lieu ou les
politiciens ont I'illusion de faire quelque chose. Place
forte dans laquelle les élus sont triés sur le volet pour
respecter une certaine « tradition », un systeme de « va-
leurs » — du divertissement en I’occurrence, mais surtout
structure qui décide a qui distribuer les bons points de
subventionnement. Vous voyez 1a ce Hold-Up halluci-
nant ? Et nous autres artistes nous laissons faire, séduits
pour certains par I'idée d’entrée dans ce Panthéon qu’on
appelle la Culture désabusés pour les autres a I’idée de
devoir réinventer la roue. Mais la culture n’existe que
parce qu’il y a des artistes qui produisent une ccuvre, qui
réagissent au monde dans lequel ils vivent ... Il y a une
interface a repenser, a reconstruire, fondamentalement.

Dies ist eine etwas explosive Aussage, aber alle wissen
es, ohne wirklich zu wissen, wie damit umzugehen ist.

Zweites Postulat: Die Nacht neu erfinden

Pasolini schrieb in den 1950er Jahren einen Text iiber
das Verschwinden der Glithwiirmchen aus dem rémi-
schen Sommer. Er nutzte diese poetische Metapher, um
das Verschwinden intellektuellen und Kkiinstlerischen
Bewusstseins in der Nachkriegszeit in Italien zu veran-
schaulichen, die immer noch getragen wurde von einer
braunen faschistoiden Welle.

Man sieht heute, wohin das gefiihrt hat. Georges Didi-
Huberman schreibt in seinem wundervollen Buch Uber-
leben der Gliihwiirmchen, das mit Pasolini beginnt und
mit dem «Dschungel von Calais», dem Fliichtlingslager,
endet: Nicht die verschwundenen Glithwiirmchen sind
es, sondern die omnipridsenten Breaking News der Me-
dien, welche die Nacht umgebracht haben, und damit
den Ort, an dem der Tanz der Gliihwiirmchen beobach-
tet werden kann.!

Es liegt an uns, die Nacht wieder neu zu erfinden ...

1 g

U ’\ Q & G- ST vsbE,

DANE A Vel
..
s

C'ésr wie DEPavives

ToTME D LARNSR

- DU ANSTTUN eNS
(A B LTSN r

R PRARAS

D 4] —

gup'wké? ¢'\ececkt= E (W:‘Lf\ “’:‘J
ENahE AUY TORUES = i
Boulbcaunkss Dv Passs
Mk

9 Die Institution ist (trotzdem) der Filter zwischen dem Werk und

dessen Wahrnehmung durch die Gesellschaft ...

10 Zuriick zu Kapitel I also. Wir haben: Den Kiinstler, das Werk und
den institutionellen «Sockel» als Filter zum Publikum / zur Ge-
sellschaft.

116




Kibes

l'bﬁ*ﬂ‘:"—.

A ZeT PRAY NS
ToURS (ES Sods
(oM «N
fEVFEREw SAAL
3 SAeTEL,

e g7 VAN

| 'apsTE Do
TouT  #5 AN

11 Ainsi, lartiste, qui est pergu dans toute société, en dehors de
la civilisation occidentale, comme un révélateur social et spirituel,
ici est vain. L’artiste doit TOUT ré-inventer.

@

Soms CES

COWGIT peailleg
ceb ¥
| Mt

WM sEE : 4
T -l beub

s § taar TN
(VL

12 Comment l’artiste au 21éme siecle fait-il pour vivre ... sans les
béquilles « bougeoises » et institutionnelles.

Diese Feststellung fithrt mich zum dritten Postulat:
Hold-up der Kultur

Das letzte legitime Refugium der Politik ist die Kultur.
Ich wiederhole es: Die Kultur ist der letzte Ort, wo Poli-
tiker die Illusion haben, etwas zu bewirken. Eine Fes-
tung, in der die Gewihlten sorgfiltig ausgesucht wur-
den, um eine gewisse «Tradition», ein «Werte»-System
zu respektieren — eigentlich ein Zeitvertreib im vorlie-
genden Fall —, aber insbesondere eine Struktur, die ent-
scheidet, wem Subventions-Gutscheine verteilt werden.
Sehen Sie dieses halluzinierende Hold-up? Und wir
Kiinstler lassen es einfach mit uns geschehen, manche
verfiihrt von der Idee des Zugangs zu diesem Pantheon,
das man Kultur nennt, andere enttduscht durch die Idee,
das Rad wiedererfinden zu miissen.

Aber die Kultur existiert nur, weil es Kiinstler gibt, die
Werke schaffen, die auf die Welt, in der sie leben, reagie-
ren ... Es gibt eine Schnittstelle, die es fundamental zu
tiberdenken und neu aufzubauen gilt.

piNES,
| DNRSTE,

an Zer PRSY 0}"}
TOURS (ES Sodsh
(oMIE «N
fEVGRTEw SAAL
| SHLTEL,

i€ e VAN

L ‘ppSTE DT
TeuT B2 ANBNTA

11 So ist der Kiinstler, der in jeder Gesellschaft ausserhalb der west-
lichen Zivilisation als sozialer und spiritueller Entdecker
wahrgenommen wird, hier ohne Sinn. Der Kiinstler muss ALLES
neu erfinden.




Quatrieme postulat :
le travail et la posture de I’artiste

Je veux citer ici Jean-Luc Godard : il nous dit que dans
la vie de I’artiste il y a d’un c6té le travail, et de ’autre la
posture. La posture c’est faire un film de temps en temps.
Le travail, nous dit-il, est seul ce qui compte, c’est le
bourdonnement permanent de la création. Enoncé diffé-
remment par Georges Didi-Huberman dans « passés ci-
tés par JLG » : « Travail ou statut ? Fécondité heuris-
tique ou position d’autorité ? Mouvement sans fin de
Part comme expérience (comme expérimentation) ou
fixation d’un role de I’artiste comme personnage (comme
institutionalisation) ? (...) Mais qu’emporte avec elle
cette fatale oscillation ? Qu’est ce qu’elle nous dit de la
figure de l'artiste aujourd’hui ? (...) De la possible mise
en ceuvre commune d’une poétique et d’une poli-
tique ? »?

U

£

A

ToT, NECESKABSS,
Pokzok b'vl
BoulsERSRUANY
soan. &7 O
CUE |

L 25T \E Pus Az
pook E PReBuel,

A D LssswAt,

13 L’ Artiste est, necessairement, porteur d’un bouleversement so-
cial, et de culture. Il es le plus « avancé » pour le percevoir, il doit
s'assumer.

Je veux dire ici que nous devons dépasser notre ventre,
sortir cette nuit qui nous habite et la déverser sur le
monde. Faire de cette poésie dense qu’est la nuit de la
création une charge sur le vide politique, faire que notre
activité artistique soit le dessin de notre vie méme.

ADDENDA : visarte est politique

L’éclatement social en ce début de XXI*™¢siécle est sans
pareil dans I'histoire de 1’Occident. La question de la

@

= szmé 723
COWNGA ez
<
‘NAlSTE,
w0 GEE =

. W
£ jrarToNe

T -l pou
e .

12 Wie schafft es der Kiinstler des 21. Jahrhunderts, ohne die
,biirgerlichen® und institutionellen Kriicken zu leben?

Viertes Postulat:
Arbeit und Haltung des Kiinstlers

Ich mochte dazu Jean-Luc Godard zitieren: Er sagt uns,
dass es im Leben eines Kiinstlers auf der einen Seite die
Arbeit gibt, auf der anderen die Haltung. Haltung be-
deutet, von Zeit zu Zeit einen Film zu drehen. Aber die
Arbeit allein zdhlt, sagt er uns. Sie ist der stindige Mo-
tor der Kreativitidt. Anders ausgedriickt durch Georges
Didi-Huberman in Passés cités par JLG: «Arbeit oder
Status? Heuristische Fruchtbarkeit oder Position der
Autoritidt? Bewegung der Kunst ohne Ende als Erfah-
rung (als Experiment) oder Festlegung einer Rolle des
Kiinstlers als Figur (als Institutionalisierung)? [...] Aber
was nimmt diese fatale Oszillation mit sich? Was sagt sie
uns iiber die Figur des Kiinstlers heute? [...] Uber die
mogliche gemeinsame Umsetzung einer Poetik und ei-
ner Politik?»?

118




forme de notre visibilité est fondamentale en ce début de
XXTItme si¢cle. La forme appartient au champ politique
de Partiste, car elle appartient au regard de 'autre, a la
maniére dont Dartiste, dont visarte, peut &tre pergu.
C’est donc le champ politique qu’il faut questionner.
Quel est le licu d’existence, d’action, de visarte, et donc
d’un corps d’artistes ? Les abords des musées, des gou-
vernements ? S’agit-il de jouer les courtisans des « élites »
politiques ou institutionnelles ? Je crois que nous de-
vons affirmer notre indépendance, et notre autorité, de
groupe. Nous sommes une entité sociale incroyable,
nous sommes un champ politique.

Et alors, comment voulons-nous &tre vus ? Qu’est ce que
nous voulons donner a voir ? Nous devons en cette an-
née de jubilé définir ce champ d’action, pour lui-méme,
pour nous-mémes, et non en miroir des institutions
culturelles ou acteurs politiques suisses. Ce sont ces der-
ni¢res qui doivent étre le reflet de notre action.

Par extension, cette question rapportée a I'individu ar-
tiste : Quelles sont les interfaces de I'oeuvre a sa visibilité
auyjourd’hui ? (Voila une des raisons pour lesquelles
nous avons voulu intégrer les curateurs indépendants
dans visarte.) Pourquoi I’artiste ne se demande-t-il pas
ou et comment son ceuvre doit &tre vue ; comment il
VEUT gérer cette interaction avec le monde, avec le re-
gard de l’autre ? Les conditions de visibilité de son ceuvre
aujourd’hui constituent pourtant son potentiel de vie
hors de I'intimité de sa création.

Comment un artiste fait-il pour vivre au 21™si¢cle ? La
structure de mécénats des siécles passés, puis le contexte
de bourgeoisie cultivée, qui a porté celui des galeries
d’art, et bien tout cela est mort aujourd’hui. Il reste :
bourses, prix, résidences, concours art & batiment,
comme autant de dépendances institutionnelles. La li-
berté revendiquée de I’artiste a mal a son intégrité ...
visarte a édité un petit cahier bleu cette année. Presqu’un
manifeste a lui seul : définir des conditions cadres dans
lesquelles I’artiste devrait travailler. Trivial : quel musi-
cien irait jouer gratuitement, quelle troupe de danse irait
se produire sans cachet. Les artistes visuels font cela
tous les jours, flattés que leurs oeuvres soient « prises »
dans telle ou telle exposition, espérant peut-&tre que
cette présence d’'un morceau de leur oeuvre leur per-
mette un jour de vendre ... Le 80 % des artistes visuels
ne « vivent pas de » leur art, mais d’expédients, petits

|

t
[ bRYYST=

ToT, NBCESA OIS,
Pkl b'wl
[PV I« VED)
soan\ |, &7 0=
COE |

(L 25T \E PWS Auslxe
P’UL (£ mﬂm/
Ao D LA,

13 Der Kiinstler ist notwendigerweise Trager einer sozialen und kul-
turellen Verdnderung, er ist am weitesten fortgeschritten
(on the edge), um sie wahrzunehmen, er muss sie aufnehmen.

Ich m6chte damit sagen, dass wir uns liberwinden sollen
und aus der Nacht, die in uns wohnt, heraustreten und
sie iiber die Welt ergiessen miissen. Wir miissen aus die-
ser dichten Poesie, welche die Nacht des Erschaffens
darstellt, eine Ausdrucksweise machen fiir die politische
Leere, erreichen, dass unsere kiinstlerische Tatigkeit die
Zeichnung unseres eigenen Lebens ist.

ADDENDA: visarte ist Politik

Die soziale Zersplitterung zu Beginn dieses 21. Jahrhun-
derts sucht ihresgleichen in der Geschichte des Westens.
Die Frage nach der Form unserer Sichtbarkeit ist zu Be-
ginn dieses 21. Jahrhunderts fundamental. Die Form
gehort zum politischen Bereich des Kiinstlers, da sie
zum Blick des anderen gehort, zur Art, wie der Kiinstler,
und auch visarte, wahrgenommen werden kann. Deswe-
gen muss das Feld der Politik hinterfragt werden. Wel-
ches ist der Existenz- und Handlungsort von visarte als
Zusammenschluss von Kiinstlern? Das Verhalten der
Museen, der Regierungen? Geht es darum, die Hoflinge
der politischen oder institutionellen «Eliten» zu spielen?
Ich bin der Ansicht, dass wir unsere Unabhingigkeit
zeigen miissen und unsere Autoritdt als Gruppe. Wir
sind ein unglaubliches soziales Gebilde, wir sind ein po-
litischer Mitspieler.

Also: Wie wollen wir gesehen werden? Was wollen wir
sehen lassen? In diesem Jubildiumsjahr miissen wir ein

119




boulots, ou griace a I’enseignement. Quelle place pour
Pactivité artistique dans notre société, effectivement ?
C’est ce que je veux dire lorsque je parle d’interaction
politique : un monde a inventer, et ce, dés I’école d’art
assurément.

Paradoxalement, mais pas tant que cela en vérité, dans
un monde du tout visuel les artistes visuels sont menacés
de disparition, d’invisibilité ... Retour au miroir. Plus de
glace, plus rien qui retienne 'image : c’est le monde, son
image méme, qui disparaissent, et c’est a nous, plasti-
ciens, qu’il appartient de le redessiner. Chaque jour ’ar-
tiste par son expression met en jeu la relation a ’autre.
Le chemin qui meéne de la cause mentale a ’oeuvre in-
carnée, « déposée sur le monde » et image du monde est
un processus éminemment politique ... ¢’est pourquoi la
question du politique ne se pose pas a I’artiste, elle est en
lui ... par contre la question de la politique reste ouverte.

Il ne sert a rien de scander des messages politiques aux
autorités politiques ; il est d’'une extréme nécessité par
contre de se réunir autour de nos médiums, de notre ex-
pression artistique pour penser notre devenir, et par la
nous positionner, c’est a dire faire notre place dans le
champ social et politique actuel, champ qui oscille entre
les ruines froides de la démocratie et le Luna Park tota-
litariste du néolibéralisme ...

Je dois dire que nous n’avons pas d’autre choix que
d’étre engagés, dans ce monde qui nous est donné, livré
en pature ; nous n’avons pas d’autre choix que d’étre
corrompus. La pureté, la pudeur, n’existent plus depuis
la traversée du 20°™ si¢cle et tous ses holocaustes ...

Il a été donné a I’espéce humaine, ou plutdt : une part de
la substance de I’étre humain est de lire le monde et la
capacité de le révéler par inscription d’une trace dansée,
musicale ou dessinée sur celui-ci, en celui-ci 35 000 ans
apres ces premiéres traces dessinées, les baches claquent
sous le vent du Nord ; 35 000 ans aprés ces premieres
traces dessinées, la science, un des modes de lecture du
monde, nous confirme ce que d’autres civilisations
mettent en ceuvre depuis longtemps, comme les taoistes
par exemple, a savoir que 99,9 % de la matiere est
constituée ... de vide. Notre présence est une trace sub-
tile sur ce vide. Aujourd’hui, en 2016, on pourrait dire
ainsi que notre activité artistique est le dessin de notre
vie méme, donné a voir, laché, au cceur d’'un monde qui

Handlungsfeld definieren, fiir uns, und nicht als Spiegel
der kulturellen Institutionen oder der schweizerischen
politischen Akteure. Es sind Letztere, die der Spiegel
unseres Handelns sein miissen.

Im erweiterten Sinn bezieht sich die Frage auf das Indi-
viduum Kiinstler: Welches sind die Schnittstellen des
Werks zur Sichtbarmachung heute? (Das war einer der
Griinde, weshalb wir die unabhéngigen Kuratoren in vi-
sarte integrieren wollten.) Weshalb fragt sich der Kiinst-
ler nicht, wo und wie sein Werk gesehen werden soll;
wie er diese Interaktion mit der Welt, mit dem Blick des
anderen handhaben md6chte? Die heutigen Bedingungen
der Sichtbarmachung seines Werks stellen ja schliess-
lich sein Lebenspotenzial ausserhalb der Intimitét sei-
nes Schaffens dar.

Wie schafft es ein Kiinstler im 21. Jahrhunderts zu le-
ben? Die Struktur des Mézenatentums der vergangenen
Jahrhunderte und anschliessend der Kontext der kulti-
vierten Bourgoisie, der zu Kunstgalerien gefiihrt hat, all
dies ist heute tot. Was bleibt, sind Stipendien, Preise,
Werkjahre und Ateliers, Wettbewerbe fiir Kunst und Bau
sowie viele institutionelle Abhingigkeiten. Die vom
Kiinstler geforderte Freiheit bedroht dessen Integritit.
visarte hat dieses Jahr ein kleines blaues Heft herausge-
geben. Beinahe ein Manifest fiir sich: eine Definition der
Rahmenbedingungen, unter denen der Kiinstler arbei-
ten sollte. Trivial: Welcher Musiker spielte gratis, welche
Tanztruppe trite ohne Gage auf? Die visuellen Kiinstler
tun dies jeden Tag, geschmeichelt, dass ihre Werke in die
eine oder andere Ausstellung «aufgenommen» werden,
in der Hoffnung vielleicht, dass diese Priasenz eines Teils
ihres Werks es ihnen eines Tages erlaubt, zu verkaufen
... 80% der visuellen Kiinstler «leben nicht» von ihrer
Kunst, sondern schlagen sich irgendwie durch, mit klei-
nen Arbeiten oder weil sie unterrichten. Welcher Platz
wird in unserer Gesellschaft dem Kunstschaffen wirk-
lich eingerdumt? Das meine ich damit, wenn ich von po-
litischer Interaktion spreche: Es gibt eine Welt zu erfin-
den, und dies unbedingt schon ab der Kunstschule.

Paradoxerweise sind in einer total visuellen Welt die vi-
suellen Kiinstler vom Verschwinden bedroht, von der
Unsichtbarkeit, in Wirklichkeit vielleicht weniger, als es
scheint ... Zuriick zum Spiegel: Kein Glas mehr, nichts
mehr, was das Bild zuriickhilt. Es ist die Welt, ihr ei-
gentliches Bild, das verschwindet, und es fillt uns, den

120




s’échafaude des traces de chacune de nos actions artis-
tiques a tous, pulsations qui donnent corps naissant sur
ce vide magistral qui nous est offert.

De grandes expositions comme les magiciens de la terre
en 1989, ou construire des mondes ou encore il Palazzo
Enciclopedico Biennales de Venise, ont posé des ques-
tions collectant des ceuvres, des interventions d’artistes,
conscientes jusqu’a un certain point de cette vacuité am-
biante, omniprésente, mais voilée par I’éclat étincelant,
fantasmatique, du divertissement et cherchant finale-
ment a exposer, comme dans un supermarché, le « pro-
duits disponibles », pour boucher les trous peut-étre ...
faute de mieux.

Si ’exposition peut jouer le role de mastic, ’activité ar-
tistique requiert Iivresse du vide ... Justement nous,
artistes, (nous seuls ?), détenons les instruments, notre
métier, qui permettent I’exploration de ce monde a
naitre. Découvrir ’Amérique, aller sur la Lune n’étaient
que des plaisanteries, je vous I’assure. L’artiste doit au-
jourd’hui construire sa relation a ’autre : Les structures
institutionnelles ou mercantiles ont elles aussi été sacca-
gées (ou doivent I’étre). Elles sont toujours asservies au
pouvoir en place (ici et maintenant, le grand divertisse-
ment, du pain et des jeux pour tous) Partiste qui a
conscience de la malléabilité du monde qu’il observe et
dessine a le « devoir » de dessiner également la plate-
forme politique qui donne acceés a sa «lecture du
monde ». J’entends politique comme la stricte construc-
tion d’une relation a I’altérité, et donc I’ébauche d’une
structure sociale. Et nous sommes la dans quelque chose
d’absolument neuf: L’artiste comme acteur absolu, to-
tal, de son expression ET du champ d’action de celle-ci ;
I’artiste comme vecteur absolu, total, d’une société a ve-
nir ... Et non pas une bouteille a la mer sur 'océan du
marché de I’art.

L’artiste au 21°™ siécle est un individu conscient d’étre
livré a soi-méme par son action sur le monde, sans plus
aucun acces possible a la vanité ...

1 Georges Didi-Huberman, survivance des lucioles, éd. de Minuit
2009, p. 50.

2 Georges Didi-Huberman, JLG, passés cités, éd. Minuit 2015
(L’Eil de I'histoire, 5), p. 30.

3 A noter que pour certains 'ivresse de la gloire semble captivante :

elle ne ’est que par la conscience de la chute, de I'effondrement
qui menace en permanence ...

bildenden Kiinstlern zu, es wieder neu zu zeichnen. Je-
den Tag setzt der Kiinstler durch seine Arbeit die Bezie-
hung zum anderen aufs Spiel. Der Weg von der Idee
zum Werk, das «in der Welt deponiert wird», und das
Bild der Welt ist; dieser Weg ist ein eminent politischer
Prozess ... Daher stellt sich die Frage des Politischen
dem Kiinstler nicht, sie ist in ihm ... Hingegen bleibt die
Frage der Politik offen.

Es niitzt nichts, vor den politischen Behorden politische
Botschaften zu skandieren; hingegen ist es von elementa-
rer Wichtigkeit, unsere kiinstlerischen Medien zu verei-
nen um unseren kiinstlerischen Ausdruck, unsere zu-
kiinftige Entwicklung zu iiberdenken, und uns so zu
positionieren. Wir miissen unseren Platz in der aktuellen
sozialen und politischen Gesellschaft einnehmen, einer
Gesellschaft, die oszilliert zwischen den kalten Ruinen
der Demokratie und dem totalitiren Luna Park des Neo-
liberalismus ...

Meiner Meinung nach haben wir keine andere Wahl, als
uns in dieser Welt zu engagieren. Wir haben keine ande-
re Wahl als korrumpiert zu werden. Die Reinheit, die
Scham existieren seit dem Verlauf des 20. Jahrhunderts
und all seinen Opfern nicht mehr ...

Es wurde der Menschheit geschenkt oder eher: ein Teil
des Menschseins ist es, die Welt zu lesen und die Fihig-
keit zu haben, sich durch Hinterlassen einer getanzten,
musikalischen oder gezeichneten Spur in ihr sichtbar zu
machen. 35’000 Jahre nach diesen ersten gezeichneten
Spuren flattern die Blachen im Nordwind; 35’000 Jahre
nach diesen ersten gezeichneten Spuren bestdtigt uns
die Wissenschaft, was andere Zivilisationen seit langem
wissen, zum Beispiel die Taoisten, nimlich das Wissen,
dass 99,9% der Materie aus Leere bestehen. Unsere An-
wesenheit ist eine subtile Spurin dieser Leere. Heute, im
Jahr 2016, konnte man also sagen, dass unsere kiinstle-
rische Titigkeit die Zeichnung unseres Lebens selbst ist.
Kunst, gezeigt, losgelassen, im Zentrum einer Welt, die
auf den Spuren jeder unserer kiinstlerischen Handlun-
gen aufbaut, ein Pulsieren, das Korperwerdung bedeutet
fiir diese gewaltige Leere, die man uns anbietet.

Grosse Ausstellungen wie les magiciens de la terre im
Jahr 1989 oder Welten bauen oder auch il Palazzo En-
ciclopedico an der Biennale di Venezia haben Fragen
aufgeworfen, indem sie Werke, Interventionen von

121




Kiinstlern, gesammelt haben und sich bis zu einem ge-
wissen Punkt dieser herrschenden Belanglosigkeit be-
wusst wurden. Sie ist omniprésent, wird aber durch den
funkelnden phantasmatischen Glanz der Unterhaltung
verschleiert. Und schliesslich versuchen die Ausstellun-
gen, wie in einem Supermarkt, die «zur Verfiigung ste-
henden Produkte» zu zeigen, um vielleicht mangels Bes-
serem die Locher zu stopfen ...

Wenn die Ausstellung die Rolle des Kitts iibernehmen
kann, verlangt die kiinstlerische Aktivitdt die Trunken-
heit der Leere ... ? Genau wir, die Kiinstler, nur wir, ha-
ben die Instrumente, unseren Beruf, welche die Erfor-
schung dieser entstehenden Welt erlauben. Amerika zu
entdecken, zum Mond zu fliegen, war nur ein Scherz
dagegen, das versichere ich IThnen. Der Kiinstler muss
heutzutage seine Beziechung zum anderen aufbauen:
Auch wenn die institutionellen oder merkantilen Struk-
turen vernichtet werden (miissen). Sie sind immer der
herrschenden Macht unterworfen (hier und jetzt die
grosse Unterhaltung, Brot und Spiele fiir alle). Der
Kiinstler, der sich der Anpassungsfahigkeit der Welt be-
wusst ist, die er beobachtet und zeichnet, hat die
«Pflicht», auch die politische Plattform zu zeichnen, die
Zugang zu seiner «Lesart der Welt» bietet. Ich verstehe
Politik als den strikten Aufbau einer Beziehung zur Ver-
dnderung und somit den Entwurf einer sozialen Struk-
tur. So haben wir etwas komplett Neues: den Kiinstler
als absoluten, totalen Akteur seines Ausdrucks und sei-
nes Tatigkeitsfeldes. Der Kiinstler als absoluter, totaler
Vektor einer zukiinftigen Gesellschaft ... Und nicht eine
Flaschenpost des Kunstmarktes.

Der Kiinstler des 21. Jahrhunderts ist ein Individuum,
das sich bewusst ist, durch seine Handlung in der Welt
sich selber iiberlassen zu sein, ohne jeden mdoglichen
Zugang zur Eitelkeit ...

1 Georges Didi-Huberman, Uberleben der Glithwiirmchen,
Paderborn 2012.

2 Georges Didi-Huberman, JLG, passés cités, éd. Minuit 2015
(L’Eil de I'histoire, 5), p. 30.

3 Anzumerken ist, dass fiir einige die Trunkenheit des Ruhms

erstrebenswert erscheint. Sie ist es nur durch das Bewusstsein des
Falls, des Zusammenbruchs, der stindig droht ...




	Les beaux lendemains = Die schöne Zukunft

