Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art
Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (2002)

Heft: 1: Bad Girls go everywhere ; Good girls go to heaven
Artikel: Technologie und kulturelle Grenzen

Autor: Lin, Lana / Schindler, Annette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-624843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-624843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ist der sexuelle Diskurs so wichtig, weil er etwas Unmittelbares in
einem ausldst und eine sexuelle Befriedigung suggeriert, wenn
man ein sexuell aufgeladenes E-Mail liest. Es ware aber falsch,
daraus zu schliessen, dass es den Korper ersetzt. Der Koérper ver-

schwindet nicht, sondern ist total prasent in der Schrift.

Soki: (...) Im Kontext der globalisierten Wirtschaft werden die
Frauen zur Ware gemacht, als Folge dieser Technologie. Sie for-
dert den mihelosen Transport und die Information der Kaufer;
sie erlaubt den Agenten, bei potenziellen Kunden in der globalen
Gemeinschaft Werbung fur Frauen und Kinder zu machen. Es
gibt Agenten, die von einer Gemeinschaft zur andern gehen und
«mail order brides» (Braute, die per Versandkatalog bestellt
werden kdnnen) rekrutieren. Angefangen hat das eigentlich als
Brieffreundschafts-Klub, als legitimer Brieffreundschafts-Klub,
und bis heute sind sich manche Madchen und Frauen nicht
bewusst, dass sie ausgenutzt und angepriesen und ans Internet
verkauft werden. Die meisten dieser Unternehmungen sind orga-

nisierte Handlerringe.

Kérper reisen durch verschiedene Sphéren
ziehen durch transnationale Rdume

auf Einkaufstour fir einen anderen Kérper
er bedeutet Begehren

er bedeutet Lust

Kérper werden Bilder

Kérper werden Woérter

Korper werden Codes

kulturell kodiert

immer

ein einfaches elektronisches Geréat
erlaubt es, Kérper zu bestellen

tiber Grenzen hinweg

liber Beamte hinweg

tiber transnationale Dréhte

hin zum richtigen Ort

aus Interviews mit Rosi Braidotti, Philosophin, Utrecht
Yvonne Volkart, freie Kunstkritikerin und Kuratorin, Zirich
Socorro Ballesteros, Internationale Organisation fiir

Migration, Manila

Interview mit Lana Lin von Annette Schindler: Technologie und kulturelle Grenzen

Eine der spezifischen Qualitdten der neuen Medien ist, dass sie
kulturelle und politische Grenzen (iberwinden kdnnen, die flr
Individuen zuweilen geschlossen sind. Per E-Mail kénnen wir mit
Personen auf der andern Seite des Erdballs kommunizieren,
auch wenn wir uns eine Reise dorthin nicht leisten kénnten.
Emigrantinnen nutzen solche Mdglichkeiten, um mit ihrer Kultur
und ihren Familien in ihren Herkunftsléndern in Kontakt bleiben
zu kénnen. Flr solche Grenziberschreitungen werden etwa
Videos verwendet, die glnstig zu machen sind und sich leicht
per Post verschicken lassen. Die amerikanisch-taiwanesische
Kunstlerin Lana Lin greift in ihren Videoarbeiten auf ihre eigene
Umgebung zuriick sowie auf die Erfahrung, zwei kulturelle
Identitéten, die taiwanesische und die amerikanische, zu leben.
Eine Erfahrung, welche sie mit einem ansehnlichen Anteil der

Bevdlkerung westlicher Lander teilt.

Die beiden Videos, zu denen Lana Lin fir dieses Interview

befragt wurde, sind im [plug.in]-Wohnzimmer einsehbar:

7

«Taiwan Video Club» (Video, 14. Min. 1999, englisch)
fokussiert eine Gemeinschaft von in den USA lebenden asiati-
schen Frauen, welche Videobander von taiwanesischen Fern-
sehsendungen austauschen. Tagliche Sendungen, unter ande-
ren die Adaptation literarischer Klassiker und folkloristischer tai-
wanesischer Opern, verbinden die Immigrantinnen, die eine
gemeinsame Vergangenheit haben. lhr internes Distributions-
system von Raubkopien markiert einen Wendepunkt in der
Geschichte des Konsumenten-Videos: Geschichten, die einst
von Mund zu Mund weitergegeben wurden, werden nun von
Videorecorder zu Videorecorder weitergereicht.

«Mysterial Power» (4-Kanal-Video-Installation, 2000;

53 Min. Video, 2002) ist eine persodnliche Recherche von Wissen,
das durch die Interaktion mit Familie, Spiritualitdt und dem tag-
lichen Leben in Taiwan entstanden ist. Zum Projekt angeregt hat
die jugendliche Cousine der Kiinstlerin, Seherin wieder Willen,
welche mit einem lokalen taiwanesischen Gott kommuniziert. Sie
steht zwar im Zentrum der Arbeit, bildet aber gleichzeitig deren

abwesendes Zentrum.



Annette Schindler: Einer der wichtigsten
Aspekte der Medien ist ihre Distribution.
Via Internet kann man mit Menschen aus
fernen Kulturen kommunizieren, denen
man vielleicht niemals persdnlich begeg-
nen wirde. Allerdings war schon Video
imstande, zu reisen und Grenzen zu Uber-
schreiten, die den Menschen vielleicht
verschlossen sind. In ihrem Werk Taiwan Video Club spielt die-
ser Umstand eine wichtige Rolle. Kannst du die Funktion von
Video in diesem Werk erlautern?

Lana Lin: Im Mittelpunkt von Taiwan Video Club steht die
Mitwirkung meiner Mutter in einer selbst organisierten Gemein-
schaft asiatischer Einwanderer, die in den USA leben und dort
Videos mit Aufzeichnungen vom taiwanesischen Fernsehen aus-
tauschen. Diese sparsamen Senioren schicken ihren Freunden
und Verwandten in Ubersee unbespielte Videokassetten en gros.
Die Angehdrigen zeichnen fur sie pflichtbewusst téglich ausge-
strahlte TV-Epen auf, darunter Adaptionen von literarischen Klas-
sikern und taiwanesischer Volksopern, und schicken sie ihnen
dann zurlck. Fir mich bedeutet dieser interne Vertrieb von
Raubkopien einen Wendepunkt in der Geschichte des Videokon-
sums, indem heute Geschichten, die einst von Mund zu Mund

Uberliefert wurden, von Recorder zu Recorder Uberliefert werden.

AS: Inwiefern ist Video in der Lage, das verlorene kulturelle Um-
feld wettzumachen? Inwieweit erflillt es die Funktion der Kom-
munikation unter Emigranten?

LL: Bis zu einem gewissen Punkt verbindet der Video-
tausch meine Mutter mit anderen Einwanderern, die ihre heimat-
liche Kultur und eine gemeinsame Vergangenheit teilen. Als
Medium, das potenziell auch Fantasien verkérpert, kann Video
die Diskrepanz zwischen gelebter Erfahrung und kultureller
Erinnerung teilweise Uberbriicken. Ich denke, es kann in gewis-
ser Hinsicht ihre Sehnsucht nach der Vergangenheit befriedigen,
auch wenn diese Vergangenheit inzwischen dem Bereich des
Imaginédren angehort. Das Videoband kann auch als Speicher-
medium fUr wiederaufbereitete Erinnerungen dienen. Gleichzeitig
ist es auch ein Gegenstand, der sich abnitzt. Wahrend Video
eine Verbindung zur Vergangenheit wahrt, ist es doch auch ein
Medium, das zur Vervielfaltigung bestimmt ist. Darum war es fiir
mich ein geeignetes Medium zur Darstellung von Parallelen zwi-

schen der Ubertragung und Zersetzung von Videobildern einer-

72

seits und dem Prozess der Einwanderung
und Assimiliation andererseits. Aber
damit ist der Prozess noch nicht zu Ende.
Indem es degeneriert, wird Video zu
etwas anderem. Darin liegt das Potenzial
der Migration. Im Laufe der Migration
hauft der Migrant heterogene Erfahrungen
an, die ihn verandern kdénnen. Die meis-
ten von uns nehmen mehrere Subjektivitaten gleichzeitig fiir sich
in Anspruch und leben auch darin. Dieses Konstrukt aus mehr-
fachen Subjektivitaten wollte ich mit Hilfe meiner eigenen Pro-
duktion von mehrschichtigem Video, Farbveranderungen und

der Plastizitat des Bildes darstellen.

AS: Gibt es ein Gegenstilick zu den Videos, die aus Taiwan in die
USA reisen? Etwas, das aus den USA nach Taiwan gelangt?
LL: Ich kann bestimmt nicht fiir Taiwan oder die USA spre-
chen, und so spreche ich vom Standpunkt einer Unkundigen
aus. Ich mochte deine Frage problematisieren, denn sie spricht
genau das an, was du vorhin erwahnt hast: die Frage der Distri-
bution. Ideen und Objekte reisen in dieser von Medien und
Technologie bestimmten Welt nicht mehr in eine bestimmte
Richtung. Wir missen deshalb den Transport oder Import sol-
cher Ideen oder Objekte in einer Weise diskutieren, die tber die
binare Opposition hinausgeht. Sie kdnnen an mehreren Orten
gleichzeitig existieren, und die Urspriinge von Einfliissen sind
nicht statisch, sondern ergeben sich aus Konfrontationen, die
wiederum nicht linear verlaufen. Es lasst sich ein Impuls ausma-
chen in Richtung rasche Modernisierung, Hypermedien und
Entwicklung von Technologien, der im Westen hochgehalten
wird. Dieser hat sich weltweit so stark durchgesetzt, dass ande-
re Nationen, wie Taiwan, die USA in diesem Streben vermutlich
Uberfligelt haben und als Vorreiter angesehen werden mussen.
Ich halte es fUr sehr ergiebig, die gegenseitige Befruchtung sol-
cher Einflisse zu erforschen — nicht unbedingt zwischen Staaten
wie Taiwan und den USA, sondern zwischen Vorstellungen von
Tradition und Fortschritt, zwischen Regionen von ungleicher
wirtschaftlicher oder politischer Macht — und die Auswirkungen
solcher Einflisse in diesen gegensétzlichen Lebensraumen zu

untersuchen.

AS: Wie thematisierst du diese gegenseitige Befruchtung in dei-

nem Werk?



LL: Eine Sequenz in meinem Werk Mysterial Power ist ein
Beispiel flr diese gegenseitige Befruchtung. Ich dokumentiere
die Bestattung meiner Grossmutter in Taiwan, die sich als eklek-
tische Mischung aus traditionellen und importierten Einfllissen
gestaltet. Bei der Bestattung zwirbelt der Kapellmeister einer
Blaskapelle seinen Taktstock und gibt den Einsatz fur Auld lang
syne (ein schottisches Volkslied Uber Abschied und Erinnerung).
Es kommt zu einer radikalen Gegenuberstellung, denn die Me-
lodie der Blaskapelle wird zu Ende gespielt mit traditionellen
chinesischen Instrumenten, wéhrend der Sarg sich in die Erde
hinuntersenkt. Ich streiche heraus, dass solch scheinbare Ge-
gensétze eigentlich Verwandlungen in kulturelle Mischformen
darstellen. In einer meiner neueren Video-Installationen, No
Power to Push Up the Sky, «lbersetze» ich das Massaker vom
Tiananmen-Platz mit Hilfe seiner Darstellung in den Medien so-
wie mehrerer wértlicher Ubersetzungen eines Interviews mit
einem chinesischen Studentenanfiihrer. Da interessiert mich, wie
Text als Darstellung eines Ereignisses in die Ferne reist und sich
dabei verwandelt, von seiner urspriinglichen Quelle in Beijing,
1989, zu Sprechern, die diese Quelle im Jahr 2000 in den USA
und Kanada interpretieren. Gleichzeitig werden wir Zeugen einer
Interpretation aus einer anderen Richtung, indem westliche
Schlagzeilen von den Ereignissen im Fernen Osten berichten.

Catherine Russell erzéhlt in ihrem Buch Experimental
Ethnography davon, wie Kultur nie verloren geht, sondern nur
neue Formen annimmt. Ich teile diesen Standpunkt und versu-
che, diese gegenseitige Befruchtung sowohl formal als auch
inhaltlich auszudriicken. Die Mannigfaltigkeit, die sich daraus
ergibt, erweitert die Parameter meiner Arbeit. Ich habe Werke
geschaffen, die als Video, Diavortrag und Essay oder Installa-
tion, CD-ROM und Internetprojekt koexistieren. Um dem anmas-
senden Anspruch auf eine essenzialistische Ganzheit zu wider-
stehen, schaffe ich Werke, die in einem Dialog mit sich selbst
stehen und bei denen kein einzelns Stiick an und fir sich voll-

sténdig ist.

AS: In Mysterial Power dokumen-
tierst du die Begegnung mit deiner
Cousine in Taiwan, die ein Medium ist
und in die Zukunft blicken kann. Mich
interessiert dabei besonders, wie du das
Element von Ubersetzungsprogrammen

in diese Erzéhlung integriert hast. Kannst

du etwas zu deiner Erfahrung mit dieser Software und zu deren
Rolle in Mysterial Power sagen?

LL: Das Computerprogramm demonstriert das Versagen
einer wortlichen Ubersetzung, da manche Wérter die Software
des Computers verwirren und als unverstandlicher Text erschei-
nen. Die Software enthiillt die Grenzen, Unterschiede und Zu-
gangsprobleme zwischen verschiedenen sprachlichen Gemein-
schaften und kulturellen Erfahrungswelten. Mein Einsatz der
Technologie hebt hervor, wie das Reisen zwischen verschiede-
nen Sprachen und Kulturen fir uns die Erfahrung von Differenz
bedeuten kann. Sie lasst erkennen, was wir als selbstverstand-
lich erachten, wie viel wir auf Grund unserer technologischen
und sprachlichen Privilegien wissen, und welche Machtverhalt-
nisse selbst einer simplen Tétigkeit wie dem Versenden eines
E-Mails innewohnen. Sprache ist nicht ein durchschaubares
Kommunikationsmittel. Die Unzulanglichkeit der Ubersetzung ist
ein Mittel, mit dem sich diese Probleme augenféllig darstellen

lassen.

AS: Fur mich hat Mysterial Power auch viel mit dem Scheitern
der Kommunikation zwischen den Kulturen zu tun. Was bedeu-
tet diese fiir dich als Taiwan-Amerikanerin der ersten Genera-
tion? Bist du eher optimistisch oder pessimistisch in Bezug auf
die Frage, ob Technologie uns helfen kann, kulturelle Grenzen
zu Uberbrticken?

LL: Ich hiite mich davor, eine essenzialistische Vision zu
entwerfen, wonach die Gemeinschaften von den Schwierigkeiten
der Kommunikation erlést werden; zu behaupten, dass die
Kommunikation zwischen den Kulturen in Form einer nahtlosen
Ubertragung stattfinden kann, wére eine utopische Vision. Es
liegt im Wesen von Kulturen, einander und sich selbst zu wider-
sprechen. Diese Vielfalt innerhalb und unter Kulturen ist es doch,
was produktiven und fortschrittlichen Dialog und Austausch
nahrt. Daher halte ich es fiir die Aufgabe von uns Kulturschaf-
fenden, wachsam zu bleiben und Formen
der Auseinandersetzung zu entwickeln,
welche unsere eigenen Voraussetzungen
in Frage stellen. Gleichzeitig sollten wir
uns nach Kraften bemihen, andere so
umfassend zu erkennen, wie wir nur kdn-
nen, im Bewusstsein um die Beschrankt-
heit unserer eigenen Perspektive und

Erfahrung. Wenn wir anderen Kulturen die



Hand entgegenstrecken wollen — sei es auch mit den besten
Absichten — und wir uns dabei von den Aspirationen unserer
eigenen Kultur antreiben lassen, so werden wir scheitern, egal,
wie wichtig und selbstverstandlich diese Werte auch zu sein
scheinen. Dann wird die Technik nur dazu dienen, Grenzen zu
Uberwachen und zu wahren. Aber die Technik ist nicht der Feind
— sie ist ein Wissen, das sich in Bahnen lenken lasst, und es

kommt entscheidend darauf an, welche Richtung wir ihr geben.

Denn richtig gelenkt, fliesst sie mit ebenso viel Kraft in die
Unterstltzung und Férderung kultureller Eigenheiten und politi-

scher Autonomie.

Dieser Text unterliegt der Open Publication License Version 1.0
(http://opencontent.org/openpub/) und darf gemass ihrer Bestimmung

weiterverwendet werden.

Auszlige aus einem unverdffentlichten Artikel von Barbara Liem: Bilder suchen eine Geschichte

Reaktionen auf Video als neues Medium in einer polynesischen Gesellschaft

Barbara Liem ist visuelle Ethnologin. lhr
Interesse bezieht sich nicht auf Kunst,
sondern auf die Art und Weise, wie Bilder
kulturell verwendet werden, welche Be-
deutung ihnen in verschiedenen Kulturen
beigemessen werden. Ein Thema, das flir
Kunst und Kinstler von héchster Rele-
vanz sein sollte, gerade in einer Zeit, in
der das Internet uns erméglicht, tber kul-
turelle Grenzen hinweg zu kommunizieren, und in der auch lokal
verschiedene Kulturen lernen miissen, miteinander zu koexistie-
ren.

Im vorliegenden Text beschreibt Liiem ihre Erfahrung auf
der Insel Nanumaga im polynesischen Inselstaat Tuvalu und die
Art und Weise, wie (iber die Videobilder Bestandteile von deren
Kultur verstehbar wurden, die der Ethnografin sonst vielleicht
verborgen geblieben wéren. Liiem hat aber auch Projekte in
Basel realisiert, die sichtbar machen, dass kulturelle Differenzen
im Gebrauch von Bildern nicht nur in fernen Landen zu lokalisie-

ren sind, sondern auch in unserer ndchsten Umgebung.

Der Rahmen

Der Inselstaat Tuvalu, einst als Ellis-Inseln bekannt, ist eine
Gruppe von neun flachen Koralleninseln im Zentralpazifik mit
einer Landmasse von insgesamt 26 km? und einer Gesamtbe-
volkerung von rund 8500 Personen. Auf allen Inseln ausser einer
spricht man Dialekte einer polynesischen Sprache. Auf Nanu-
maga, einer der nordlichen und entlegeneren Inseln, wohnen

etwa 650 Menschen auf 2,6 km?. (...)

Auf Grund traditioneller und mytho-
logischer Legitimation ist die Inselbevol-
kerung in funf Clans oder fale aufgeteilt,
die Uber spezialisiertes Clan-Wissen ver-
fugen und_ in der Gemeinschaft verschie-

dene Aufgaben erfilllen. Die fale funktio-

nieren viel mehr wie kooperative Familien
gruppen als wie strikte Verwandtschafts-
einheiten. Es gibt keine strengen Gesetze
Uber Heirat ausserhalb des fale, und man weiss von einzelnen
Fallen, wo Individuen nach Streitigkeiten das fale gewechselt
haben. Es herrscht jedoch ein starkes Gefihl der Solidaritat
gegentiiber dem eigenen fale, die auch mit grossem sozialem

Druck durchgesetzt wird. (...)

Das Projekt «Faka Nanumaga»

Bei meinem dritten Besuch auf Nanumaga brachte ich eine klei-
ne halbprofessionelle Video-8-Kamera mit, in der Absicht, Video
als Forschungsinstrument zu verwenden. Zu jenem Zeitpunkt
hatte ich bereits Uber ein Jahr auf Nanumaga verbracht und war
Mitglied einer Familie geworden und damit einer der fale, der
Kalava, zugeteilt worden. Nanumaga ist eine stark performative
Kultur, wie andere polynesische Gesellschaften auch, und es
war sehr schwierig gewesen, im Nachhinein Uber diese Darbie-
tungen zu sprechen, da ich weder die Grammatik der Bewegun-
gen noch deren Semantik verstand. Meine Absicht war, tagstber
zu filmen und am Abend Uber die Ereignisse zu sprechen. Ich
hatte auch vor, die Kamera einzusetzen, um visuelle Belege fur

meine Forschung Uber traditionelles Wissen und politische



	Technologie und kulturelle Grenzen

