
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1989)

Heft: 2

Artikel: Bewusstwerdung der Künstlers in der Gegenwart = Prise de conscience
de l'artiste dans l'époque actuelle = Formazione della conscienza
dell'artista nel mondo contemporaneo

Autor: Grossert, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-624388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-624388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bewusstwerdung
des Künstlers in der
Gegenwart
Die Überschrift zu diesem Vortrag um-
reisst die gestellte Thematik wörtlich
und genau. Er handelt von drei Begrif-
fen, die zueinander in Beziehung gesetzt
werden:
1. Der Frage nach dem Wesen der Be-

wusstwerdung und wie deren Zu-
standekommen sich entwickelt.

2. Die Umschreibung des Begriffes der
Gegenwart und was dieses Alltägli-
che an sich ist.

3. Dem Künstler, im Spannungsbereich
zwischen Bewusstwerdung (seiner
eigenen) und der Gegenwart. Der
daraus folgenden Wirkungen im
Künstler und durch den Künstler.

Zur ersten Frage:
Was heisst hier Bewusstwerdung, wie
vollzieht sie sich, wie kann diese über-
haupt entstehen?
Bewusstheit, Bewusstsein, seiner Tat
bewusst sein, unbewusstes Tun, bewus-
stes Tun, Bewusstlosigkeit, Überbe-
wusstsein, Unterbewusstsein, Selbstbe-
wusstsein, kollektives Bewusstsein.
Alle diese Begriffe haben gemeinsam,
dass sie eine Art von Wissen bezeich-
nen, ein Wissen aber, dass wir uns nicht
mit einfachem lernen, z. B. eines Stoffes,
aneignen können. Eher haben sie etwas
mit begreifen zu tun, in dem Sinne, dass
sie ein Begreifen, ein Wissen über uns
selber, über einen inneren Zustand, ein
Selbstverstehen bezeichnen.
Bewusst-werdung:
Durch den Begriff Bewusstwerdung
wird eine weitere Dimension, die eines
Vorganges einer Bewusstwerdung hin-
zugefüht. Aber auch Anstrengung ist
herauszuhören, da wir Bewusstheit
nicht ohne weiteres besitzen, sondern
diese in immer wieder erneuten Prozes-
sen erarbeiten müssen. Beobachten wir
die im Begriff enthaltene Bewegung
gründlicher, lässt sich feststellen, dass
diese nach innen zielt. So konnte man
Bewusstwerden dem sich Innewerden
gleichsetzen. Ein Vorgang, bei dem ein
werdendes Innenbild in die Gewissheit
des Wissens hineinwächst.
Der Vorgang des Bewusstwerdens ist
auch immer ein körperlicher Vorgang,
ein Anfüllen mit Selbstsein. Aus diesem
Angefülltsein, diesem Innensein heraus
gelingt es in eine ununterbrochene Aus-
einandersetzung, eine Reflexion, das
heisst, Spiegelung mit dem Aussensein,
zu treten.
Das Spannungsverhältnis von Innensein

und Aussensein ist aber die Vorausset-
zung zur Bewusstwerdung.
Ein reines Selbstbezogensein, welches
auch ohne Bilder vor sich gehen müsste,
da alle Innenbilder aus der Anschauung
kommen, führt zu einem, in sich Krei-
sen, dass die reine Verfinsterung zur
Folge hat. Erst das Ausgesetztsein im
Aussen erzeugt eine Bewegung auf die
Bewusstwerdung hin.
Alles, was wir von der Aussenwelt wis-
sen, erfahren wir durch Informationen.
Vorerst durch Sinneswahrnehmungen,
die mit dem Körper gemacht werden:
Sehen, tasten, riechen, hören, schmek-
ken. Auf einer höheren Stufe werden
daraus:
beobachten, betrachten, lesen, fühlen,
empfinden, zuhören, vielfältige Informa-
tionen, die auf uns eindringen, die wir
uns zu eigen machen oder wieder aus-
scheiden.
Da nun aber unsere Umwelt fortwäh-
rend komplexer wird, müssen wir, um
dieser gerecht zu werden, ein gestreutes
Informations-Paket zusammensuchen
und erarbeiten.

Die bewusste Auseinandersetzung mit
diesen Informationen - der Aussenwelt
gegenüberstehen, das in sich aufneh-
men und verarbeiten erzeugt Bewusst-
werdung.
Bewusstwerdung ist ein Kreislauf: Aus-
senwelt - Wahrnehmung - aufnehmen

- verarbeiten - reflektieren, spiegeln,
überlegen, Projektion - wirken, machen,
erzeugen, Erfahrung - warhnehmen.
Dieser Kreislauf ist in gewissem Sinne
auch die Beschreibung des schöpferi-
sehen Prozesses und kann sich in der
Einsamkeit des Ateliers im intimen kurz-
geschlossenen Kreis vollziehen.
Mit diesen Überlegungen berühren wir
eine existenzielle Grundfrage über den
Künstler, seine seelisch-geistige Eigen-
art und die künstlerische Arbeit.
Die Frage stellt sich, ob es richtig ist, zu
fordern, dass der Künstler einenteils
über sich selber und seine Beziehung
zur Aussenwelt, andernteils über sein
künstlerisches Arbeiten und sein Werk
Bewusstheit und klares Wissen erlangen
soll, oder ist es eher wünschenswert,
dass dieser ganz und gar im Unbe-
wussten verharrt und aus einem intuiti-
ven Fühlen und Ahnen heraus lebt und
arbeitet?
Gibt es heute überhaupt Künstler, die
sich konsequent gegenüber ihrer Sozie-

tät und damit auch gegenüber ihrer Zeit
distanzieren?
Noch wichtiger die Frage: «Ist es mög-
lieh, dass da einer seine Umwelt ignorie-
rend autonom, aus sich heraus lebt und
kreiert?» Sind wir in der Lage aus uns
selber Welt zu sein und der Aussenwelt
nicht zu bedürfen?
Sicher! Oft kann uns eine Art von Sehn-
sucht nach weltfernen Enthabensein
überfallen, doch entspringt diese Vor-
Stellung einem romantischen Künstler-
bild, mag auch individuelle Veranlagung
als Voraussetzung haben.
Es fällt schwer, sich vorzustellen, dass
es in unserer Zeit möglich ist, ohne
Überlegung über sich und seine Arbeit
ohne Selbstbefragung und Infragestel-
lung seiner Umwelt künstlerisch zu ar-
beiten. Ob dies aber auf eine streng in-
tellektuelle oder aufgrund eines gesamt-
heitlichen Empfindungs- und Denkvor-
ganges, einer intuitiven Art von Refle-
xion (Reflexion - Spiegelung) geschieht,
unterscheidet das grundsätzliche Ziel
der Bewusstwerdung nicht.
Je mehr wir uns die Bezugsmöglichkei-
ten vom Innensein - Aussensein auf
vielfältigste Art vorstellen, umso deutli-
eher erscheint unser schicksalhaftes
Verschweisstsein mit unserer Zeit, mit
der Gesellschaft, in der wir leben. Selbst
die wildeste, extremste Opposition ge-
gen eine Zeit beruht auf dem Sosein
dieser Zeit und ist eine Folge, also im-
mer ein, wenn auch ein nicht bejahen-
des Produkt dieser Zeit.
So kommen wir zur Frage nach der Ge-
genwart, der wir also ganz und gar aus-
geliefert sind.
Vor Jahren, am Anfang meiner künstle-
rischen Arbeit, neugierig gegenüber der
stetigen Bewegung der Zeit, begann ich
über die Bezeichnungen Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft nachzudenken.
Ich fand, wie sicher schon viele vor mir,
dass die Vergangenheit das an mir Vor-
beigegangene bezeichne, die Zukunft
das auf mich Zukommende und die Ge-

genwart das mir gegenüber Wartende
sei, dass dieses Warten aber nur ein
Hauch von Sekunde ist, der nicht dauert,
sofort vergeht, immer wieder neu wird
durch das auf uns Zukommende.
Dieses Erlebnis, dass die Zukunft kein
Volumen hat, sondern der ständig sich
wandelnde, momentane Ort zwischen
Zukunft und Vergangenheit ist, hat mich
damals tief beeindruckt, meine Ruhe in
Frage gestellt und tut es immer noch.

38



Aber so sind wir bestimmt. So ist das
Leben, ein stetiges Vorwärtsgehen in

das Unbekannte.
Kaum eine Zeit aber führte das Momen-
tane der Gegenwart so drastisch vor Au-
gen, wie die unsere.
Betrachten wir unsere Zeit, unsere Um-
weit, unsere Zivilisation, was ist mir ihr
in den letzten zehn Jahren geschehen,
z. B. im elektronischen Bereich, angetan-
gen vom Computer bis zum elektroni-
sehen Bild, dem Video. Diese existierten
zwar schon, waren aber nur mit gross-
ten Schwierigkeiten und kostspieligem
Aufwand verwendbar. Heute liegen sie
auf der Strasse. Der Einbruch der Elek-
tronik in unser Alltagsleben verwandelt
dieses grundlegend und hat einen gros-
sen Einfluss auf unser Denken. Die Inva-
sion der Automaten verändert unser
tägliches Verhalten. Immerzu erneut 1er-

nen wir unbekannte und unsichtbare
Vorgänge zu manipulieren, mit Fiktion
umzugehen! Die Entdeckungen der Wis-
senschaften, z. B, Astrophysik, Biologie,
Gentechnologie der letzten 20 Jahre ver-
änderten und verändern fortgesetzt un-
sere Welt und in ihr die Situation des
Menschen.
Abwegige utopische Vorstellungen, die
wir vor zehn, zwanzig Jahren ahnungs-
voll träumten, sind heute wissenschaftli-
che oder sogar technische Wirklichkeit.
Morgen ist bereits alles wieder veräm
dert. Wenn ich heute eine Maschine kau-
fe, ist sie in ein bis zwei Jahren veraltet.
Die Gegenwart hat weniger Volumen
denn je. Sie überholt sich täglich selbst
sichtbar im Alltag.
Die Schnelligkeit mit der die Lebensum-
stände durch den Menschen selber her-
vorgerufen, diesem aber nicht fassbar
verwandelt werden, erzeugt unterbe-
wusste existenzielle Angst. Die Men-
schensehnsuch, dem Augenblick Dauer
zu geben, das unbändige Hoffen und
Bemühen um ein wenig Sicherheit und
das tägliche Erleben des Gegenteils (der
Unmöglichkeit Dauer zu bewirken) führt
zur Verzweiflung besonders, wenn keine
bewusstwerdende Arbeit geleistet
wurde.
Hier entsteht Aufgabe und Verantwor-
tung des Künstlers. Durch die Konfron-
tation mit dieser Gegenwart, im Einbrin-
gen der vielfältigsten Informationen,
durch das Verarbeiten dieser Informa-
tionen und Erkennen der stetigen Ver-
Wandlung der Wirklichkeit, leistet er Be-

wusstwerdungs-Arbeit. Wie auch im

Wissen darum, dass die Gegenwart ein
momentaner Ort zwischen Zukunft und
Vergangenheit ist, diese Bewusstwer-
dungs-Arbeit nie endet und er sich nie
auf einen gesicherten Bewusstseins-Be-
sitz zurückziehen kann.
Die Forderung, dass künstlerisches Ar-
beiten eine vielfältige Information über
die verschiedensten Wissensgebiete
voraussetzt. Dass der Künstler sich mit
dem neuesten Stand von Informationen
auseinandersetzt, will nicht heissen,
dass er einer Sucht nach Neuem und
Wildem, richtungslosen Herumexperi-
mentieren verfällt. Im Gegenteil, die
Breite der Informationen sollte diesen
zur Konzentration befähigen, einer Kon-
zentration die nicht Routine wird.
Verwerfen wir jegliches Produktions-
Denken und erlauben wir uns nur die
Erzeugung von Prototypen. Jedes Werk
ein Schritt in das Unbekannte.
Keine sehr zeitgemässe Forderung, in
einer Welt, in der alles auf die Steige-
rung der Produktion abstellt und wo
selbst der Künstler nach seiner quanti-
tativen Leistung und nicht nach der
künstlerischen Qualität seiner Werke be-
urteilt wird.
In der westlichen Zivilisation gibt es von
allem zuviel, auch in der Kunst. Die
Künstler produzieren zu schnell und zu-
viel, die Galeristen zeigen zuviel nichts-
sagende Kunst.
Wir leben in einer Zeit der Übersätti-

gung durch diese die Kunst-Produkte,
kurz nach Erscheinen ad absurdum
führen.
Vertiefung und Verdichtung tut not.
Obwohl wir zuviel haben, leiden wir
auch Mangel. Obwohl wir von Bildern
ohne Aussage über die Wirklichkeit
überschwemmt werden, die Reflexe
bleiben, mangeln uns echte Bilder. Bil-
der, die aus der Tiefe, dem Wesen der
Dinge, aus der Problematik unserer Ge-

genwart, dem Zeitgeist herauswachsen,
herausdestilliert sind und so die Kraft
haben Inbilder zu werden, die das not-
wendige Gegengewicht unserer intellek-
tualisierten kopflastigen Zeit sein
können.
Der Mensch bedarf aus seiner Veranla-
gung heraus dringend der Bilder, er
braucht Bilder zum Denken, er braucht
Bilder zum Sprechen, er braucht Bilder
zum Fühlen. Für das letztere braucht er
sie umfassend, braucht er Bilder, um
sein Leben zu bewältigen.
Der Künstler ist der Bildermacher. Es ist

seine Begabung und seine Aufgabe Bil-
der zu erzeugen und Bilder zu erfinden.
Eine der grossen Aufgaben der Kunst ist
es, dem Menschen die Welt sichtbar,
bewohnbarer und erfassbar zu machen.
Um dazu brauchbare Bilder zu erfinden,
müssen wir tief graben und uns immer
wieder ganz geben.
Hier wurzelt das künstlerische Abenteu-
er des schöpferischen Aktes. Gesättigt
mit den Erfahrungen der fortgesetzt sich
wandelnden Gegenwart, der Kenntnis
des Zeitgeistes, einer grossen, voraus-
gegangenen Arbeit, ausgerüstet mit sei-
ner künstlerischen Empfindlichkeit,
muss der Künstler bereit sein, weit abzu-
driften vom Gewohnten vom Überein-
gekommenen. Er muss sich hinauswa-
gen in das Unbekannte, um Bilder zu
erfinden, von denen er selber vorher
keine Ahnung hatte.
Und dies jeden Tag neu, die Auseinan-
dersetzung mit dem Ort der Gegenwart,
der unaufhaltsam sich veränderten
Welt.
Mit sich selbst - dem unaufhaltsam sich
verändernden Künstler, seinem Reagie-
ren, seinen Wahrnehmungen, seiner In-
nenwelt in Bezug zur Aussenwelt.
Auf dem Weg sein, das wünsche ich
uns.

A, M. Grossert

39



Prise de conscience
de l'artiste dans
l'époque actuelle
Le titre de cet exposé ébauche exacte-
ment et textuellement la thématique
présentée. Il a pour sujet trois notions
qui peuvent être mises en relation:
1. La question de la nature de la prise

de conscience et de sa réalisation.
2. La définition de la notion de l'époque

actuelle et ce que ce quotidien est en
soi.

3. L'artiste dans le domaine entre la

prise de conscience (la sienne) et
l'époque actuelle. Les effets qui en
résultent dans l'artiste et à travers
l'artiste.

Première question:
Que veut dire ici «prise de conscience»,
comment s'accomplit-elle, comment en-
fin peut-elle se produire?
Etre conscient de quelque chose, la

conscience, être conscient de son acte,
agissement inconscient, agissement
conscient, perte de conscience, trop de
conscience, trop peu de conscience,
conscience de soi, conscience collective.
Tous ces termes ont en commun qu'ils
désignent un mode de savoir, mais un
savoir que nous ne pouvons pas acqué-
rir par une simple étude, p. ex. une ma-
tière. Ils ont plutôt quelque chose à voir
avec la compréhension, en ce sens
qu'ils décrivent une connaissance de
nous-mêmes, un état intérieur, une
compréhension de soi.
Prise de conscience:
Par la notion de prise de conscience
s'ajoute une autre dimension, celle du

processus d'une prise de conscience. Il

ne faut cependant pas oublier l'effort,
car nous ne possédons pas sans autre la

connaissance mais nous devons conti-
nuellement la travailler par de nouveaux
procédés. En observant de façon plus
approfondie le mouvement contenu
dans l'idée, on peut constater que celui-
ci vise vers l'intérieur. On pourrait ainsi
mettre sur le même plan prendre cons-
cience et se rendre compte. Un déroule-
ment au cours duquel une image inté-
rieure en train de se former croît dans la

certitude du savoir.
Le processus de la prise de conscience
est toujours aussi un processus corpo-
rel, se tâter soi-même. A partir de cette
action de se tâter, d'être intérieurement,
on parvient à entrer dans une discussion
ininterrompue, une réflexion, c'est-à-
dire un réfléchissement avec l'être exté-
rieur.
Le rapport de curiosité de l'être intérieur

et l'être extérieur est cependant la

condition de la prise de conscience.
La façon de tout rapporter à soi, qui
devrait aussi se dérouler sans image car
toutes les images intérieures provien-
nent de la contemplation, mène à un
cercle qui a pour conséquence un pur
obscurcissement. Seul le fait d'être ex-
posé à l'extérieur produit une impulsion
sur la prise de connaissance.
Nous apprenons tout ce que nous sa-
vons du monde extérieur par des infor-
mations.
En premier lieu par des perceptions des
sens qui sont faites avec le corps: voir,
toucher, sentir, entendre, goûter. Un ni-
veau plus haut, cela devient: observer,
contempler, lire, sentir, éprouver, écou-
ter, de multiples informations qui fon-
dent sur nous, que nous nous appro-
prions ou rejetons.
Cependant, comme notre environne-
ment devient continuellement plus com-
plexe, nous devons, afin de le satisfaire,
rassembler et assimiler un paquet d'in-
formations.
La discussion consciente de ces infor-
mations - le face à face avec le monde
extérieur, le fait de prendre cela en soi et
de l'assimiler - crée la prise de cons-
cience.
La prise de conscience est un cycle:
monde extérieur - perception - absorp-
tion - assimilation - réflexion, réfléchis-
sement, considération, projection - opé-
rer, faire, créer, expérience - remarquer.
Ce cycle est en un certain sens égale-
ment la description du processus de
création et peut se faire dans la solitude
de l'atelier dans un cercle intime et
fermé.
Par ces considérations nous touchons
une question de base existentielle de
l'artiste, sa particularité mentale et mo-
raie et le travail artistique.
La question se pose s'il est juste d'exi-
ger que l'artiste doit avoir conscience et
connaître clairement d'une part ce qui le

concerne et sa relation avec le monde
extérieur et d'autre part son travail artis-
tique et son oeuvre, ou est-il plutôt sou-
haitable que celui-ci reste totalement
dans l'ignorance et vive et travaille dans
un sentiment intuitif et ancestral?
Y a-t-il aujourd'hui des artistes qui se
distancent de leur société et par consé-
quent aussi de leur temps?
Question encore plus importante: est-il
possible que quelqu'un, ignorant son

environnement, vive et crée de façon
autonome? Pouvons-nous être nous-
mêmes un monde et ne pas avoir besoin
du monde extérieur?
Certainement! Souvent peut nous as-
saillir une sorte de désir intense pour
une existence loin du monde, mais ce
n'est qu'une image romantique condi-
tionnée à une prédisposition indivi-
duelle.
Il est difficile de se représenter qu'à no-
tre époque il est possible de travailler
artistiquement sans réfléchir sur soi et
son travail, sans se poser de questions
et sans mise en question de son envi-
ronnement. Le but fondamental de la

prise de conscience ne distingue pas si
cela se passe à la suite d'un procédé
sentimental et raisonné ou purement in-
tellectuellement, un genre intuitif de ré-
flexion (réflexion - réfléchissement).
Plus nous nous représentons de di-
verses manières les possibilités de rap-
port être intérieur - être extérieur, et
plus distinctement apparaît notre fusion
fatidique avec notre époque, avec notre
société dans laquelle nous vivons.
Même la plus extrême, la plus sauvage
opposition envers notre temps repose
sur cette façon d'être de cette époque et
est une conséquence, donc toujours un
produit, même non positif, de cette
époque.
Nous arrivons ainsi à la question du
présent auquel nous sommes totale-
ment livrés.
Il y a des années, au début de mon
activité artistique, curieux de l'évolution
continuelle du temps, j'ai commencé à

réfléchir au passé, au présent et à l'ave-
nir. J'ai découvert, comme certainement
beaucoup l'ont fait avant moi, que le

passé désigne ce qui s'est passé, le futur
ce qui va se passer et le présent ce qui
m'attend, que cette attente cependant
est seulement une fraction de seconde
qui ne dure pas, qui s'écoule immédiate-
ment et se renouvelle continuellement
par ce qui nous arrive.
Cette expérience que l'avenir n'a pas de
volume mais est entre le futur et le

passé un lieu qui se transforme perpé-
tuellement selon le moment m'a alors
profondément impressionné, a dérangé
ma tranquillité et le fait encore toujours.
Mais c'est notre sort et la vie est ainsi,
une progression ininterrompue vers
l'avant et l'inconnu.
Peu d'époques ont démontré aussi dis-

40



tinctement que la nôtre le momentané
du présent.
Considérons notre époque, notre envi-
ronnement, notre civilisation, ce qui
s'est passé au cours des dix dernières
années par exemple dans le domaine de
l'électronique de l'ordinateur à l'image
électronique, la vidéo. Tout cela existait
bien déjà, mais était utilisable seule-
ment difficilement et onéreusement. Au-
jourd'hui cela se trouve partout. L'irrup-
tion de l'électronique dans notre vie de
tous les jours l'a transformé de fond en
comble et a beaucoup influencé notre
façon de penser. L'invasion de l'automa-
tique a transformé notre comportement
de chaque jour. Nous apprenons conti-
nuellement à manipuler des choses in-
connues et invisibles, à venir à bout de
la fiction! Les découvertes de la science
de ces vingt dernières années, par ex-
emple l'astrophysique, la biologie, la

technologie des gènes ont transformé et
transforment sans arrêt notre univers et
ainsi aussi la situation de l'homme. Des

représentations utopiques auxquelles
nous rêvions il y a dix ou vingt ans sont
aujourd'hui des réalités scientifiques ou
même techniques. Demain tout est de
nouveau changé. Une machine que
j'achète aujourd'hui sera démodée dans
une ou deux années. Le présent a moins
de volume que jamais. Il se surpasse
quotidiennement de manière visible
dans la vie de chaque jour.
La rapidité avec laquelle la façon de vi-
vre se modifie, provoquée par l'homme
mais de manière insaisissable, crée une
peur subconsciente de l'existence. Le

désir intense de l'homme de faire durer
le moment, l'espoir incontrôlable et les
efforts pour un peu de sécurité et le fait
de vivre chaque jour le contraire mène
au désespoir, en particulier si aucun tra-
vail conscient n'a été effectué.
Ici prend naissance la tâche et la respon-
sabilité de l'artiste. Par la confrontation
avec ce présent, par l'apport de diverses
informations, par l'assimilation de ces
informations et la connaissance de la

modification continuelle de la réalité,
l'artiste fait un travail conscient. Egale-
ment en sachant que le présent est un
point momentané entre le futur et le

passé, que ce travail conscient ne
s'achève jamais et qu'il ne peut jamais
se retirer sur une possession consciente
assurée.
L'exigence que le travail artistique, une

information variée dans les divers do-
maines du savoir présume que l'artiste
se préoccupe du nouveau point des in-
formations ne veut pas dire qu'il suc-
combe à la manie d'expérimenter des
nouveautés. Au contraire, l'ampleur des
informations devrait le rendre apte à la

concentration, une concentration qui ne
devient pas de la routine.
Repoussons toute pensée de production
et permettons-nous uniquement la créa-
tion de prototypes. Chaque œuvre est
un pas dans l'inconnu. Aucune exigence
très actuelle dans un monde dans lequel
tout repose sur l'augmentation de la

production et où même l'artiste est jugé
sur la quantité et non sur la qualité artis-
tique de ses œuvres.
Dans la civilisation occidentale tout se
trouve en trop grande quantité, dans
l'art aussi. Les artistes produisent trop
vite et trop; les galeries présentent trop
d'art qui ne veut rien dire.
Nous vivons dans un temps de sursatu-
ration. Concentration et approfondisse-
ment sont nécessaires.
Bien que nous ayons trop, nous souf-
frons aussi de manque. Bien que nous
soyons submergés de tableaux sans
message sur la réalité, de vrais tableaux
nous manquent. Des tableaux qui sont
sortis, distillés de la profondeur, de la

nature des choses, de la problématique
de notre temps, de l'esprit de notre
temps et qui ont ainsi la force de devenir
des images qui peuvent être le contre-
poids nécessaire de notre époque trop
intellectuelle.
L'homme est ainsi fait qu'il a un grand
besoin d'images, il a besoin d'images
pour parler, il a besoin d'images pour
sentir. Dans ce dernier cas, il doit les
avoir vastes, - il a besoin d'images afin
de venir à bout de sa vie.
L'artiste est le faiseur d'images. Son ta-
lent et son devoir lui permettent de créer
et de trouver des images. Une des
grandes tâches de l'art est de rendre le

monde visible, habitable et saisissable
pour l'homme. Afin de trouver des
images utilisables nous devons recher-
cher profondément et continuellement
nous donner totalement.
L'aventure artistique de l'acte créateur
trouve ici ses racines. Imprégné de l'ex-
périence du présent qui se modifie
continuellement, de la connaissance de
l'esprit du temps, d'un important travail
de préparation, doté de sa sensibilité

artistique, l'artiste doit être prêt à déri-
ver largement de l'habituel, du conven-
tionnel. Il doit se risquer dans l'inconnu
afin de trouver des images dont il

n'avait lui-même avant aucune idée.
Et cela chaque jour de nouveau: l'expli-
cation avec la place du présent, du
monde qui se modifie sans que l'on
puisse le retenir. Avec lui-même: l'ar-
tiste se transformant sans qu'on puisse
l'arrêter, sa façon de réagir, ses percep-
tions, son monde intérieur en rapport
avec le monde extérieur.
Etre en route, c'est ce que je souhaite à

nous tous.
A. M. Grossert

41



Formazione délia
coscienza
dell'artista nel
mondo
contemporaneo
Nel titolo di questa conferenza è già
insito l'argomento che verrà svolto. Si

tratta di tre concetti correlati tra di loro.
1. La questione del la natura del la for-

mazione del la coscienza e la dinami-
ca dei processi che ne derivano.

2. La definizione del concetto di mondo
contemporaneo. Che cos'è esatta-
mente, in sé, questa cosa cosi quoti-
diana e familiare?

3. L'artista, in rapporto dialettico tra la

formazione della coscienza (la sua
coscienza personale) e il présente. Gli
effetti che ne conseguono, nell'artista
e attraverso l'artista.

La prima questione: che significato attri-
buire al concetto della formazione della
coscienza, come avviene, come pud
aver origine un processo del genere?
Consapevolezza, coscienza, essere co-
scienti del le proprie azioni, agire incon-
sciamente, agire coscientemente, inco-
scienza, super-coscienza, subcoscienza,
autocoscienza, coscienza collettiva.
Tutti questi concetti hanno in comune il
fatto di designare una sorta di sapere,
un sapere perô che non possiamo impa-
rare cosi come ad esempio impariamo
le nozioni di una materia. Piuttosto, que-
sto sapere ha a che fare con la compren-
sione intuitiva, un sapere relativo alia
nostra esistenzialità, una condizione in-
teriore, la conoscenza di noi stessi.
Formazione della coscienza.
II concetto di formazione della coscienza
aggiunge una nuova dimensione, il pro-
cesso del divenire della coscienza. Impli-
ca anche un accenno alla volonté, dato
che la coscienza non ci è data, ma
dev'essere acquisita e formata in un
continuo processo.
Esaminando più da vicino il movimento
a cui allude il concetto di formazione
della coscienza, possiamo constatare
che esso è diretto verso l'interno. È un
processo in cui un'immagine di sé in
formazione si amalgama a livello co-
sciente con il sapere. Ecco perché for-
mazione della coscienza vuol anche dire
conoscenza di sé.
Il processo di formazione della coscien-
za è sempre anche un processo fisico
che ha a che fare con la costruzione di
un'identità propria. La costruzione della
propria identité, questa conoscenza del
proprio essere, è la premessa per poter
impostare un rapporto dialettico con l'e-
sterno in un processo continuo di rifles-
sione.

Il rapporto dialettico tra l'essere interio-
re e l'essere esteriore è a sua volta la

premessa indispensabile alla formazio-
ne della coscienza.
La pura riflessione interiore, possibile
anche senza immagini nella misura in
cui l'immaginario si costruisce con la

contemplazione, détermina un circolo
vizioso che a sua volta sfocia nel puro
oscurantismo. Soltanto manifestandosi
all'esterno si mette in moto il processo
in direzione della formazione della co-
scienza.
Tutto ciö che noi conosciamo del mon-
do esterno è il risultato dell'elaborazio-
ne di informazioni,
La prima fase di questa presa di contatto
con la realtà esterna avviene a livello
sensoriale, corporeo: vedere, tastare,
odorare, sentire, assaporare. In una fase
superiore, queste percezioni della realtà
diventano: osservare, esaminare, legge-
re, riconoscere le proprie sensazioni,
provare piacere o dolore, ascoltare. Una
massa di informazioni che ci compene-
tra e che possiamo far propria o scar-
tare.
Ora, dato che il mondo che ci circonda
diventa sempre più complesso, è neces-
sario essere in grado di raccogliere ed
elaborare una massa di informazioni
sparpagliate, indispensabili per orien-
tarci in questo mondo.
L'elaborazione cosciente di queste infor-
mazioni, il confronto della propria iden-
tità con il mondo esterno, ecco le pre-
messe per la formazione della co-
scienza.
La formazione della coscienza è di natu-
ra circolare: mondo esterno; percezio-
ne; assimilazione; elaborazione; rifles-
sione, immaginazione, meditazione,
proiezione; lavorare, fare, produrre,
esperienza; percepire.
Questo ciclo è in un certo quai senso la

descrizione del processo creativo e puô
verificarsi anche nella solitudine del-
l'atelier, assumendo la forma del corto-
circuito intimo.
Le riflessioni fatte or ora ci portano a

toccare una questione esistenziale di
fondo per l'artista, la sua singolarità spi-
rituale e intellettuale, e il lavoro artistico.
La questione che bisogna porsi è se sia
corretto chiedere all'artista che acqui-
sisca coscienza e chiarezza su se stesso
e il suo rapporto con il mondo esterno
da una parte, sul suo lavoro artistico e la

sua opera dall'altra, oppure se sia inve-

ce auspicabile che l'artista rimanga a

livello di incoscienza e viva e lavori
orientandosi unicamente in base alla
sua intuizione e alla sua immaginazione.
Esistono, oggi corne oggi, artisti che
osano estraniarsi totalmente dalla socie-
tà e dal mondo contemporaneo?
Ma più importante ancora è la doman-
da: è possibile che una persona possa
respingere completamente il mondo
esterno per vivere e creare unicamente
seguendo gli impulsi del proprio mondo
interiore? Siamo capaci di essere noi
stessi il nostro mondo e di ignorare
completamente quello esterno?
Certamente! Talvolta possiamo sentire
una specie di nostalgia per un'esistenza
esonerata dal confronto con il mondo
esterno. Tuttavia, questa idea corrispon-
de a un'immagine romantica dell'artista
e forse dipende anche da una certa pre-
disposizione individuale.
È difficile immaginarsi che nel nostro
tempo sia possibile un lavoro artistico
privo di riflessione su se stessi e sul
proprio lavoro, affrancato dagli interro-
gativi sul proprio operato e senza mette-
re in discussione il mondo esterno.
Per l'obiettivo fondamentale della for-
mazione della coscienza, non fa diffe-
renza la natura della riflessione (rifles-
sione-immaginazione), che puô essere
rigorosamente intellettuale oppure inte-
grare pensiero e sensibilité in un procès-
so di riflessione di natura intuitiva.
Quanto più tentiamo di immaginarci le

possibili forme dei rapporti fra il mondo
interiore e il mondo esterno, tanto più
chiaramente ci rendiamo conto del lega-
me fatale che ci unisce indissolubilmen-
te al nostro tempo e alla société in cui
viviamo. Anche l'opposizione più feroce
ed estrema contro il tempo poggia sul-
l'essere di questo tempo in quanto taie
ed è quindi una conseguenza, anche se
non necessariamente una conseguenza
affermativa, dello stesso tempo.
Siamo cosi giunti alla questione del
mondo contemporaneo e la nostra com-
pleta dipendenza dal présente.
Anni fa, quando ancora mi trovavo agli
inizi della mia attività artistica, curioso
nei confronti del continuo evolvere del
tempo, ho incominciato a riflettere sui
concetti passato, présente e futuro. Co-
me certamente molti altri prima di me,
ho identificato nel passato ciè che mi
era già passato accanto, nel futuro ciô
che mi doveva venire incontro e nel pre-

42



sente ciô che mi stava di fronte in attesa
di compimento, un'attesa che è soltanto
una frazione di secondo, nulla di dure-
vole, ma un continuo trapassare, per cui
cid che ci viene incontro è sempre
nuovo.
La cognizione dello spessore inesistente
del présente che coincide con un mo-
mento in costante divenire, sospeso tra
il futuro e il passato, mi ha impressiona-
to molto, inquietandomi. Un'inquietudi-
ne che non sono riuscito a domare nep-
pure oggi.
D'altronde, questo è il nostro destino,
questa è la vita: un continuo avanzare
verso l'ignoto.
Tuttavia, forse mai prima d'ora l'istanta-
neità del présente è apparsa cosi chiara-
mente corne nel mondo contempo-
raneo.
Volgiamo lo sguardo al nostro tempo, al

mondo d'oggi, alla civilizzazione, agli
sviluppi degli ultimi anni, a quanto acca-
de nel campo dell'elettronica, dall'ela-
boratore fino aM'immagine elettronica,
al video. È vero, non si tratta di scoperte
recenti, ma, fino a qualche anno fa, l'im-
piego di questi strumenti elettronici era
costoso e complicato. Oggi sono diven-
tati articoli da supermercato. La presen-
za dell'elettronica modifica sostanzial-
mente la nostra vita quotidiana e incide
in modo considerevole sul nostro pen-
siero. L'invasione degli automatismi
modifica il nostro comportamento quo-
tidiano. Ci troviamo continuamente con-
frontati con la nécessité di imparare
nuovi codici per aprire altrettante porte
segrete; dobbiamo imparare a vivere
con l'immaginario del mondo reale. Le

scoperte scientifiche, specie nel campo
dell'astrofisica, délia biologia, dell'inge-
gneria genetica degli ultimi 20 anni han-
no radicalmente cambiato e continuano
a cambiare il nostro mondo e in esso la

situazione dell'umanità.
Le immagini utopiche di dieci, venti anni
fa che popolavano i nostri sogni e ali-
mentavano le nostre speranze sono og-
gi diventate realtà scientifiche e perfino
tecniche. Ma domani tutto sarà di nuovo
cambiato. Un'apparecchiatura acquista-
ta oggi è già vecchia e sorpassata dopo
soltanto uno o due anni. Lo spessore del
présente è più ridotto che mai. In ogni
istante, verificabile addirittura a livello
di vita quotidiana, il présente supera se
stesso.
La rapidité del le trasformazioni del le

condizioni esistenziali, volute ma non
sempre intelleggibili all'uomo, créa tutta
una serie di ansie inconsce. L'aspirazio-
ne impossibile dell'uomo di prolungare
la durata deN'attimo, la continua, esa-
sperata ricerca delle certezze e il vissuto
quotidiano deH'impossibilità di dare cor-
po aile più intime speranze (di dare du-
rata all'attimo) è all'origine di una dispe-
razione esistenziale tanto più grave
quanto meno è stata implementata la
formazione délia coscienza.
È qui che hanno origine il compito e la

responsabilité dell'artista. Nel confronto
con il mondo contemporaneo, nell'ac-
quisizione e nell'elaborazione di una
molteplicità di informazioni, nel ricono-
scere i continui mutamenti délia realtà,
l'artista offre il suo contributo al procès-
so di formazione délia coscienza. All'in-
terno di questo processo riveste un ruo-
lo déterminante anche la sua consape-
volezza che il présente è un momento
sospeso fra il futuro e il passato, che il

processo di formazione délia coscienza
è una «storia infinita» e che non gli è

concesso di fare ricorso a un capitale di
coscienza sicuro e tesaurizzato.
Quindi, sorge l'esigenza che il lavoro
artistico sia basato sul presupposto di
un'informazione vasta e variegata, sui
più disparati argomenti dello scibile. La

disponibilité dell'artista all'elaborazione
delle più recenti informazioni non coin-
cide tuttavia con la ricerca morbosa del-
l'ultima novità, con la sperimentazione
selvaggia e disorientata. Al contrario, la

vastità dell'informazione dovrebbe per-
mettere un lavoro di concentrazione,
"una concentrazione tuttavia esente dai
perniciosi germi délia routine.
Respingendo qualsiasi atteggiamento
meramente produttivo, l'artista è alla
costante ricerca di prototipi. Ogni opera
è un passo verso l'ignoto.
Non è certo una considerazione attuale,
questa, in un mondo in cui ogni azione
mira a incrementare la produttività, in
cui perfino all'artista si impongono pa-
rametri quantitativi e lo si giudica in
base al rendimento quantitative anziché
alla qualité artistica delle sue opere.
Nel la civiltà occidentale c'è troppo di
tutto, anche nell'arte. Gli artisti produco-
no troppo e troppo in fretta, le gallerie
espongono troppo e soprattutto troppa
arte insignificante.
Viviamo in un mondo del superfluo in
cui le stesse opere d'arte, non appena

rese pubbliche, risultano già obsolete.
È necessario valorizzare la qualité, il

senso più profondo delle cose.
Abbiamo troppo di tutto e ciononostan-
te abbiamo gravi carenze. Siamo som-
mersi da immagini prive di messaggio
sulla realtà, destinate a rimanere a livel-
10 di riflesso e ci mancano immagini
autentiche. Immagini che nascono e che

vengono distillate dal profondo, dall'es-
senza delle cose, dai problemi del mon-
do contemporaneo, dallo spirito del no-
stro tempo e che quindi hanno in sé la

forza di opporre la propria idéalité alla
dominante razionalità intellettuaIistica
del mondo contemporaneo.
L'uomo, per sua natura, ha una necessi-
tà impellente di immagini. Ha bisogno di
immagini per pensare, ricorre a immagi-
ni per parlare, nécessita di immagini per
percepire. Proprio per quest'ultima ne-
cessità l'immagine è indispensabile,
perché l'uomo ne ha bisogno per poter
affrontare la vita.
L'artista è l'artefice di immagini. Il suo
talento e il suo compito sono quelli di
creare immagini, di inventare immagini.
Una delle grandi funzioni deM'arte è

quella di avvicinare il mondo agli uomi-
ni, di renderlo visibile, ospitale, com-
prensibile. Per creare immagini del ge-
nere, dobbiamo scavare in profondità,
dobbiamo essere disposti a concederci
completamente.
È qui che affonda la sua radice l'avven-
tura artistica dell'atto creativo. Ricco di
esperienze in un mondo in continua
evoluzione, consapevole dello spirito
del nostro tempo e delle grandi realizza-
zioni del passato, dotato di sensibilité
artistica, l'artista dev'essere disposto a

lasciarsi andare alla dériva, bel lontano
dalle abitudini e dal conformismo. Deve
osare l'avventura verso l'ignoto per sco-
prire immagini di cui lui stesso prima
non era a conoscenza.
Si tratta di un'avventura che deve poter-
si rinnovare giorno dopo giorno nel con-
fronto con l'attimo del présente in un
mondo in costante evoluzione e soprat-
tutto nel confronto con se stesso: l'arti-
sta in costante evoluzione, con le sue
reazioni, le sue percezioni, il suo mondo
interiore in rapporto dialettico con il
mondo esterno.
11 mio augurio è quello di trovarci su
questa strada.

A. M. Grossert

43


	Bewusstwerdung der Künstlers in der Gegenwart = Prise de conscience de l'artiste dans l'époque actuelle = Formazione della conscienza dell'artista nel mondo contemporaneo

