
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1989)

Heft: 2

Artikel: Les hypothèses du pouvoir = Die Hypothesen der Macht = Le ipotesi
del potere

Autor: Jaunin, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-624385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-624385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les hypothèses
du pouvoir
Pouvoir ou contre-pouvoir, l'art em-
prunte des voies mystérieuses pour agir
sur l'homme. Est-il possible de parcourir
les allées du pouvoir de l'art, d'en péné-
trer les arcanes, d'en décrypter les
signes, d'en démonter les mécanismes?
Formidable interrogation qui s'adresse
aussi bien à l'émetteur d'art qu'à son
récepteur! Question essentielle qui se
perd dans la nuit des temps d'où nous
sont remontés ces signes gravés ou des-
sinés sur la pierre, et dont nous avons
perdu le mode d'emploi. Le temps érode
parfois le pouvoir des signes, et pour-
tant leur mystère même est aussi une
forme de pouvoir, puisque les millé-
naires n'ont pas épuisé la fascination
qu'ils continuent d'exercer. Les temps
changent, les signes se transforment,
les sociétés se métamorphosent, l'art
reste. Et la question demeure: y a-t-il un
pouvoir de l'art? Ou: comment les
signes peuvent-ils devenir pouvoir?
La philosophie est probablement le do-
maine des activités humaines qui est le

plus proche de l'art. Comme le bon
Monsieur Jourdain de Molière faisait de
la prose sans le savoir, nous faisons
tous un peu de philosophie à notre insu
et nous sommes tous susceptibles,
consciemment ou non, d'être touchés
par l'art. Pas un de nous qui soit totale-
ment à l'abri de tout questionnement
philosophique ni de toute émotion artis-
tique. L'art est donc pour le philosophe
un champ d'investigation privilégié du
fonctionnement humain. En parfaite
concordance avec l'esprit du Monte Ve-
rità qui renvoie l'écho de tant d'idéolo-
gies qui se sont contentées de vivre
dans le vase clos de leurs inités sans
chercher à évangéliser la terre entière
pour la soumettre à leur vérité, et de tant
d'oeuvres qui continuent d'agir sur nous
sans avoir jamais changé le cours de
l'histoire ni le visage de la société, le

philosophe Hans Saner posait, avec au-
tant de rigueur scientifique que d'intui-
tion pénétrante, les termes de l'équation
à deux inconnues art-pouvoir, et entraî-
nait son auditoire dans une exploration
vertigineuse du temps et de l'espace
cosmique balisés par les hommes de-
puis le fonds des âges au moyen des
signes et des sons.

A l'image d'un dictateur seul dans le
désert, l'art qu'on ne voit pas n'a aucun
pouvoir. La puissance quelle qu'elle soit
est toujours affaire de relation. Pour
exister, elle doit trouver en face d'elle
une part d'impuissance, contrainte ou
consentie. C'est la première condition
sine qua non. Mais il y a différentes
manières de recevoir l'art, de le voir et
de l'écouter, parce que les époques
changent et que les hommes sont diffé-
rents. Le facteur temps est un paramètre
important: certaines œuvres peuvent
exercer une grande puissance à une
époque donnée et devenir impuissantes
à d'autres. Pour être sensible à un lan-
gage artistique, il faut en posséder le

vocabulaire et la grammaire minimum
qui touchent à la fois au collectif (la
société et l'époque) et à l'individuel (le
conditionnement et l'attente person-
nels). Le pouvoir ou l'absence de pou-
voir de l'art est une constellation com-
plexe d'effets qui conjugue constam-
ment l'universel et le particulier, l'éter-
nel et le temporel, le matériel et le spiri-
tuel. Hans Saner énonce alors trois hy-
pothèses contradictoires qui finissent
par se compléter:
- L'art possède un pouvoir grâce à la

substance cachée dans les signes qui
le constituent, c'est-à-dire le message
qui y est contenu.

- L'art possède un pouvoir par la maté-
rialité des signes eux-mêmes.

- L'art n'a aucun pouvoir. Seule son
impuissance lui assure son auto-
nomie.

Le message symbolique de la première
hypothèse tend à donner à l'art un pou-
voir spirituel absolu. C'est le mythe
d'Orphée regagnant Eurydice par la

force de son art puis la reperdant par la

faiblesse de sa nature humaine. Un
mythe préfiguré déjà par celui, sumé-
rien, du voyage d'Ichtar au pays de non
retour. Si ce n'est qu'ici le joueur de
flûte parvient, par la beauté de sa musi-
que, à ramener la déesse de l'amour
jusqu'au royaume des vivants. L'art est
donc plus puissant que la mort même.
Le message spirituel caché qu'il véhi-
cule est capable de forcer tous les bar-
rages et tous les interdits.
Pour le deuxième postulat, ce n'est pas

le message, mais les signes eux-mêmes
qui détiennent le pouvoir. Tout ce qui
compte, c'est leur arrangement, car
c'est le système selon lequel ils sont
assemblés qui leur donne autorité. Une
autorité qui peut se manifester même en
cas d'inattention du récepteur, le condi-
tionnant à son insu. L'exemple donné
est celui de la musique de fond, style
musique d'ascenseur, qui nous enve-
loppe et nous suit comme un bain so-
nore auquel nous ne pouvons nous
soustraire. Après tout, s'il est possible
de fermer les yeux, il est beaucoup plus
difficile de se boucher les oreilles! Mais
faut-il vraiment associer à l'art la musi-
que d'ascenseur? S'agissant d'arts vi-
suels, le même type d'exemple pourrait
s'appliquer à l'art rétinien - art optique,
cinétique ou décoratif - dont l'excitation
se passe essentiellement en surface.
Troisième et dernière proposition: pour
autant qu'il ne se mette pas au service
d'un pouvoir qui en fait un instrument
de propagande, l'art n'a aucun pouvoir.
Il n'a jamais rien changé dans le monde
sinon lui-même. Ne serait-ce pas là pré-
cisément sa chance insigne, sa force
inaliénable et sa garantie de liberté? Et

pourtant, comment imaginer qu'un art
totalement dépourvu de pouvoir puisse
avoir un quelconque effet sur l'homme?

Hiérarchie ou fusion

Dans la «course au pouvoir», les
chances des différentes arts ne sont pas
les mêmes. Leurs modes de fonctionne-
ment et d'action ne sont pas identiques
et chaque individu a sa manière de les
recevoir ou de ne pas les recevoir. Se

pose alors la question de la préséance:
quel est l'art premier, quelle est la plus
grande d'entre les Muses?
Le philosophe aime à privilégier la musi-
que, parce qu'elle est le domaine le plus
rationnalisé de l'histoire des arts, au
point de s'affilier à celui des mathémati-
ques. Cette rationnalité constructive
n'est pas qu'un habillage formel, elle est
pour Hans Saner - et c'est en cela qu'il
lui attribue le rôle premier-l'expression
de la seule connaissance exacte de soi
et du monde. Une pure métaphysique!

18



Aucune autre forme n'est capable de la

traduire. Qu'en est-il alors de la poésie?
On a souvent le sentiment que le mot et
la langue ont précédé la musique. Mais
quelle est l'origine de la langue? N'est-
elle pas justement la structuration de
bruits et de sons auxquels un sens a été
donné? La langue tirerait bien alors son
origine de la musique!
A l'autre pôle de la question de la pré-
séance, celle de la fusion de tous les arts
n'a cessé, elle aussi, de hanter les
hommes. Voir les sons ou les parfums,
écouter les couleurs combien d'ar-
tistes n'ont pas rêvé, comme Beaude-
laire dans ses «Correspondances» de
dire tous les arts en un, dans l'ivresse
sublime de tous les sens mêlés et de la

pensée aiguisée jusqu'au vertige par cet
assaut simultané de toutes ses facultés?
Dire l'ineffable complétude de la nature
et l'unité retrouvée de l'homme.
«La Nature est un temple où de vivants
piliers
Laissent parfois sortir de confuses pa-
roles;
L'homme y passe à travers des forêts de
symboles
Qui l'observent avec des regards fami-
liers.
Comme de longs échos qui de loin se
confondent
Dans une ténébreuse et profonde unité,
Vaste comme la nuit et comme la clarté,
Les parfums, les couleurs et les sons se
répondent.»
Qui décide, et comment, ce qui est de
l'art et ce qui n'en est pas? Le degré de
l'art se mesure-t-il à l'effet (au pouvoir)
qu'il a sur nous, ou à sa manière de
résoudre ses problèmes formels? Ou
bien est-ce l'institution qui décerne le
label? Mais le musée exerce sur l'art un
effet ambigu: en même temps qu'il
donne à voir l'art, il contribue, par son
poids institutionnel et son aura, à le

mettre à distance, le privant d'une partie
de son pouvoir individuel. Mais inversé-
ment, il est aussi celui qui donne à l'art
son pouvoir. Duchamp exposant son
porte-bouteille ou son urinoir le mettait
parfaitement en évidence. Le respect de
l'institution contamine ce qui y est mon-
tré. La muséification est à elle seule une
entreprise de sanctification.
Mais attention, met en garde le philo-
sophe: l'art ne ressortit pas au sacré. Ne
tombons pas dans le piège qui consiste
à en faire le domaine de la pure inno-
cence tombée aux mains des écono-
mistes. L'art sort d'un contexte socio-
économique parfaitement précis et
concret. Les artistes ne se situent nulle-
ment, par une sorte de grâce infuse, au-
dessus de la mêlée de leur temps. Ils y
sont impliqués, ils en sont responsa-
bles, autant que les autres. Et là, la voix
douce de Hans Saner monte d'un cran
tandis que son regard bleu fixe son au-
ditoire: les artistes, appuie-t-il, devraient
cesser immédiatement de croire qu'ils
sont une espèce à part et qu'ils font des

choses radicalement différentes des au-
très hommes!
Produire de l'art est une autre manière
de produire, mais elle reste une produc-
tion. Reste qu'il y a une forme de cou-
rage à produire de l'inutile dans un
monde radicalement utilitaire. C'est là

l'utopie magnifique de l'art. Et c'est
peut-être en cela que l'action de l'artiste
est parfois plus importante que le pro-
duit de son action qui, lui, tombe dans
l'utilitaire en devenant objet de consom-
mation. La tentation romantique est sé-
duisante pour l'artiste de croire qu'il
crée pour lui seul, mais elle reviendrait à

imaginer que l'homme peut vivre par lui
seul. Si l'artiste est important, ce n'est
pas parce qu'il est sur une île déserte,
c'est au contraire parce qu'au sein de la
société il représente l'alternative, cette
fraction de l'humanité qui ne croit pas
au caractère inéluctable de la priorité
économique.
Si l'artiste ne crée pas pour lui seul,
force est d'admettre que son art doit
tenter d'agir sur les autres. Mais l'art a-t-
il une action objective, basée sur les
principes de base d'une harmonie uni-
verseile qui lui permettraient de rendre
visible la structure fondamentale de
l'homme et du monde? Dans ce cas, est
beau, ce qui correspond à ces principes
et leurs relations.
A-t-il au contraire un effet purement
subjectif, basé sur un affranchissement
radical de tous les signes et tous les
systèmes existants pour réinventer un
monde de symboles nouveaux, plus
grand que le monde réel, et qu'il faut
réapprendre à lire et à comprendre?
L'artiste doit alors avoir le courage de la

table rase ou de l'anarchie.
Ou encore, troisième postulat, l'art agit-
il par tensions et intensités harmoni-
ques ou disharmoniques des signes
qu'il utilise? On a cru très longtemps
que c'était l'harmonie qui donnait à l'art
son pouvoir. Deux mille ans plus tard,
on mise exactement sur le contraire. On
juge l'art aujourd'hui à l'intensité de sa
dissidence. Les systèmes de signes ont
aujourd'hui une durée de vie beaucoup
plus courte que par le passé. Ils sont
presque devenus des phénomènes sai-
sonniers. Ce qui ne signifie nullement
qu'ils ne sont pas importants.

Les signes au pouvoir

Si le signe peut être instrument du pou-
voir, quel est le rapport de l'art au signe,
comment s'en empare-t-il et le modifie-
t-il, comment lui insuffle-t-il un pouvoir
différent, qui n'appartiendrait qu'à lui?
Au jeu des hypothèses, Hans Saner pro-
pose quatre angles d'attaque dans la

réflexion:
- L'art représente la faculté de l'homme

à s'approprier le monde par des
signes.

- L'art est au contraire la capacité de

l'homme de redécouvrir toujours
l'univers à neuf et de redonner son
mystère à un monde largement dé-
codé et démystifié par la science et la

technique.
- L'art est la faculté de l'homme à in-

venter un monde de signes et à lui
insuffler une vie propre.

— Dans un monde où la réalité est de
plus en plus reléguée derrière les
symboles, le pouvoir de l'art aug-
mente et vide les signes de leur pou-
voir habituel.

Quatre postulats à nouveau qui parais-
sent devoir s'annuler, et qui en réalité
projettent quatre éclairages différents
sur le même phénomène complexe, in-
saisissable dans sa totalité: la perma-
nence et la nécessité de l'art.
La préhistoire la plus lointaine a porté
jusqu'à nous des marques évidentes de
l'action humaine .sur la pierre. Mais
comment lire ces signes ténus dont ne
peut plus lire autre chose que leur orien-
tation obstinément calquée sur la trajec-
toire du soleil? Amorce de religiosité, de
topographie, de connaissance du
monde ou d'expression artistique? Puis
les signes se diversifient, se complexi-
fient, se combinent entre eux. Mais
comment saisir la logique de leur déve-
loppement? Les premières manifesta-
tions que nous reconnaissons sans
conteste comme des oeuvres d'art sont
ces figurines féminines ou androgynes
vieilles de trente mille ans: Vénus de
Vestsonice ou de Willendorf, idoles de la

fécondité, déesses-mères aux courbes
généreuses dont on peut suivre au
cours des millénaires le processus
d'abstraction progressive jusqu'à ce
qu'un simple signe suffise à symboliser
la femme. Pour autant que notre appré-
ciation chronologique, à trente mille ans
d'intervalle, ne soit pas trop imprécise,
ces figurines hautement stylisées sont
contemporaines des peintures rupestres
animalières parfaitement naturalistes de
Lascaux ou Altamira. Preuve que ces
abstractions étaient créées dans une in-
tention précise et pour une signification
qui ne l'était pas moins. Depuis le signe-
trace jusqu'au signe-idée, du signe élé-
mentaire des origines jusqu'au symbole
inventé par simplification et idéification
progressives, le monde devient un al-
phabet codé que l'homme cherche à

marquer de son sceau pour s'en rendre
maître.
Mais à force de baliser le monde depuis
des millénaires, l'homme en a fait une
forêt de signes et de symboles, qui, tout
en l'aidant à s'orienter, finissent par
l'aliéner toujours davantage. L'art ap-
paraît alors comme une possibilité de
désaliéner le monde. Quand Duchamp,
encore lui, dépose un urinoir au musée,
il brouille le système convenu des
signes et introduit un corps étranger,
aliéné, dans le champ de l'art. L'art
contemporain, qui a fait de l'opposition
aux conventions établies son fer de

19



lance, est une tentative de replacer le
monde dans un état de non-connais-
sance. Et son entreprise paradoxale qui
consiste à redonner du mystère au
monde, devient le tremplin d'une nou-
velle découverte et d'une réappropria-
tion détournée du monde.
Mais l'art n'a-il pas aussi cette faculté de
créer des mondes parallèles, qui tour-
nent sur leur orbite propre selon des lois
et avec des signes qu'ils se sont donnés
pour eux seuls? L'art alors ressemble au
jeu. Le jeu a son territoire à lui: pendant
la durée de la partie, l'échiquier est le
monde. Il a sa propre mesure du temps,
coupé du temps réel: les deux fois qua-
rante-cinq minutes du match de foot-
ball. Il a sa règle, valable pour lui seul. Et
il a sa communauté précise (les quatre
joueurs du bridge qui «meurent» à tour
de rôle) qui n'existe que pour la durée
du jeu.
Le jeu ne se rapproche-t-il pas de l'uto-
pie, ce monde parallèle qu'on invente en

marge du réel, monde clos et parfaite-
ment codifié? La dissidence de l'artiste
par rapport au monde «normal» (celui
de la norme) aurait-elle peut-être son
origine dans cette similitude avec le jeu:
en inventant un monde autre, il se
donne un pouvoir. Celui du démiurge.
Mais là où le jeu permet d'endosser un
rôle incompatible avec la réalité et
même parfois d'en changer en cours de
partie, la grande expérience existen-
ciel le de l'art rejoint le domaine du réel,
dans la mesure où elle exige un engage-
ment total et à long terme.
Le monde est un ensemble de systèmes
de signes qui sont en train de menacer
de prendre le pas sur le réel. Mais ces
différents systèmes ne tournent pas sur
les mêmes orbites. Le langage de tous
les jours lui-même, le plus simple, su-
perpose constamment les différents
sens des mots. Car chaque mot est une
constellation de sens qui doit être com-
pris du plus grand nombre mais n'en est
pas moins reçu individuellement. La

physique et les sciences naturelles qui
tentent d'expliquer les phénomènes qui
constituent le monde, essaient au
contraire de réduire les mots à un seul
sens qui ne se prête pas à l'interpréta-
tion personnelle. Elle est une réduction
du sens à son plus petit commun multi-
pie, afin de parler vrai. La religion, elle,
recourt aux signes chiffrés qui renvoient
au transcendental et se détournent de la

représentation de la réalité.
Et l'art? Le langage de l'art est le plus
complexe de tous, parce qu'il se permet
d'utiliser tous les symboles. Il peut pui-
ser aux signes exacts de la science, il

peut s'approprier les voies de la trans-
cendance, il peut détourner le langage
quotidien, il en invente d'autres et il se
donne le droit à l'erreur. Il y a des épo-
ques de notre histoire marquées par la

richesse des signes, celles où les arts
jouent un rôle essentiel. D'autres qui se
révèlent pauvres de sens et de contenu

transcendental, parce que c'est la repré-
sentation pure, scientifique ou techni-
que, qui a donné le ton.
Mais parler du pouvoir des symboles ne
revient-il pas à se demander si les sym-
boles que nous utilisons ne sont pas de
moins en moins des moyens dont
l'homme se sert, et de plus en plus des
forces qui le dirigent et le façonnent? Si

d'objets, ils ne sont pas devenus sujets?
Si nous ne sommes pas finalement gou-
vernés par les symboles, dans un ré-
gime de «symbolocratie», dont les diri-
géants cachés sont les médiateurs et les
manipulateurs du signe?
Dans notre époque que nous disons
technico-scientifique, l'élite scientifique
crée des symboles que le commun des
mortels n'est plus à même de compren-
dre ni de vérifier. Nous croyons massi-
vement qu'elle a raison. Manifestation
de foi collective secondaire et imma-
nente! De foi ou de superstition dans
certains cas, comme dans celui du pla-
cebo où c'est la foi elle-même qui provo-
que l'effet désiré. La science est gérée
par des spécialistes qui fournissent des
explications plausibles et nous les ac-
ceptons.
Nous vivons dans une structurocratie.
Les garants du pouvoir sont des indivi-
dus mais ils sont parfaitement inter-
changeables. Ce sont les structures qui
sont au pouvoir, basées sur une hiérar-
chie linéaire irréversible. Mais quelque
chose est en train de saper sournoise-
ment ce pouvoir structurel: nous
sommes engagés dans un processus de
mutation du pouvoir qui est en train de

passer des structures aux signes. Non
pas que la structure ou le signe soient
importants en eux-mêmes pour s'empa-
rer du pouvoir. Ce qui l'est, c'est leur
répétition. Grands manipulateurs de
signes, les médias sont au pouvoir. En

particulier la télévision, qui transmet les
symboles du pouvoir sur le ton du
show. Pris par le divertissement, le

spectateur en oublie toute idée de ré-
volte contre les symboles. Or les sym-
boles du pouvoir sont toujours porteurs
d'un message. D'une propagande. Le

langage de la publicité est aujourd'hui
omniprésent. Depuis la lessive jusqu'à
la religion, il s'est emparé de tout. Nous
sommes tous contaminés.
Si la symbolocratie est en marche, l'art
plus que jamais doit faire office de
contre-pouvoir. Sauf s'il se rétrécit lui-
même et se met lui aussi au service des
signes de pouvoir. Auquel cas, il tombe
dans l'idéologie. Et c'est alors comme
une moisissure qui le ronge et l'avilit. Le
devoir de l'art est de ne pas laisser se
rétrécir le champ des symboles, mais au
contraire de tenter d'en élargir le terri-
toire à la dimension du cosmos.
L'art est la grande chance et le grand
défi du monde contemporain. Dans la

saturation des symboles qui nous as-
saillent, il doit en proposer d'autres en-
core qui, au lieu de prendre le pouvoir et

de nous mettre à la merci de leurs condi-
tionnements, permettent au contraire de
donner plus de sens au monde. L'artiste
est à la fois le gardien des symboles, et
celui qui leur invente de nouvelles cons-
tellations.

Françoise Jaunin

20



Die Hypothesen
der Macht
Macht oder Gegenmacht, die Kunst
schlägt seltsame Wege ein, um auf den
Menschen einzuwirken. Ist es möglich,
die Macht der Kunst zu definieren, ihre
Geheimnisse zu ergründen, ihre Zeichen
zu entschlüsseln und ihre Mechanismen
zu zerlegen? Eine grossartige Fragestel-
lung, die sich sowohl an den Hersteller
von Kunst als auch an deren Empfänger
richtet. Eine grundlegende Frage, die in
uralte Zeiten zurückreicht, aus der uns
auf Stein gravierte oder gezeichnete Zei-
chen überliefert sind, deren Gebrauchs-
anweisung wir verloren haben. Die Zeit
wäscht manchmal die Macht der Zei-
chen aus, und trotzdem bildet ihr Ge-
heimnis selbst eine Art Macht; denn
Jahrtausende haben die Faszination
nicht aufheben können, die sie weiterhin
ausüben. Die Zeiten ändern sich, die Zei-
chen verändern sich, die Gesellschaft
nimmt andere Formen an, die Kunst
bleibt. Und die Frage stellt sich weiter-
hin: Gibt es eine Macht der Kunst? oder:
Wie können die Zeichen zu Macht
werden?
Die Philosophie ist vermutlich das Ge-
biet der menschlichen Aktivitäten, das
der Kunst am nächsten steht. Wie der
gute Monsieur Jourdain von Molière oh-
ne es zu wissen Prosa kreiert, philoso-
phieren wir alle unbewusst ein wenig,
und wir können alle - bewusst oder un-
bewusst - von der Kunst beeinflusst
werden. Keiner von uns ist völlig ge-
schützt vor philosophischer Fragestel-
lung, noch vor künstlerischer Emotion.
In perfekter Übereinstimmung mit dem
Geist des Monte Verità, der das Echo so
vieler Ideologien wiederhallen lässt, die
sich damit zufrieden gaben, unter der
von den Eingeweihten geschaffenen
Glaskugel zu leben, ohne danach zu
streben, die ganze Welt zu evangelisie-
ren, um sie ihrer Wahrheit zu unterwer-
fen, und in Übereinstimmung mit so vie-
len Werken, die auch heute noch auf uns
wirken, ohne dass sie jemals den Lauf
der Geschichte oder die Gesellschaft ge-
ändert haben, stellte der Philosoph Hans
Saner mit ebensoviel wissenschaftlicher
Schärfe wie starker Intuition die Punkte
der Gleichung mit zwei Unbekannten
«Kunst - Macht» auf. Er zog seine Zuhö-
rer in eine schwindelerregende Erfor-
schung der Zeit und des kosmischen
Raumes, die seit Urzeiten von den Men-
sehen mittels Zeichen und Töne abge-
steckt worden waren.

Wie ein in der Wüste alleinstehender
Diktator, so hat auch die Kunst, wenn sie
nicht betrachtet wird, keine Macht. Wel-
ches auch immer ihre Stärke ist, sie ist
immer eine Beziehungsfrage. Um exi-
stieren zu können, muss sie auf Schwä-
che, Zwang oder Einverständnis treffen.
Dies ist die erste Bedingung sine qua
non. Aber man kann Kunst auf verschie-
dene Art wahrnehmen, sehen und hö-
ren, da sich die Epochen wandeln und
die Menschen verschieden sind. Der
Faktor Zeit ist ein wichtiger Parameter:
Einige Werke können in einer bestimm-
ten Epoche eine grosse Kraft ausüben
und in anderen kraftlos werden. Will
man die Sprache eines Kunstwerks ver-
stehen, so muss man ihr Vokabular und
ein Minimum ihrer Grammatik kennen,
die zugleich das Kollektiv (die Gesell-
schaff der Epoche) und das Individuelle
(persönliche Gewohnheit und Erwar-
tung) berühren. Die Macht oder das Feh-
len von Macht der Kunst ist eine seltsa-
me Konstellation von Einflüssen, die un-
aufhörlich das Universale und das All-
tägliche, die Ewigkeit und das Zeitliche,
das Materielle und das Spirituelle zu-
sammenstellen. Hans Saner gibt drei wi-
dersprüchliche Hypothesen an, die sich
schliesslich ergänzen:
- Die Kunst besitzt eine Macht dank

einer, in den Zeichen, die die Kunst
konstruieren, versteckten Substanz,
d.h. die Botschaft, die hier enthalten
ist.

- Die Kunst besitzt auf Grund der Mate-
rialität der Zeichen selbst eine Macht.

- Die Kunst besitzt keinerlei Macht. AI-
lein ihre Schwäche sichert ihr Autono-
mie zu.

Die symbolische Botschaft der ersten
Hypothese neigt dazu, der Kunst eine
absolut spirituelle Macht zu verleihen.
Es ist der Orpheus-Mythos, der Eurydice
durch die Kraft seiner Kunst wiederge-
winnt, um sie dann auf Grund seiner
menschlichen Schwäche wieder zu ver-
lieren. Der Mythos ist bereits durch den
sumerischen der Reise des Ischtars ins
Land der Toten angedeutet. Aber hier
gelingt es dem Flötenspieler durch die
Schönheit seiner Musik, die Göttin der
Liebe bis ins Reich der Lebenden zurück-
zubringen. Die Kunst ist demnach
stärker als der Tod selbst. Die in ihr
versteckte Botschaft ist fähig, alle
Schranken niederzureissen und alle Ver-
bote zu übertreten.

In der zweiten Behauptung befindet sich
die Macht nicht in der Botschaft, son-
dem die Zeichen selbst besitzen Macht.
Ausschlaggebend ist ihr Arrangement,
denn das System, nach dem sie zusam-
mengestellt sind, verleiht ihnen Autori-
tat. Letzte ist so bedeutend, dass sie sich
sogar manifestiert, wenn der Empfänger
sie nicht beachtet; er wird also ohne
sein Wissen konditioniert. Ein Beispiel
ist die Hintergrundmusik, wie man sie in
Fahrstühlen antrifft, die uns einhüllt und
uns wie ein Schatten folgt, und der wir
uns nicht entziehen können. Denn, wenn
es auch möglich ist, die Augen zu
schliessen, so ist es sehr viel schwieri-
ger, sich die Ohren zuzuhalten. Aber
muss man die Kunst wirklich mit Hinter-
grundmusik in Verbindung bringen? Da

es sich um visuelle Künste handelt,
könnte das gleiche Beispiel auf die op-
tisch fassbaren Künste angewandt wer-
den - wie Fotographie, Film oder deko-
rative Kunst - so deren Reize oberfläch-
lieh bleiben.
Dritter und letzter Vorschlag: Solange
sie sich nicht in den Dienst einer Macht
stellt, die aus ihr ein Propagandainstru-
ment macht, besitzt die Kunst keinerlei
Macht. Sie hat - wenn nicht sich selbst -
niemals etwas in der Welt verändert.
Wäre dies nicht gerade ihre ganz beson-
dere Chance, ihre unveräusserliche
Kraft und ihre Freiheitsgarantie? Und
dennoch - wie könnte man sich vorstel-
len, dass eine völlig machtlose Kunst
irgendeine Wirkung auf den Menschen
auszuüben im Stande wäre?

Hierarchie oder Fusion

Im Ringen um die Macht besitzen die
unterschiedlichen Kunstgattungen nicht
die gleichen Chancen. Sie funktionieren
und handeln nicht identisch, und jedes
Individuum kann sie auf seine Art an-
nehmen oder nicht. So stellt sich die
Frage: Welche Kunstgattung besitzt die
Vorrangstellung, welche ist die bedeu-
tendste unter den Musen?
Der Philosoph neigt zur Privilegierung
der Musik, da sie das rationalste Gebiet
der Geschichte der Künste ist, und dies
in solchem Mass, dass sie sich der Ma-
thematik anschliesst. Diese konstruktive
Rationalität ist nicht nur formaler Natur,
sie ist für Hans Saner - der ihr aus die-
sem Grund auch die Vorrangstellung

21



einräumt - der Ausdruck der einzig ge-
nauen Kenntnis ihrer selbst und der
Welt. Eine reine Metaphysik! Keine an-
dere Form kann sie übersetzen. Wie ver-
hält es sich aber mit der Poesie? Häufig
wird angenommen, dass das Wort und
die Sprache der Musik vorausgingen.
Aber wie ist die Sprache entstanden? Ist
sie nicht gerade die Strukturierung von
Lauten und Tönen, denen ein Sinn gege-
ben wurde? Die Sprache würde also ih-
ren Ursprung der Musik verdanken.
Die Verschmelzung aller Künste - der
andere Pol in der Vorrangstellung - be-
schäftigte die Menschen ebenfalls un-
aufhörlich: Töne oder Düfte zu sehen,
Farben zu hören Wieviel Künstler ha-
ben nicht bereits davon geträumt, alle
Künste auf einmal auszudrücken, wie
Beaudelaire in seinen «Correspondan-
ces». Er setzt hier alle seine Fähigkeiten
gleichzeitig ein; in sublimer Trunkenheit
werden alle Sinne miteinander ver-
mischt und der Gedanke bis zum
Schwindel zugespitzt.
«La Nature est un temple où de vivants
piliers
Laissent parfois sortir de confuses pa-
roles;
L'homme y passe à travers des forêts de
symboles
Qui l'observent avec des regards fami-
liers.
Comme de longs échos qui de loin se
confondent
Dans une ténébreuse et profonde unité,
Vaste comme la nuit et comme la clarté,
Les parfums, les couleurs et les sons se
répondent.»

«Die Natur ist ein Tempel, in dem leben-
de Pfeiler
Manchmal konfuse Worte von sich
geben;
Der Mensch geht mittels seiner Symbol-
wälder durch jene hindurch,
Die ihn mit vertrautem Blick beob-
achten.
Wie sich in der Ferne vermischende, lan-

ge Echos
In einer finsteren und tiefen Einheit,
Unendlich wie die Nacht und die Hellig-
keit,
Antworten sich Düfte, Farben und
Töne.»
Wer entscheidet, und wie wird entschie-
den, was Kunst ist und was nicht? Wird
der Grad der Kunst an der Wirkung
(Macht) gemessen, die sie über uns be-
sitzt, oder an seiner Art, formale Proble-
me zu lösen? Oder legt die Institution
den Massstab fest? Aber das Museum
übt auf die Kunst eine zweideutige Wir-
kung aus: Wenn es Kunst ausstellt, trägt
es durch die Bedeutung, die seiner Insti-
tution zukommt, und die Ausstrahlung
dazu bei, die Kunst zu distanzieren, in-
dem es letztere um einen Teil seiner
individuellen Macht beraubt. Auf der an-
deren Seite ist es aber auch das Mu-
seum, das der Kunst seine Macht ver-
leiht. Duchamp zeigte dies deutlich

durch die Ausstellung seines Flaschen-
Ständers oder seines Urinoirs. Der Re-

spekt, der der Institution entgegenge-
bracht wird, geht auf das hier Gezeigte
über. Das Museum wird unter diesem
Aspekt zu einer Art Unternehmen für
«Heiligspechungen». Aber der Philo-
soph warnt, aufzupassen: Die Kunst ge-
hört nicht zum Ressort des Heiligen.
Lassen wir uns nicht dazu verleiten, sie
als das Gebiet reiner Unschuld zu be-
trachten, das in die Hände der Ökono-
men gefallen ist. Die Kunst geht aus
einem sehr präzisen und konkreten, so-
zio-ökonomischen Kontext hervor. Die
Künstler stehen - dank einer angebore-
nen Gnade - keinesfalls über dem Ge-
tümmel ihrer Zeit. Sie sind darin verwik-
kelt, ebenso verantwortlich dafür wie
die anderen Menschen. Und an dieser
Stelle hebt Hans Saner seine sanfte
Stimme um einen Ton an, und während
seine blauen Augen die Zuhörer fixie-
ren, betont er, dass die Künstler unver-
züglich zu glauben aufhören müssten,
dass sie eine besondere Gattung seien
und etwas völlig anderes machen wür-
den als die anderen Menschen.
Kunst herstellen ist eine andere Art des
Produzierens, aber sie bleibt eine Pro-
duktion. Trotzdem zeugt es von Mut, in
einer ganz auf Nützlichkeit ausgerichte-
ten Welt etwas Nutzloses zu produzie-
ren. Dies ist die grossartige Utopie der
Kunst. Und vielleicht ist deshalb die Ak-
tion des Künstlers manchmal wichtiger
als das Produkt seiner Aktion, das in
dem Moment, in dem es zum Konsum-
gut wird, unter das Prinzip der Nützlich-
keit fällt. Die Versuchung, zu glauben,
dass er nur für sich kreiert, ist für den
Künstler romantisch und verführerisch,
aber dies würde zu der Annahme füh-
ren, dass der Mensch auf sich gestellt
leben könnte. Wenn der Künstler wich-
tig ist, so nicht deshalb, weil er auf einer
einsamen Insel lebt, sondern weil er mit-
ten in der Gesellschaft die Alternative
repräsentiert, diesen Bruchteil der
Menschheit, die nicht an den unver-
meidbaren Charakter der ökonomischen
Priorität glaubt.
Wenn der Künstler nicht für sich selbst
kreiert, muss angenommen werden,
dass seine Kunst danach streben muss,
auf die anderen eine Wirkung auszu-
üben. Aber besitzt die Kunst eine objek-
tive, auf den Grundprinzipien einer uni-
versalen Harmonie beruhende Wirkung,
welche ihr erlauben würden, die funda-
mentale Struktur des Menschen und der
Welt sichtbar zu machen? In diesem Fal-
le ist schön, was mit diesen Prinzipien
und ihren Zusammenhängen überein-
stimmt.
Besitzt sie hingegen eine rein subjektive
Wirkung, die in einer radikalen Auflö-
sung aller existierender Zeichen und Sy-
steme beruht, um wieder eine Welt neu-
er Symbole zu erfinden, die über die
Wirklichkeit hinausgeht, neu erlernt und
verstanden werden muss? Demnach

muss der Künstler den Mut zur tabula
rasa oder zur Anarchie besitzen.
Die dritte Behauptung wirft die Frage
auf: Wirkt die Kunst durch Spannungen
und harmonische oder disharmonische
Intensität der von ihr verwendeten Zei-
chen? Sehr lange war man der Auffas-
sung, dass die Harmonie der Kunst
Macht verlieh. Zweitausend Jahre spä-
ter nimmt man das genaue Gegenteil
an. Heute beurteilt man die Kunst nach
der Intensität seiner Dissidenz. Die Zei-
chensysteme haben heute eine viel kür-
zere Lebensdauer als in der Vergangen-
heit. Sie sind beinahe zu Phänomenen
geworden, die nur eine Saison überle-
ben. Aber diese Tatsache bedeutet kei-

neswegs, dass sie nicht wichtig sind.

Die Zeichen an der Macht

Wenn das Zeichen ein Machtinstrument
sein kann, welcher Art ist das Verhältnis
der Kunst zum Zeichen, wie ergreift sie
Besitz von ihm und verändert es, wie
verleiht sie ihm eine andere Macht, die
nur ihr gehören wird?
Hans Saner schlägt vier Angriffspunkte
zur Überlegung vor:
- Die Kunst stellt die Fähigkeit des Men-

sehen dar, von der Welt mittels der
Zeichen Besitz zu ergreifen.

- Die Kunst ist im Gegenteil dazu die
Fähigkeit des Menschen, das Univer-
sum immer wieder von Neuem zu
entdecken und ihr Mysterium einer
von Wissenschaft und Technik reich-
lieh dechiffrierten und entmystifizier-
ten Welt zurückzugeben.

- Die Kunst ist die Fähigkeit des Men-
sehen, eine Welt von Zeichen zu erfin-
den und dieser Eigenleben zu ver-
leihen.

- In einer Welt, in der die Realität im-
mer mehr hinter die Symbole ver-
bannt wird, verstärkt die Macht der
Kunst die eingewurzelte Kraft der Zei-
chen oder nimmt sie ihr.

Vier gegensätzliche Behauptungen, die
in Wirklichkeit von vier verschiedenen
Gesichtspunkten ausgehend das kom-
plexe, in seiner Totalität ungreifbare
Phänomen verdeutlichen: die Perma-
nenz und die Notwendigkeit der Kunst.
Die älteste Vorgeschichte hat uns ein-
deutige Frühformen menschlicher Ak-
tion auf Stein überliefert. Aber wie sollte
man diese einfachen Zeichen lesen, von
denen man nicht mehr ausfindig ma-
chen kann als ihre hartnäckige Ausrich-
tung auf die Sonne? Beginnt hier Reli-
giosität, Topographie, Weltkenntnis
oder künstlerischer Ausdruck? Dann
vermehren sich die Zeichen, werden
komplexer, kombinieren sich unterein-
ander. Aber wie könnte man die Logik
ihrer Entwicklung verstehen? Die ersten
Darstellungen, die wir unbestritten als
Kunstwerke anerkennen, sind jene weib-
liehen oder doppelgeschlechtlichen,
dreissigtausend Jahre alten Figürchen,

22



die Venus von Vestonice oder Willen-
dorf, Fruchtbarkeitssymbole, Mutter-
Göttinen mit grosszügigen Kurven. Ih-

ren progressiven Abstraktionsprozess
kann man über Jahrtausende hinweg
bis hin zu einem einfachen Zeichen ver-
folgen, das der Symbolisierung der Frau

genügt. So unsere Zeitbestimmung von
dreissigtausend Jahren Zwischenraum
nicht zu ungenau ist, sind diese äusserst
stilisierten Figürchen Zeitgenossen der
aus sehr naturalistischen Tierdarstellun-
gen bestehenden Flöhlenmalereien von
Lascaux und Altamira. Dies beweist,
dass diese Abstraktionen in einer be-
stimmten Absicht und einer nicht weni-
ger präzisen Bedeutung kreiert worden
waren. Von Zeichen-Spur bis zur Zei-
chen-ldee, von den elementaren Früh-
formen bis zum durch Vereinfachung
und progressive Identifizierung erfunde-
nen Symbol wird die Welt zu einem ko-
dierten Alphabet, dem der Mensch seine
Eigenart aufzuprägen versucht, um es
zu beherrschen.
Aber da er seit Jahrtausenden versucht,
die Welt zu strukturieren, hat der
Mensch aus ihr einen Wald von Zeichen
und Symbolen gemacht, die ihm zwar
zur Orientierung helfen, ihn aber geistig
immer mehr verarmen. Die Kunst er-
scheint also wie eine Möglichkeit, die
Welt zu bereichern. Wenn Duchamp ein
Urinoir in einem Museum ausstellt,
bringt er das vereinbarte System der
Zeichen durcheinander und führt einen
fremden, sehr gewöhnlichen Begriff in
das Gebiet der Kunst ein. Die zeitgenös-
sische Kunst, die es sich zum Ziel ge-
setzt hat, gegen die etablierten Konven-
tionen anzugehen, versucht, die Welt
wieder in einen Zustand des Nicht-Ken-
nens zu stellen. Und ihr paradoxes Un-
ternehmen, das der Welt Mysterium zu-
rückgeben will, wird zum Sprungbrett
einer neuen Entdeckung und zu einer,
von eingefahrenen Werten abgewand-
ten Stellungnahme.
Aber ist nicht auch die Kunst fähig, par-
allele Welten zu schaffen, die ihren eige-
nen Wirkungsbereich mit eigenen Ge-
setzen und Zeichen besitzen? Die Kunst
würde dann dem Spiel ähneln. Das Spiel
besitzt sein eigenes Feld. Während der
Dauer einer Partie ist das Schachbrett
die Welt. Es besitzt seine eigene, von der
realen Zeit getrennte Zeiteinteilung:
zweimal 45 Minuten in einem Fussball-
spiel. Es hat seine eigenen Regeln und
eine präzise Teilnehmerzahl während
des Spielabiaufs (so die vier Spieler des
Bridge, die nacheinander «sterben»).
Nähert sich das Spiel nicht der Utopie,
dieser parallel laufenden, verschlösse-
nen und verschlüsselten Welt, die man
ausserhalb des Realen erfindet? Beruht
das Anderssein des Künstlers im Ver-
gleich zur «normalen» (normierten)
Welt vielleicht auf dieser Ähnlichkeit mit
dem Spiel? Indem er eine andere Welt
erfindet, verleiht er sich eine Macht, die
des Weltenschöpfers.

Aber wo das Spiel es erlaubt, eine Rolle
zu übernehmen, die im Widerspruch zur
Wirklichkeit steht, und die man im Ver-
lauf der Partie manchmal sogar wech-
sein kann, greift die bedeutende existen-
tielle Erfahrung der Kunst - so sie ein
totales und langfristiges Engagement
fordert - wieder das Gebiet des Realen
auf.
Die Welt ist ein Ensemble aus Zeichen-
Systemen, die bedrohlich das Reale in
den Flintergrund zu drängen beginnen.
Aber diese verschiedenen Systeme be-
sitzen nicht alle die gleiche Wellenlänge.
Selbst die einfachste Alltagssprache
überlagert unentwegt die verschiede-
nen Bedeutungen der Wörter. Denn je-
des Wort ist eine Konstellation von Be-
deutungen, die von der grösstmöglich-
sten Zahl verstanden werden muss,
doch von jedem auf seine Weise emp-
fangen wird. Die Physik und die Natur-
Wissenschaften, die bemüht sind, die
Phänomene zu erklären, die die Welt
konstituieren, versuchen hingegen die
Worte auf einen einzigen Sinn zu redu-
zieren, der sich nicht frei interpretieren
lässt. Es handelt sich um eine Bedeu-
tungsreduktion auf den kleinsten ge-
meinsamen Nenner, der die «Wahrheit»
ausdrückt. Die Religion bedient sich ih-
rerseits chiffrierter Zeichen, die auf das
Transzendentale hinweisen und sich
von der Darstellung der Wirklichkeit ab-
wenden.
Und die Kunst? Die Sprache der Kunst
ist die komplexeste von allen, weil sie es
sich gestattet, alle Symbole anzuwen-
den. Sie kann Anleihen bei den exakten
Zeichen der Wissenschaft machen, sich
die Wege der Transzendenz aneignen,
die Alltagssprache umformen, neue
Symbole erfinden - und behält sich das
Recht auf Irrtum vor. Es gab Epochen,
die von einem Zeichen-Reichtum ge-
prägt waren; in ihnen spielten die Kün-
ste eine wichtige Rolle. Andere erweisen
sich als arm an Bedeutung und trans-
zendentalem Gehalt, da die genaue, wis-
senschaftliche oder technische Wieder-
gäbe den Ton bestimmt.
Aber wenn man von der Macht der Sym-
bole spricht, muss man sich nicht die
Frage stellen, ob die von uns verwende-
ten Symbole nicht immer weniger Mittel
sind, derer sich der Mensch bedient,
und vermehrt Kräfte, die ihn dirigieren
und formen? Fiaben sie nicht Eigenleben
angenommen, und werden wir nicht
schliesslich von den Symbolen in einem
System der Symbolokratie beherrscht,
deren geheime Dirigenten die Mediato-
ren und Manipulatoren des Zeichens
sind?
in unserer technisch-wissenschaftlich
genannten Epoche kreiert die Wissen-
schaftselite Symbole, die das Mehr der
Sterblichen nicht einmal mehr verste-
hen, geschweige denn überprüfen kann.
Wir glauben massenweise, dass sie
Recht hat. Eine sekundäre und imma-
nente Äusserung des Glaubens - oder

des Aberglaubens, wie der Fall des Pia-
cebo beweist, bei dem der Glauben al-
lein den erwünschten Effekt bewirkt. Die
Wissenschaft wird von einigen Speziali-
sten geleitet, die plausible Erklärungen
liefern, und wir akzeptieren sie.
Wir leben in einer Strukturokratie. Die
Garanten der Macht sind Individuen,
aber sie sind völlig austauschbar. Die
Strukturen selbst sind an der Macht; sie
stützen sich auf eine, in einer Richtung
verlaufende lineare Wertordnung. Aber
irgendetwas beginnt, diese strukturelle
Macht heimtückisch zu unterhöhlen:
Wir befinden uns in einem Prozess der
Macht-Mutation, die dabei ist, von den
Strukturen auf die Zeichen Überzuge-
hen. Nicht, dass die Struktur oder das
Zeichen aus eigener Kraft fähig seien,
die Macht an sich zu reissen. Dies Phä-

nomen beruht auf ihrer Wiederholung.
Als bedeutende Zeichen-Manipulatoren
haben die Medien die Plerrschaft über-
nommen - insbesondere das Fernse-
hen, das die Machtsymbole als Show
vermittelt. Von der Unterhaltung einge-
nommen vergisst der Zuschauer, sich

gegen die Symbole aufzulehnen. Doch
die Machtsymbole sind immer Träger
einer Botschaft, einer Propaganda. Die

Sprache der Werbung ist heute al Ige-
genwärtig. Vom Waschmittel bis zur Re-

ligion hat sie sich alle Gebiete angeeig-
net, und wir stehen alle unter ihrem Ein-
fluss.
Wenn die Symbolokratie vorwärts rückt,
muss die Kunst mehr als jemals zuvor
eine Gegenmacht ausüben. Es sei denn,
sie ziehe sich zurück und stellt sogar
sich selbst in den Dienst der Macht-Zei-
chen. In diesem Fall unterwirft sie sich
aber der Ideologie und wird bald wert-
los. Die Aufgabe der Kunst ist, aufzupas-
sen, dass sich das Feld der Symbole
nicht verkleinert, und sich zu bemühen,
ihr Gebiet in kosmische Dimensionen
auszudehnen.
Die Kunst ist die grosse Chance und die
grossartige Pierausforderung, die die
heutige Welt besitzt. Trotz der uns be-
reits überrumpelnden Symbolsättigung
muss sie uns noch andere Symbole vor-
schlagen, die - anstatt Macht zu über-
nehmen und uns ihren Gegebenheiten
auszuliefern - es ermöglichen, der Welt
mehr Sinn zu geben. Der Künstler, er ist
zugleich der Wächter der Symbole und
der Erfinder ihrer neuen Konstellatio-
nen. Françoise Jaunin

23



Le ipotesi
del potere
Potere o contropotere, I'arte intraprende
percorsi misteriosi per agire sull'uomo.
È possibile seguire i viali del potere del-
I'arte, penetrarne gli arcani, descriverne
i segni, svelarne i meccanismi? Doman-
da da un milione rivolta tanto al mittente
dell'arte quanto al suo destinatario! In-
terrogazione essenziale che si perde nel-
la notte dei tempi, a cui abbiamo fatto
risalire quei segni incisi o disegnati sulla
pietra che hanno oggi smarrito il loro
modo d'uso. II tempo erode alle volte il

potere dei segni, e tuttavia ii loro stesso
mistero costituisce una forma di potere,
giacché i millenni non hanno ancora
esaurito il fascino che continuano ad
esercitare. I tempi cambiano, i segni si

trasformano, le société si metamorfizza-
no, I'arte resta. E la questione persiste:
I'arte ha potere? Oppure: come i segni
possona diventare potere?
La filosofia, tra tutte le attività umane, è

forse quella più vicina all'arte. Come il
buon signor Jourdain de Molière faceva
prosa senza saperlo, tutti noi facciamo
un po' di filosofia a nostra insaputa e

siamo tutti, consapevoli o meno, nelle
condizioni di essere toccati dall'arte.
Nessuno di noi pub dirsi totalmente im-
mune dagli interrogativi filosofici o da
ogni emozione artistica. L'arte è dunque
per il filosofo un campo di ricerca privi-
legiata del funzionamento umano.
In perfetta sintonia con lo spirito del
Monte Verità che rinvia l'eco di tante
idéologie vissute soltanto nel circolo
chiuso degli iniziati, senza mai tentare di
evangelizzare la terra intera per sotto-
metterla alia propria verità, e di tante
opere che continuano ad agire su di noi

senza aver cambiato il corso délia storia
né l'aspetto délia société, il filosofo
Hans Saner poneva, con un rigore seien-
tifico degno délia sua penetrante intui-
zione, i termini dell'equazione a due va-
riabili arte-potere, e intratteneva il suo
uditorio dentro un'esplorazione vertigi-
nosa del tempo e dello spazio cosmico
puntellati dagli uomini fin dai tempi più
remoti tramite segni e suoni.
Corne un dittatore solo nel deserto, l'ar-
te che non si vede non ha nessun pote-
re. Di qualsiasi genere sia, la potenza è

sempre una storia di relazioni. Per esi-
stere, deve trovare di fronte a sé una
parte d'impotenza, costretta o consen-
ziente. È la prima condizione sine qua
non. Ma ci sono diverse maniéré di per-
cepire l'arte, di vederla e di ascoltarla,
giacché le epoche cambiano e gli uomi-
ni non sono mai gli stessi. Il fattore tem-
po è un parametro importante: certe
opere possono esercitare una grande
forza in un determinato periodo e rive-
larsi impotenti in determinati altri. Per
essere sensibili a un linguaggio artisti-
co, è necessario possederne il vocabola-
rio e conoscere un minimo di grammati-
ca che riguardi sia il collettivo (la société
e l'epoca) sia l'individuale (il condiziona-
mento e le aspettative personali). Il po-
tere o l'assenza di potere dell'arte è una
costellazione complessa di effetti che
coniugano costantemente l'universale e
il temporale, il materiale e lo spirituale.
Hans Saner enuncia quindi tre ipotesi
contradditorie che finiscono per com-
pletarsi:
- l'arte possiede un potere grazie alla

sostanza nascosta nei segni che la

costituiscono, ovvero nel messaggio
che essa stessa contiene;

- l'arte possiede un potere che le è attri-
buito dalla matérialité dei suoi segni;

- l'arte non ha nessun potere. Soltanto
la sua impotenza è in grado di assicu-
rarle autonomia.

Il messaggio simbolico délia prima ipo-
tesi tende a conferire all'arte un potere
assoluto. È il mito di Orfeo che ritrova
Euridice grazie alla forza délia sua arte,
prima di perderla a cause délia fragilité
délia sua natura umana. Un mito già
prefigurato da quello, sumerico, del
viaggio di Ichtar nel paese del non ritor-
no. Se non fosse che qui il suonatore di
flauto, grazie alla bellezza délia sua mu-
sica, riesce a ricondurre la dea dell'amo-
re fino al regno dei vivi. L'arte si rivela
dunque più potente délia morte stessa.
Il messaggio spirituale nascosto che
veicola è in grado di sfondare tutte le
barrière e tutte le interdizioni.
Stando al secondo postulato, non è il

messaggio bensi i segni medesimi a de-
tenere il potere. Ciô che conta è solo la

loro disposizione. Infatti l'autorité di cui
dispongono viene conferita dal sistema
che Ii associa. Un'autorità che puô mani-
festarsi persino nel caso del fruitore di-
sattento, condizionandolo a sua insapu-
ta. L'esempio potrebbe essere quello
délia musica di sottofondo, stile musica
di ascensore, che ci avvolge e ci segue
come fosse un'immersione sonora alla
quale non possiamo sottrarci. Dopo tut-
to, se è possibile chiudere gli occhi, è

molto più difficile tapparsi le orecchiel
Ma bisogna davvero associare all'arte la

musica di ascensore? Trattandosi di arti

24



visive, lo stesso tipo di esempio potreb-
be applicarsi all'arte retiniana - arte otti-
ca, cinetica o decorativa - la cui eccita-
zione avviene essenzialmente in super-
ficie.
Terza e ultima proposta: Karte non ha
alcun potere, fintanto che non si mette
al servizio di un potere che ne fa stru-
mento di propaganda. L'arte infatti non
ha mai cambiato niente nel mondo se
non se stessa. Non è questo il fonda-
mento délia sua insigne fortuna, délia
sua forza inalienabile e délia sua garan-
zia di liberté? Ciononostante, corne im-
maginare che un'arte totalmente sprov-
vista di potere possa avere un qualsiasi
effetto sull'uomo?

Gerarchia o fusione

Nel la «corsa verso il potere», le possibi-
lità delle diverse forme artistiche non
sono le Stesse. I modi di funzionamento
e di azione non sono identici e ogni
individuo ha una propria maniera di re-
cepirli o di non recepirli. Si pone allora il

problema del primato: quale arte lo de-
tiene? Fra le Muse quale consideriamo
la maggiore?
Il filosofo tende a previlegiare la musica,
perché questa rappresenta il campo più
razionale délia storia dell'arte, fino ad

apparentarsi a quello délia matematica.
Questa razionalità costruttiva non è solo
una veste da parata. Per Hans Saner, il

ruolo prédominante délia musica risiede
proprio nel suo essere espressione délia
sola conoscenza esatta di sé e del mon-
do. Una pura metafisica! Nessun'altra
forma è in grado di tradurla. Che ne è

allora délia poesia? Si ha spesso la sen-
sazione che la parola e la lingua abbiano
preceduto la musica. Ma quai è l'origine
délia lingua? Non è appunto la struttura-
zione dei rumori e dei suoni a cui è stato
attribuito un senso? In tal caso la lingua
troverebbe la sua origine nella musica!
In contrapposizione alla questione del-
l'ordine gerarchico tra le varie arti, ve
n'è un'altra che ha assillato gli uomini:
quella délia loro fusione. Vedere i suoni
e i profumi, ascoltare i colori... quanti
artisti non hanno sognato, corne Beau-
delaire nelle sue «Corrispondenze», di
dire tutte le arti in una, nell'ebbrezza
sublime délia confusione dei sensi e di
un pensiero reso vertiginoso dall'assal-
to simultaneo di tutte le proprie facoltà?
Dire l'ineffabile pienezza délia natura e
l'unità ritrovata dell'uomo.
«La Natura è un tempio dove incerte
parole mormorano pilastri che son vivi,
una foresta di simboli che l'uomo attra-
versa nel raggio dei loro sguardi fami-
liari.
Corne echi che a lungo e da lontano
tendono a un'unità profonda e buia
grande corne le tenebre o la luce
i suoni rispondono ai colori, i colori ai

profumi.»
Chi decide, e in che modo, su che cos'è

l'arte e che cosa non è? Il livello artistico
si misura con l'effetto (o con il potere)
che si produce su di noi o attraverso la

capacité dell'artista di risolvere i proble-
mi formali? Oppure tocca all'istituzione
mettere l'etichetta? In ogni caso il mu-
seo esercita sull'arte un effetto ambi-
guo: mentre da un lato offre in visione
l'arte, dall'altro, grazie al suo peso istitu-
zionale e alla sua aura, contribuisce a

distanziarla, a privarla di una parte del
suo potere individuale. Ciô tuttavia non
impedisce che sia proprio lui a conferire
all'arte il suo potere. Duchamp, espo-
nendo un portabottiglia e un vaso da
notte, l'aveva messo perfettamente in
evidenza. Il rispetto dell'istituzione con-
tamina tutto quanto viene messo in mo-
stra. La museificazione è gié di per sé
un'opera di sacralizzazione.
Ma il filosofo rende attenti: l'arte non è

nell'ordine del sacro. Non cadiamo nella
trappola di chi vorrebbe farne un terre-
no di pura innocenza caduto nelle mani
degli speculatori. L'arte si rifà a un preci-
so e concreto contesto socio-economi-
co. Non c'è nessun genere di grazia infu-
sa che permetta agli artisti di situarsi al
di sopra délia mischia del proprio tern-
po. Vi sono implicati e ne sono respon-
sabili alla stessa stregua degli altri. A
questo punto, la voce dolce di Hans Sa-
ner si alza di tono mentre il suo sguardo
azzurro fissa l'uditorio: gli artisti, egli
insiste, dovrebbero smettere immedia-
tamente di credere che sono una razza a

parte e che stanno facendo cose radical-
mente diverse da quelle che fanno gli
altri uomini!
Produrre arte è un'altra maniera di pro-
durre, ma è pur sempre solo produrre.
La produzione di ciô che è inutile costi-
tuisce tuttavia una prova di coraggio in
un mondo utilitaristico. Ecco dove risie-
de la magnifica utopia dell'arte. È forse
per questo che talvolta, allorché il pro-
dotto scade nell'utilitarismo e diventa
oggetto di consumo, l'importanza risie-
de in prevalenza nell'azione dell'artista.
La tentazione romantica di credere che
l'artista crei solo per se stesso è affasci-
nante, ma induce a immaginare che
l'uomo possa cavarsela da solo. Se l'ar-
tista è importante, non è perché si trova
su un'isola deserta, ma piuttosto perché
in seno alla société rappresenta Kalter-
nativa, quella frazione di umanité che
non crede al carattere ineluttabile délia
priorité economica.
Se l'artista non créa per se stesso, biso-
gna per forza ammettere che la sua arte
deve tentare di agire sugli altri. Ma l'arte
puô indurre davvero un'azione oggetti-
va, basata sui principi di un'armonia
universale che gli permetterebbero di
esplicitare la struttura fondamentale
dell'uomo e del mondo? In questo caso
sarebbe bello tutto ciô che corrispon-
desse a questi principi e aile loro rela-
zioni.
O non ha piuttosto un effetto puramente
soggettivo, basato su una liberazione

radicale di tutti i segni e di tutti i sistemi
esistenti, per reinventare un mondo di
simboli nuovi, più grande del mondo
reale, e che bisogna reimparare a legge-
re e a capire? L'artista deve avere allora
il coraggio délia tabula rasa o dell'anar-
chia.
Oppure, terzo postulate, l'arte agisce at-
traverso tensioni e intensité armoniche
o disarmoniche dei segni che utilizza?
Per molto tempo si è creduto che fosse
proprio l'armonia a dare all'arte qualche
potere. Dopo duemila anni si sta pen-
sando esattamente il contrario. Oggi si

giudica l'arte a seconda dell'intensitô
dei suoi conflitti, I sistemi di segni odier-
ni hanno la vita più corta rispetto a quelli
del passato. Sono quasi diventati feno-
meni di stagione. Ma questo non signifi-
ca che non siano ancora importante

I segni al potere

Se il segno puô essere strumento di
potere, in che rapporte sta l'arte rispetto
al segno, come se ne appropria e lo
modifica, in che modo riesce a inculcar-
gli quel potere particolare di cui essa
soltanto possederebbe la chiave?
Nella giostra delle ipotesi, Hans Saner
propone quattro punti d'attacco nella
sua riflessione:
- l'arte rappresenta la facoltà dell'uomo

di appropriarsi del mondo mediante i

segni;
- Karte è invece la capacité dell'uomo di

riscoprire nuovo l'universo e riconse-
gnare al mistero un mondo fin troppo
decodificato e demistificato dalla
scienza e dalla tecnica;

- l'arte è la facoltà dell'uomo di inven-
tare un mondo di segni e infondergli
una vita propria;

- in un mondo che relega sempre più la
realtà dietro ai simboli, il potere del-
l'arte aumenta e svuota i segni del
loro potere abituale.

Di nuovo quattro postulati che sembre-
rebbero doversi annullare a vicenda e
che, in realtà, illuminano da quattro
punti diversi lo stesso fenomeno com-
plesso, inafferrabile nella sua totalité: la

continuité e la nécessité dell'arte.
La preistoria più remota ci ha portato
prove evidenti dell'azione umana sulla
pietra. Ma corne leggere questi tenui
segni di cui non si puô capire altro se
non l'orientamento, caparbiamente ri-
calcato sulla traiettoria del sole? Abboz-
zo di religiosité, di topografia, di cono-
scenza del mondo o di espressione arti-
stica? Poi i segni si diversificano, diven-
tano più complessi, si combinano tra
loro. Ma corne capire la logica del loro
sviluppo? Le prime manifestazioni che
noi riconosciamo, senza discussione,
corne opere d'arte, sono quelle figurine
di donne o di androgeni vecchie di tren-
tamila anni: Venere di Vestonice o di
Willendorf, idoli délia fécondité, dee ma-
dri dalle curve generöse. Nel corso dei

25



millenni, il processo di astrazione pro-
gredisce fin al punto che basta un sem-
plice segno per simbolizzare la donna.
Se la nostra valutazione cronologica
non è troppo alterata da questo interval-
10 di trentamila anni, tali figurine forte-
mente stilizzate dovrebbero essere con-
temporanee del le pitture rupestri ani-
maliste e naturaliste di Lascaux e di AI-
tamira. Cio proverebbe che le astrazioni
erano create sin d'allora con un intento
preciso e un significato che non gli era
da meno. Dal segno-traccia fino al se-
gno-idea, dal segno elementare dei pri-
mordi fino al simbolo inventato grazie
alle semplificazioni e aile concettualizza-
zioni successive, il mondo diventa un
alfabeto in codice a cui l'uomo cerca di
imporre il proprio sigillo per diventarne
padrone.
Ma in questi millenni a furia di puntella-
re il mondo, l'uomo ne ha fatto una
foresta di segni e di simboli che, pur
aiutandolo ad orientarsi, finiscono per
alienarlo sempre di più. L'arte appare
allora come una possibilité per disalie-
nare il mondo. Allorché Duchamp, anco-
ra lui, espone un vaso da notte, sconvol-
ge il sistema convenzionale dei segni e
introduce nel campo dell'arte un corpo
estraneo, alienato. L'arte contempora-
nea, che ha fatto dell'opposizione al
conformismo il proprio cavallo di batta-
glia, è un tentativo di riportare il mondo
verso uno stato di non-conoscenza.
Quest'impresa paradossale, che vorreb-
be farci recuperare il mistero, diventa il

trampolino per una nuova scoperta e

per una riappropriazione un po' contorta
del mondo.
Ma l'arte non ha anche il dono di creare
mondi paralleli, che rientrano nelle loro
orbite rispettando leggi e segni che essi
stessi da soli si sono dati? L'arte dunque
assomiglia al gioco. Il gioco ha un suo
proprio territorio: pertutta la durata del-
la partita, lo scacchiere è costituito dal
mondo. Ha la propria misura del tempo,
distinto dal tempo reale: due volte qua-
rantacinque minuti délia partita di cal-
cio. Ha la sua regola, valida solo per lui.
Possiede, per tutta la sua durata, una
précisa comunità (i quattro giocatori di
bridge che «muoiono» a turno).
11 gioco non assomiglia all'utopia, a que-
sto mondo parallelo che inventiamo ai

margini del reale, a questo mondo chiu-
so e perfettamente codificato? Il conflit-
to dell'artista nei confronti del mondo
«normale» (quello délia norma) trova
forse origine in questa simiiitudine con
il gioco: inventando un mondo diverso,
egli si dà potere. Quello del demiurgo.
Ma proprio là dove il gioco permette di
assumere un ruolo incompatibile con la

realtà e, aile volte, persino di cambiarlo
nel corso délia medesima partita, la

grande esperienza esistenziale dell'arte
raggiunge il territorio del reale, nel la

misura in cui esige un impegno totale e

a lungo termine.
Il mondo è un insieme di sistemi di se-

gni che stanno minacciando di prendere
il sopravvento sul reale. Ma questi diver-
si sistemi non si muovono tutti sulla
stessa orbita. Persino il linguaggio quo-
tidiano, in tutta la sua semplicità, so-
vrappone costantemente sensi diversi
nelle parole. Ogni parola infatti è una
costellazione di sensi che deve essere
compresa dalla maggioranza ma che è

pur sempre percepita a livello individua-
le. La fisica e le scienze naturali che
debbono spiegare i fenomeni che costi-
tuiscono il mondo, tentano al contrario
di ridurre le parole a un solo senso che
non si presti a interpretazioni personali.
Per poter parlare «vero», riducono il

senso di ogni parola al suo minimo co-
mune multiplo. In quanto alla religione,
essa ricorre ai segni cifrati che rinviano
alla trascendenza e si scostano comun-
que dalla rappresentazione del reale.
E l'arte? Il linguaggio dell'arte è il più
complesso giacché comporta l'utilizza-
zione di tutti i simboli. Puô attingere ai

segni esatti délia scienza, puô percorre-
re le vie verbali délia trascendenza, puô
aggirarsi attorno al linguaggio quotidia-
no, puô inventarne altri e ha comunque
sempre il diritto di sbagliare. Ci sono
epoche délia nostra storia caratterizzate
dalla ricchezza dei segni, quelle in cui le
arti occupano un posto di rilievo. Altre
che si rivelano povere di senso e di
contenuto trascendentale, perché nel lo-
ro caso a dare il tono è la rappresenta-
zione pura, scientifica o tecnica.
Ma parlare del potere dei simboli non è

corne chiedersi se i simboli che utilizzia-
mo non siano sempre meno strumenti
di cui l'uomo si serve e sempre più forze
che finiscono per dirigerlo e modellarlo?
Se da oggetti, si sono trasformati in sog-
getti? Se per caso non siamo governati
proprio da questi simboli, in un regime
di s/mbo/ocraz/'a guidato in sordina dai
mediatori e dai manipolatori dei segni?
In un'epoca corne quella attuale, che
pretendiamo tecnico-scientifica, l'élite
intellettuale créa simboli che il comune
mortale non è più in grado di compren-
dere né di verificare. Noi, in genere, cre-
diamo che abbia ragione. Manifestazio-
ne di fede collettiva secondaria e imma-
nente! Di fede o, in certi casi, di supersti-
zione. L'esempio del placebo dimostra
che la fede puô creare da se stessa l'ef-
fetto desiderato. La scienza è gestita da
specialisti che forniscono spiegazioni
plausibili e noi le accettiamo.
Noi viviamo in una strutturocrazia. I ga-
ranti del potere sono individui ma sono
perfettamente intercambiabili. In realtà
il potere appartiene aile strutture, fonda-
te su una gerarchia lineare irreversibile.
Ma qualcosa sta minando subdolamen-
te questo potere strutturale: ci troviamo
impegnati in un processo di mutazione
del potere che sta passando dalle strut-
ture ai segni. Non è che in questa con-
quista del potere, le strutture e i segni
siano importanti in se stessi. Ciö che
conta è la loro ridondanza. Il potere è

nelle mani dei media, questi grandi ma-
nipolatori di segni. Soprattutto la televi-
sione, che trasmette i simboli del potere
sull'onda del lo spettacolo. Sedotto dal
divertimento, lo spettatore non pensa
più di ri bel larsi contro i simboli. I simbo-
li del potere sono sempre latori di un
messaggio, di una propaganda. Il lin-
guaggio délia pubblicità al giorno d'oggi
è onnipresente. Si è impossessato di
tutto, dalla lisciva alla religione. Tutti ne
siamo contaminati.
Se la simbolocrazia trionfa, l'arte deve
più che mai fungere da contropotere.
Purché essa stessa non si lasci rattrappi-
re e asservire dai segni del potere. In tal
caso cadrebbe nell'ideologia. La muffa
comincerebbe a roderla e ad avvilirla.
Compito dell'arte è quello di non lasciar-
si restringere il campo dei simboli. Essa
deve anzi tentare di allargarlo fino a

raggiungere la dimensione del cosmo.
L'arte è la grande possibilité e la grande
sfida del mondo contemporaneo. Men-
tre i simboli che ci assalgono si stanno
saturando, l'arte deve proporcene anco-
ra altri che, invece di mirare al potere e
al nostro asservimento, siano in grado
di dare più senso al mondo. L'artista è al

tempo stesso il guardiano dei simboli e
colui che inventa loro nuove costellazio-
ni. Françoise Jaunin

26











L'artiste est-il
le gardien des
symboles?

t

v y -t :


	Les hypothèses du pouvoir = Die Hypothesen der Macht = Le ipotesi del potere

