
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1989)

Heft: 2

Artikel: Art, utopie, pouvoir = Kunst, Utopie, Macht = Arte, utopia, potere

Autor: Jaunin, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-624383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-624383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La constellation de l'imaginaire sur la

Montagne de la Vérité

Heureusement, l'œuvre d'art total
n'existe pas! Si, de Platon ou Thomas
More à Claude-Nicolas Ledoux ou
Etienne Cabet, le rêve des utopistes de
faire de la terre et de la société une
œuvre parfaite dépourvue de la plus pe-
tite zone d'ombre avait pu se concréti-
ser, le monde serait depuis longtemps
devenu une équation algébrique admi-
rablement réglée qui aurait oublié jus-
qu'à l'idée du hasard et perdu jusqu'au
goût de la liberté.
Heureusement, les utopistes existent!
Si, de l'antiquité jusqu'aux temps mo-
dernes et «post-modernes», les
hommes n'avaient jamais su rêver plus
grand que leur tête, le monde serait de-
puis longtemps devenu exsangue et rac-
corni comme un fruit sec et personne ne
serait jamais parti coloniser les loin-
taines contrées de l'impossible. Grâce à

leurs délires féconds, les rêveurs et les
fous bâtisseurs de mondes donnent
plus de sens à celui dans lequel nous
vivons et repoussent toujours plus loin
les frontières de l'imaginaire collectif.
Utopie, le «pays de nulle part», est un
Janus à deux visages: tantôt terre de
rêve où s'épanouissent tous les fan-
tasmes et toutes les merveilles chiméri-
ques, tantôt abstraction mathématique
totalitaire et république des fourmis
d'où toute vélléité individuelle est défi-
nitivement évacuée. Tantôt abbaye de
Thélème et tantôt Utopia. L'île d'Utopia
de l'Anglais Thomas More, l'inventeur
du nom, règle comme une horloge tous
les faits et gestes d'une société si égali-
taire que les individus y sont parfaite-
ment interchangeables. Roi paillard et
truculent des contre-utopies, le Français
Rabelais piétine allègrement les plates-
bandes impeccables et austères des uto-
pistes froids en livrant son abbaye de
Thélème à la seule loi: «Fais ce que
plaît.» D'un côté la géométrie parfaite et
rigoureuse, l'ordre absolu, le temps ar-
rêté et le mouvement suspendu. De l'au-
tre l'hédonisme, le désordre joyeux, la

Die Konstellation des Imaginären auf
dem Berg der Wahrheit

Glücklicherweise existiert das Gesamt-
kunstwerk nicht! Wenn sich von Piaton
oder Thomas More bis zu Claude-Nico-
las Ledoux oder Etienne Cabet der
Traum der Utopisten, aus der Welt und
der Gesellschaft ein perfektes, klares
Werk herzustellen, verwirklicht hätte,
wäre die Welt seit langem eine bewun-
dernswert regulierte algebraische Glei-
chung geworden, die sogar den Begriff
des Zufälligen vergessen und den Ge-
schmack an Freiheit verloren hätte.
Glücklicherweise existieren die Utopi-
sten! Wenn die Menschen seit der Anti-
ke bis in die modernen und postmoder-
nen Zeiten niemals versucht hätten,
über ihre Erfahrungen hinauszugehen,
wäre die Welt seit langem kraftlos und
ausgedörrt wie eine vertrocknete Frucht,
und niemand hätte versucht, die ent-
fernten Gegenden des Unmöglichen zu
erforschen. Dank ihrer fruchtbaren
Schwärmereien geben die Träumer und
extravaganten Weltenkonstrukteure un-
serer Welt mehr Sinn und drängen die
Grenzen des kollektiv Imaginären immer
weiter zurück.
Utopie, das «Nicht-Land», ist ein Janus
mit Doppelantlitz: bald Traumland, in
dem sich alle Fantasmen und chimeri-
sehen Wunderwerke entfalten, bald to-
talitäre mathematische Abstraktion und
Ameisenstaat, aus dem jegliches indivi-
duelle Streben definitiv ausgeschlossen
ist. Bald Abtei Thelema und bald Utopia.
Auf der Insel Utopia, einer Erfindung
des englischen Autors Thomas More,
sind Tun und Handeln einer Gesellschaft
wie die einzelnen Teile eines Uhrwerkes
so egalitarisch angeordnet, dass die In-
dividuen vollkommen austauschbar
sind. Der kraftvolle und derbe Anführer
der Gegen-Utopien, der Franzose Rabe-
lais, stellt sich übermütig den tadellosen
und ernstgemeinten Vorstellungen der
kühlen Utopisten entgegen, indem er
seine Abtei Thelema dem einzigen Ge-

setz, «Tu, was du willst», unterwirft. Auf
der einen Seite die perfekte und rigoro-

La costellazione dell'immaginario sulla
Montagna délia Vérité

L'opéra d'arte totale, per fortuna, non
esiste! Se, da Piatone e Tommaso Moro
fino a Claude-Nicolas Ledoux o a Etien-
ne Cabet, il sogno degli utopisti di fare
del la terra e délia société un'opera per-
fetta, priva délia minima zona d'ombra,
avesse potuto concretizzarsi, il mondo
sarebbe oramai diventato un'equazione
algebrica perfettamente regolata in cui
persino l'idea di destino e il gusto di
liberté sarebbero andati perduti.
Gli utopisti, per fortuna, esistono! Se,
dall'antichità fino ai tempi moderni e

post-moderni, gli uomini non avessero
mai saputo sognare al di sopra del le
loro teste, il mondo oggi si presentereb-
be esangue e rattrappito corne un frutto
secco. Nessuno sarebbe mai partito per
colonizzare le contrade remote dell'im-
possibile.
Utopia, il «paese inesistene», è un Giano
bifronte: ora terra di sogno in cui sboc-
ciano tutti i fantasmi e tutte le meravi-
glie chimeriche, ora astrazione materna-
tica totalitaria e repubblica del le formi-
che da cui ogni velleità individuale è

definitivamente bandita. Ora abbazia di
Thélème, ora Utopia.
L'isola di Utopia di Tommaso Moro, a

cui peraltro questo nome risale, regola
corne un orologio tutti i fatti e le azioni di
una société tanto egualitaria da rendere
gli individui perfettamente intercambia-
bili. Re scapestrato e truculento del le

contro-utopie, il francese Rabelais inva-
de allegramente il campo impeccabile e

austero del le utopie fredde vincolando
la sua abbazia di Thélème alla sola legge
del «fai ciö che ti piace».
Da un lato la geometria perfetta e rigo-
rosa, l'ordine assoluto, il tempo e il mo-
vimento sospesi. DaIl'aItro l'edonismo,
l'allégro disordine, la sovversione tonica
e generosa. Qui l'anarchia, là il totalitari-
smo. L'utopia ha sempre a che fare con
il potere.
Utopia e abbazia di Thélème hanno co-
munque un punto d'accordo: entrambi
sono luoghi appartati, lontani dal mon-

2



subversion tonique et généreuse. Ici l'a-
narchie, là le totalitarisme. L'utopie a

toujours maille à partir avec le pouvoir.
Utopia et l'abbaye de Thélème ont pour-
tant un point commun: toutes deux sont
des lieux à part, à l'écart du monde.
Colons de l'imaginaire, les deux frères
ennemis en utopie n'ont certes pas les
mêmes visées impérialistes, mais ils ont
tous deux besoin d'occuper une terre
vierge, non contaminée. De tous temps,
l'art s'est donné pour terrain d'exercice
ce supplément de monde ouvert à tous
les vertiges du rêve et de la pensée.
Grands arpenteurs de l'imaginaire, les

Iartistes

ont leurs entrées privilégiées au

royaume d'utopie. Pour autant, tous ne
sont pas des bâtisseurs de monde, tous
ne sont pas des horlogers qui réinven-
tent la grande mécanique universelle,
tous ne sont pas des démiurges qui re-
créent l'homme et la société à l'image
de leurs fantasmes visionnaires. Mais
une société qui ne sécréterait plus de
ces architectes inspirés du pays de nulle
part, de ces navigateurs solitaires des
grands larges infranchissables serait
une société sans rêve, sans démesure,
sans folie fertile. Si les utopistes sur
toile ou sur pierre n'ont jamais changé
le monde et si l'art, comme l'imagina-
tion, n'a jamais été au pouvoir, d'où
vient alors que l'art exerce une forme de

pouvoir qui n'appartient qu'à lui? et
quels sont ses moyens d'action dans un
monde qui fonctionne selon des sys-
tèmes qui lui sont de plus en plus étran-
gers?
Art, utopie, pouvoir: une constellation
mystérieuse au ciel de la pensée hu-
maine, une équation à trois inconnues!
Pour, sinon la résoudre, du moins la

poser et projeter sur elle l'éclairage
d'une analyse serrée, un penseur, un
«homme de l'art» et un lieu magique
avaient - constellation elle aussi - été
réunis: le philosophe Hans Saner pour
poser les hypothèses du pouvoir de
l'art, Harald Szeemann, conservateur du
«musée des obsessions», pour raconter
les rêveurs et les poètes, et le Monte
Verità comme haut-lieu des utopies.
Du 4 au 7 mai 1989 au-dessus d'Ascona,
choix symbolique tout autant que politi-
que puisque l'avenir du Monte Verità se
trouve menacé, la SPSAS proposait à

ses membres un symposium à deux
voix et débats sur fond d'utopie à la

Montagne de la Vérité.

Françoise Jaunin

se Geometrie, die absolute Ordnung, die
angehaltene Zeit und der Bewegungs-
stillstand - auf der anderen der Hedonis-
mus, die fröhliche Unordnung, der
stärkende und grosszügige Umsturz.
Hier die Anarchie - dort der Totalitaris-
mus. Die Utopie liegt ja immer mit der
Macht im Streit.
Utopia und die Abtei Thelema haben
jedoch eines gemeinsam: Beide existie-
ren für sich, ausserhalb der Welt. Als
Pioniere des Imaginären besitzen die
beiden, sich auf dem Gebiet der Utopie
feindlich gesinnten Brüder gewiss nicht
die gleichen imperialistischen Ziele,
aber beide müssen ein jungfräuliches,
unverseuchtes Land einnehmen. Zu al-
len Zeiten nahm sich die Kunst als
Übungsfeld diese Ergänzung zur Reali-
tät, das jedem Rausch - des Traumes
oder des Denkens - offen steht. Als
grosse Durchläufer des Imaginären be-
sitzen die Künstler ihre privilegierten Zu-
gänge zum Königreich der Utopie. Des-
halb sind jedoch nicht alle Weltenkon-
strukteure, nicht alle Uhrmacher, die die
grosse universale Mechanik wieder er-
finden, nicht alle Weltenschöpfer, die
den Menschen und die Gesellschaft
nach dem Bild ihrer visionären Fantas-
men wieder erschaffen. Aber eine Ge-
Seilschaft, aus der nicht mehr jene vom
Nirgend-Land inspirierten Architekten
und einsiedlerischen Seefahrer der
grossen Weiten hervorgingen, wäre
eine Gesellschaft ohne Träume, ohne
Versuche, ohne fruchttragenden Über-
mut. Wenn die Utopisten auf Leinwand
oder Stein niemals die Welt änderten,
und wenn die Kunst - wie die Imagina-
tion - niemals an der Macht war, wel-
eher Faktor bewirkt also, dass die Kunst
eine Art Macht ausübt, die nur ihr eigen
ist? Welches sind darüberhinaus ihre
Mittel und Wege in einer Welt, die nach
ihr immer fremdartigeren Systemen
funktioniert?
Kunst - Utopie - Macht: eine mysteriöse
Konstellation am menschlichen Gedan-
kenhimmel, eine Gleichung mit drei Un-
bekannten! Mit dem Ziel sie, wenn auch
nicht zu lösen, so doch wenigstens auf-
zustellen und einer genauen Analyse zu
unterziehen, wurden - auch dies ist eine
Konstellation - ein Denker, ein Kunst-
fachmann und ein magischer Ort ver-
eint: der Philosoph Hans Saner, der die
Hypothesen der Macht, die die Kunst
besitzt, darlegen sollte, Harald Szee-

mann, Konservator des «Museums der
Obsessionen», als Fürsprecher der Träu-
mer und Poeten, und der Monte Verità
als Hochburg der Utopie.
Vom 4. bis 7. Mai 1989 bot die GSMBA
ihren Mitgliedern ein von zwei Hauptre-
ferenten getragenes Symposium und
Diskussionen zum Thema Utopie auf
dem Monte Verità an. Die Auswahl des
Tagungsortes besass sowohl symboli-
sehen als auch politischen Charakter, da
die Zukunft des Monte Verità bedroht
ist. Françoise Jaunin

do. Coloni dell'immaginario, i due fratel-
Ii nemici nell'utopia non hanno certo le

medesime mire impérialiste, hanno pe-
rö entrambi bisogno di occupare una
terra vergine, incontaminata. In ogni
epoca l'arte si è data come terreno di

prova questo supplemento di mondo
aperto a tutte le vertigini del sogno e del
pensiero.
Grandi geometri deH'immaginario, gli
artisti possiedono entrate privilegiate
nel reame d'Utopia. Eppure non sono
tutti edificatori di mondi, non sono tutti
orologiai che reinventano la grande
meccanica universale, non sono tutti de-
miurghi che ricreano l'uomo e la société
alla guisa dei loro fantasmi visionari. Ma
una société che non sfornerebbe più si-
mili architetti ispirati al «paese inesi-
stente», simili navigatori solitari dei
grandi spazi irragiungibili, sarebbe una
société senza sogno, senza smoderatez-
za, senza nessuna féconda follia.
Se gli utopisti che lavorano sulla tela o
sulla pietra non hanno mai cambiato il
mondo e se l'arte, alla stessa stregua
dell'immaginazione, non ha mai avuto
accesso al potere, corne mai allora l'arte
esercita una forma di potere che appar-
tiene solo a se stessa? E quali sono i

mezzi di cui dispone per agire in un
mondo che funziona secondo sistemi
che gli sono viepiù estranei?
Arte, Utopia, potere: una costellazione
misteriosa nel firmamento del pensiero
umano, un'equazione con tre incognite!
Per riuscire, se non a risolverla, perlo-
meno a impostarla correttamente attra-
verso un'analisi rigorosa, sono stati
messi assieme - costellazione anche
questa - un pensatore, un «uomo del-
l'arte» e un luogo magico: il filosofo
Hans Saner per fondare le ipotesi del
potere dell'arte, Harald Szeemann, con-
servatore del «museo delle ossessioni»,
per revocare sognatori e poeti, infine il
Monte Verità, corne luogo elevato delle
utopie.
Dal 4 al 7 maggio 1989, con una scelta
altrettanto politica che simbolica, consi-
derato che lo stesso avvenire del Monte
Verità si trova minacciato, la SPSAS pro-
poneva un simposio a due voci e un
dibattito al di sopra di Ascona, dello
scenario utopico délia Montagne délia
Verità. Françoise Jaunin


	Art, utopie, pouvoir = Kunst, Utopie, Macht = Arte, utopia, potere

