
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1981)

Heft: 3

Artikel: Vom Parthenon zu Baubourg : die 2500 Jahre des Museums = Du
Parthénon à Beaubourg : les 2500 ans du musée

Autor: Matile, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-624898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-624898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


\bm Parthenon zu Beaubourg:
die 2500 Jahre des Museums.

Francois Matile

Wie die gesamte klassische Kultur, ist das Museum von
Griechenland über das Römische Reich zu uns gelangt; wie sie

war es dem Fegefeuer des Mittelalters ausgeliefert, bis Renais-
sance und Humanismus es wieder aus der Vergessenheit
hervorholten, um es als eine der Säulen des Kulturtempels
einzusetzen. Museion oder Museum bedeuten schliesslich :

Wohnsitz der Musen.
Betrachten wir diese Entwicklung etwas näher : Museen

werden seit dem 5. Jh. v. Chr. erwähnt, selbsverständlich in
Griechenland, und zur Zeit der Perikles, was noch weniger
erstaunt. Man sammelt Vasen, Statuen, Wertgegenstände —

dies alles mehr wegen deren finanziellem Wert als aus aesthe-
tischer Ueberlegung. Wer Cicero übersetzt hat, erinnert sich
an seine Attacken gegen Verres, diesen Beamten, der alle
Schatzkammern Siziliens plünderte, nicht etwa weil er die
Kunst liebte, sondern um sich persönlich zu bereichern. Das
Altertum hat aber nicht nur den Zusammenhang zwischen
Kunst und Geld entdeckt, es hat auch die ersten Förderer
von Künstlern und ihren Werken in unsere Welt gebracht.
Man vergisst oft, dass der erste unter ihnen Maecenas hiess.

Sicher ist es übertrieben, die Sammlungen von Kunst-
gegenständen der Alten als Museen zu betrachten; es existier-
ten jedoch bereits gewisse Gedanken des modernen Museums,
wie z.B. die Aufgabe des Erhaltens : ein römischer Konsul
hatte die wichtigsten Regeln herausgegeben, um der Beschä-
digung von Fresken vorzubeugen. Er regt an, sie nur an der
Nordseite von Gebäuden anzubringen, da das Licht ihren
Farben zum Verhängnis werde — eine Festellung, deren
Stichhaltigkeit alle Archäologen bestätigen können.

Nach dieser ersten Periode stellt die mittelalterliche Reli-
giosität die Geburt des modernen Museums um 1000 Jahre
zurück.

Sicher — auch das Mittelalter trägt dazu bei, Kunst zu
erhalten : gewisse Kirchen sind angefüllt mit Schätzen, Reli-
quienschreinen, Monstranzen, Kultgegenständen - alle über-
laden mit Gold und Edelsteinen. Doch im Mittelalter begreift
man das Erhalten von Kunstgegenständen nicht in der blossen
Absicht, sie zu betrachten. Wie reich die mittelalterliche
Kunst auch sein mag, sie hat eine präzise Funktion : sie muss
die Ehre Gottes verbreiten und verherrlichen. Die rein aesthe-
tische Beschäftigung ist sekundär.

Das ungeheure Erwachen der Renaissance holt das Museum
aus seiner Lethargie : aus der Antike, an der sie sich inspiriert,
übernimmt sie das Museum und den Mäzen; vom Mittel-
alter, aus dem sie hervorgeht, behält sie die Tradition des Be-
wahrens früherer Kunstgegenstände.

Der Renaissancemensch, aufgeweckter Kosmopolit, ist
wissbegierig; daher erlebt seine Epoche die Geburt von Kurio-
sitätenkabinetts, von Wunderkammern, die jeder Adlige,
jeder Gebildete Europas unterhält. Diese Sammlungen sind
nicht eigentliche Kunstgalerien : angeregt vom Bedürfnis
nach Wissen, werden sie zu Skulpturensammlungen, zu bota-
nischen und zoologischen Gärten oder zu wissenschaftlichen
Laboratorien. Ebenfalls in dieser Zeit beginnen die Grossen
dieser Welt, getrieben von Prestigedenken aber auch vom
Liebhabertum, Sammlungen von erstaunlichem Reichtum
zusammenzutragen. Diese Sammlungen bilden die Grund-
läge unserer heutigen Museen, wie der Prado der spanischen
Könige oder die Uffizien der Medici.

photo : D. Nein. Musée d'Art et d'Histoire de Genève

So sind drei Komponenten des modernen Museums bereits
in der Renaissance vereint : das Ausstellungsobjekt, der

Ausstellungsort, bestimmt und geschaffen zur Aufnahme
des Objekts und der Sammler, bei dem es sich immer noch
um einen Mäzen oder einen Kunstliebhaber handelt, einen
"curieux" (des choses anciennes), wie man ihn im damali-
gen Frankreich nennt.

Auch das Objekt wird von nun an unter einem anderen
Gesichtspunkt betrachtet : es ist nicht mehr einzig Ausdruck
des christilichen Glaubens oder des materiellen Reichtums,
sondern wird bevorzugter Gegenstand aesthetischer Be-

trachtung. Ein grundlegender Unterschied zum heutigen
Begriff jedoch bleibt bestehen : das "Museum" ist für die
Oeffentlichkeit nicht zugänglich. Natürlich wird der Kunst-
liebhaber seine Sammlungen Reisenden, Adligen und Kirchen-
Vertretern zeigen, die Kunst bleibt aber das Privileg einer
Elite.

So wird man auf das Jahrhundert der Aufklärung warten
müssen, um die Zahl der Besucher wachsen zu sehen. Zwar öff-
nen sich zaghaft die Sammlungen der Franzosenkönige im Palais
du Luxembourg, jene der Päpste im Vatikan; doch auch hier
ist der eigentliche Grund dieser Oeffnung die Bevormundung;
es ist gut, das Volk zu erbauen, indem man ihm zeigen kann,
wie sehr die Kunst zum Prestige des Prinzen beiträgt oder
die Ehre Gottes ausdrückt.

So bleibt der Museumsgedanke immer noch der selbe :

hier ist eine Welt, in der sich nur die gebildete Aristokratie
zurechtfindet.

Das Museum verdankt seine Demokratisierung den grossen
Phänomenen des 18. Jh. So profitierte auch das Museum von
den grossen Anstrengungen, die für Kodifizierung, Systemati-
sierung und Klassifizierung unternommen wurden. Gleich-
zeitig erscheinen Werke, die die Erhaltung, die Restaurierung
und den Wert antiker Gegenstände behandeln; die Museo-
logie ist entstanden und mit ihr der Konservator, der nach
und nach den Mäzen und den dilettantischen Kunstliebhaber
ersetzt.

6
Fortsetzung Seite 8



Du Parthénon à Beaubourg:
les 2500 ans du musée.

Comme toute la culture classique, le musée nous vient de

Grèce via l'Empire Romain; comme elle, il subit le purgatoire
du Moyen Age, jusqu'à ce que la Renaissance et l'humanisme
le tirent d'un oubli relatif pour l'établir comme une des co-
lonnes du temple de la culture. Museion ou museum, après

tout, signifie séjour des Muses.

Regardons cela d'un peu plus près : on mentionne des

musées dès le Ve siècle avant J.C., en Grèce bien sûr, et à

l'époque de Périclès, ce qui étonne encore moins. On collec-
tionne les vases, les statues, les objets précieux et ce à cause
de leur valeur financière plus que par goût esthétique. Tous

ceux qui ont traduit Cicéron se souviennent de ses attaques
contre Verrès, ce magistrat qui raflait tous les trésors de la
Sicile non parce qu'il aimait les arts, mais parce qu'il cherchait
à s'enrichir. L'Antiquité n'a pas seulement découvert le lien
étroit entre l'art et l'argent; elle a aussi vu naître les protec-
teurs des artistes et de leurs créations; on oublie parfois
que le premier d'entre eux s'appelait Mécène.

Il est certes excessif de qualifier de musées les collections
d'objets d'art que les Anciens se plaisaient à réunir; pourtant,
des notions modernes du musée existaient déjà, la conservation

par exemple : un consul romain a édicté les principales règles
à observer pour prévenir la détérioration des fresques. Il sug-
gère de les confiner au Nord des bâtiments, car la lumière est
très néfaste aux couleurs, une constatation dont tous les

archéologues ont pu apprécier la pertinence.
Après cette première période, la religiosité médiévale va

différer de mille ans la naissance du musée moderne. Certes,
le Moyen Age conserve aussi : certaines églises sont pleines
de trésors, reliquaires, ostensoirs, instruments de culte sur-
chargés d'ors et de pierreries, mais on ne conçoit pas de garder
des oeuvres d'art à seule fin de les contempler. L'art médiéval,
si richissime soit-il, a une fonction précise : il doit illustrer
et exalter la gloire de Dieu. La préoccupation esthétique est
secondaire.

L'immense éveil culturel de la Renaissance va sortir le
musée de sa léthargie; de l'Antiquité dont elle s'inspire, la
Renaissance adopte le musée et le mécène; du Moyen Age
dont elle est issue, elle perpétue l'habitude de conserver les
objets précieux.

François Matile

L'homme de la Renaissance, cosmopolite averti, est

friand de connaissance; c'est pourquoi son époque voit l'éclo-
sion des cabinets de curiosité, des Wunderkammer, que chaque
noble, chaque lettré d'Europe aura à coeur d'entretenir. Ces

collections ne sont pas uniquement des galeries d'art : le goût
du savoir aidant, elles tiendront aussi du musée lapidaire,
du jardin botanique ou zoologique et du laboratoire scienti-

fique. C'est également à cette époque que, par goût et par
prestige, les grands du monde se mettent à réunir des collec-
tions d'une, faramineuse richesse, qui sont à l'origine des

grands musées d'aujourd'hui, comme le Prado des rois d'Es-

pagne ou les Offices des Médicis.
Ainsi à la Renaissance, trois composantes du musée mo-

derne sont réunies : l'objet, le local d'exposition destiné et

conçu pour l'objet et le collectionneur, qui n'est encore
qu'un mécène, qu'un amateur ou qu'un "curieux" (lisez :

des choses anciennes), comme on disait dans le français d'alors.
Par ailleurs, l'objet est désormais considéré sous un angle
nouveau : il n'est plus uniquement un moyen d'expression de

la foi chrétienne ou de la richesse matérielle, mais devient le
lieu privilégié de l'esthétisme. Reste cependant une différence
de taille avec aujourd'hui : le "musée" n'est pas ouvert au

public; certes le "curieux" fait visiter ses collections aux vo-
yageurs, aux aristocrates, aux hommes d'Eglise, mais l'art
reste le privilège de l'élite.

Il faudra donc attendre le siècle des Lumières pour voir
grossir le nombre des visiteurs. Déjà, certes, les collections
des rois de France, au Palais du Luxembourg, celles des Papes,

au Vatican, s'ouvrent timidement, mais le paternalisme en est

la cause essentielle : il est bon d'édifier le peuple en lui mon-
trant comment l'art exprime le prestige du Prince ou la gloire
de Dieu. Aussi, l'idée du musée reste la même : c'est un
monde dans lequel seule l'aristocratie cultivée peut se recon-
naître.

La démocratisation du musée est tributaire des grands
phénomènes du XVIIIe siècle. D'abord, le grand élan de codi-
fication, de systématisation et de classement qui saisit tous
les domaines de la connaissance touche aussi le musée. Parais-

sent alors des ouvrages traitant de la conservation, de la res-
tauration, de la valeur des choses anciennes; la muséologie
est née et, avec elle, le conservateur qui, peu à peu, remplace
le mécène et l'amateur d'art dilettante.

D'autre part, le XVIIIe siècle voit la montée d'une classe
nouvelle : la bourgeoisie. Celle-ci, rivale de la noblesse, est
désireuse de s'assimiler à elle pour mieux la supplanter. Aussi
la bourgeoisie côtoie le monde aristocratique dans des acti-
vités qui étaient jusque là le domaine réservé de ce dernier.
Les arts, bien entendu, sont concernés par ce mouvement;
en conséquence, ils élargissent leur public et connaissent un
brassage croissant. 11 est significatif que la fondation des

premières maisons de vente aux enchères spécialisées dans les
arts date de cette époque : en 1744, Sotheby, en 1766, Chris-
tie's.

Ensuite, la philosophie des Lumières va montrer que tout
corps social peut se reconnaître dans l'art car "l'art est un
produit de la société". Pourquoi alors ne pas le mettre à la
portée de tout le monde L'idée se concrétisera peu à peu
jusqu'à ce que la Révolution française l'impose de force :

elle nationalise l'art en s'appropriant les collections du roi et
en faisant du Louvre un Muséum National.

Tribune de Buontalenti 7



Andererseits arbeitet sich im 18. Jh. eine neue Klasse

empor : das Bürgertum. Wohl Rivale der Aristokratie, ist

das Bürgertum bestrebt, sich dieser anzupassen, um sie besser

verdrängen zu können. Ebenso konkurrenziert es mit ihr
in der Ausübung von Aktivitäten, die bisher der Aristokratie
vorbehalten waren. Die Künste sind selbstverständlich davon
betroffen; entsprechend erweitern sie ihr Publikum und ihren
Wirkungsbereich. Es ist bezeichnend, dass die Gründung der
ersten Auktionshäuser, die sich auf Kunstgegenstände speziali-
sieren, in diese Zeit fällt : 1744 Sotheby und 1766 Christie's.

In der Folge zeigt die Philosophie der Aufklärung, dass

jede Gesellschaft sich in der Kunst erkennen kann, denn "die
Kunst ist ein Produkt der Gesellschaft". Warum soll sie sich
also nicht in erreichbarer Nähe von jedermann befinden
Die Idee nimmt immer mehr Form an, bis die Französische
Revolution sie aufzwingt : sie nationalisiert die Kunst, indem
sie sich der Königlichen Sammlungen bemächtigt und aus
dem Louvre ein nationales Museum macht.

Ebenso nimmt die Industrialisierung, die im 18. Jh. in
England sichtbar wird, Einfluss auf die Entwicklung der
Museen. In einer Welt, in der die sozialen, oekonomischen und
demografischen Strukturen eine tiefschürfende Umschichtung
erfahren, besinnt man sich auf die Wichtigkeit, Zeugen von
Vergangenem zu bewahren, weil sie einerseits ein antikes
Universum illustrieren und anderseits die Geschichte des
Fortschritts des menschlichen Wissens erzählen. Unter diesem
Gesichtspunkt wurde — bereits 1753 — das British Museum
eröffnet. Der Name sagt es bereits : es handelt sich um ein
nationales Museum, wie später beim Louvre.

Ein erneuertes Bewusstsein der Vergangenheit, demokra-
tische Ideen, das Anwachsen der Zahl von Kunstliebhabern,
die Entstehung einer Museumswissenschaft : vier Gründe
(denen man noch die Philanthropie hinzufügen könnte —

überall machen die Adligen ihre Sammlungen der Oeffent-
lichkeit zugänglich oder schenken sie dem Staat), deren
Auswirkungen — spürbar im 18. und vor allem im 19. Jh.,
seinem goldenen Zeitalter — dem Museum, das von nun an
öffentlich ist, eine noch nie dagewesene Entwicklung ver-
schaffen. Noch vor 1900 haben sich alle Formen des Wissens
und der menschlichen Errungenschaften in diesen monumen-
talen Sälen vereinigt, die man von nun an für sie erbaut. Das

Museum — Angelpunkt eines vom Staat geregelten kulturellen
Lebens — ist jetzt ein Gegenstand nationalen Prestiges, wo
sich die Zeugen des menschlichen Genies, wie es das offi-
zielle Pathos nennt, den Platz streitig machen.

Die Bauten des 19. Jh., die sie beherbergen, werden zu
einer architektonischen Banalität, mit ihren monumentalen
Treppen, ihren griechischen Säulengängen, ihren pompösen
Giebeln, ihren strengen Friesen, auf denen sich die Namen
illustrer Künstler präsentieren und ihren riesigen Sälen, die
durch Gänge in Form von Triumphbögen verbunden sind.

Indem es von jetzt an den Behörden unterstellt ist, wird
das Museum zum politischen und kulturellen Spielball. Und
als Gebäude wie als Institution hat es gestern wie heute nicht
aufgehört, zahlreichen Debatten Nahrung zu geben. Lamar-
tine sah im Louvre einen "Friedhof der Künste" und Breton,
der Vater des Surrealismus, eine Nekropole, wo sich nur sehr
alte Leute hinbegeben. Malraux selbst, noch als Minister für
kulturelle Angelegenheiten unter de Gaulle, sah in ihm das
"Finistère der Kultur".

Man muss klar sehen : das heutige Museum lebt zum
grössten Teil vom Erbe des letzten Jarhhunderts, sicher —

mit einigen wohlbekannten Ausnahmen. Muss man sich da
wirklich wundern, dass es so oft in Frage gestellt wird «

Enfin, l'industrialisation visible au XVIIIe siècle essentiel-
lement en Angleterre a influé sur le développement des mu-
sées. Dans un monde où les structures sociales, économiques
et démographiques se bouleversaient profondément, on a

pris conscience de l'importance de garder des témoignages
du passé, parce que d'une part ils illustraient un univers ancien
et d'autre part parce qu'ils retraçaient l'histoire du progrès
des connaissances humaines. C'est dans cette optique que
s'est ouvert le British Museum, en 175 3 déjà. Le nom Tin-
dique : c'est un musée national, comme le Louvre plus tard.

Conscience renouvelée du passé, idées démocratiques,
accroissement du nombre des amateurs d'art, naissance d'une
science du musée : quatre causes (auxquelles on pourrait
ajouter la philanthropie — un peu partout, des nobles ouvrent
leurs collections ou en font don au pays) dont les effets, sen-
sibles au XVIIIe et surtout au XIXe siècle, son Age d'or,
vont assurer au musée, désormais public, un développement
sans précédent. Avant 1900 en effet, toutes les formes de la
connaissance et de la création humaines auront rejoint ces
salles monumentales que l'on construit désormais pour elles.
Devenu en effet le pivot d'une vie culturelle dirigée par les

Etats, le musée est maintenant un objet de prestige national
dans lequel se côtoient ce que le pathos officiel appelle les

témoignages du génie humain, et les bâtiments destinés à les
recevoir vont devenir un lieu commun architectural du XIXe
siècle, avec leur escalier monumental, leurs colonnades
grecques, leur fronton souvent coiffé par la Renommée, leurs
frises sévères où s'étalent en caractères romains les noms
d'artistes illustres et leurs salles au volume colossal reliées

par des couloirs en arc de triomphe.
Relevant désormais de l'autorité, le musée devient par

conséquent un enjeu politique autant que culturel. Aussi,
qu'il soit édifice ou qu'il soit institution, le musée n'a cessé

d'alimenter de nombreux débats, hier comme aujourd'hui.
Lamartine voyait dans le Louvre "un cimetière des arts"
et Breton, le père du surréalisme, une nécropole fréquentée
par des gens très vieux. Malraux lui-même, alors ministre de

la Culture sous de Gaulle, l'assimilait à un "Finistère de

la Culture". 11 faut bien s'en rendre compte : le musée actuel
vit encore largement sur son héritage du siècle dernier, avec

certes des exceptions notoires. Faut-il alors s'étonner de le

voir si souvent remis en question

8 Centre national d'art et de culture Georges-Pompidou


	Vom Parthenon zu Baubourg : die 2500 Jahre des Museums = Du Parthénon à Beaubourg : les 2500 ans du musée

