
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1971)

Heft: -

Artikel: Ein Schlitz oder die Verlockungen der Literatur

Autor: Eggimann, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-623118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-623118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Schlitz oder dieVerlockungen
der Literatur

Wir greifen zufällig einen Text heraus,
einen kleinen Abschnitt aus einem
grösseren Artikel. Er betrifft einen zufällig
gewählten Künstler. Da es ein gut ge-
schriebener Text ist, könnte man vielleicht
versuchen, sein Verhältnis zur Kunst zu
analysieren. Wie interpretiert er, wie
verwandelt er Kunst in Literatur, wie ver-
ändert er sie durch Sprache? Mein Unter-
nehmen ist selbstverständlich schon durch
die Auswahl eines einzigen Textes höchst
zweifelhaft, trotzdem möchte ich mci-
nen, dass wir es hier mit einem typischen
Fall zu tun haben, der auch auf andere
Künstler und Interpretationen anzuwenden
wäre.
«Am Ende der vierziger Jahre, 1949 genau,
stand der Bildhauer und Maler Lucio
Fontana vor einer weissen Leinwand - wie
vor einer Zellenwand. Er griff zu einem
unauffälligen und wirkungsvollen Werk-
zeug, wie es alle Ausbrecher brauchen. Er
griff zur Ahle, stiess sie einmal, stiess sie
mehrmals gewalttätig durch die gespannte
Bildhaut. Mit diesem vorbedachten und
zugleich leidenschaftlichen Akt hat Lucio
Fontana das traditionelle Bild zerstört. Ein
für allemal. Ein Jahrzehnt später, 1958,

wiederholt Fontana diesen Akt, diesmal noch
endgültiger, noch entscheidender: mit dem
rasierscharfen Cutter schlitzt er die mono-
chrome Leinwand auf. Ein Schnitt, der
nicht mehr rückgängig zu machen ist.»
Diese Sätze aus dem DU (Februar 1969)
sind nicht in einem manierierten Kunst-
historikerjargon geschrieben, sie sind
durchaus verständlich. Trotzdem be-
schleicht mich, wenn ich sie lese, ein leises
Missbehagen. Ich höre ein Pathos
heraus, wie wir es in der Literatur kaum
mehr kennen. Gegen Pathos bin ich miss-

trauisch. Ich beginne gleich aufzupassen,
ob man etwas mit mir machen will. Da
wird eine hochsymbolische, geradezu sakrale
Handlung stilisiert, die doch wohl nichts
Geringeres bedeutet als eine radikale
Wende der Kunstgeschichte. «Das tradi-
tionelle Bild zerstört» ist nicht individuell
gemeint, das wäre ja nur banal. Dieser
«vorbedachte und zugleich leidenschaftliche
Akt» bedeutet viel mehr - und Fontana ist
sich seiner historischen Bedeutung voll
bewusst. Mit südlichem Temperament setzt
er dennoch, anarchistisch und befreiend,
den Schlussstrich, den endgültigen, hinter
all die Giottos, Pieros, Leonardos bis zu
Modigliani und Morandi. Erlösung von den
Zwängen dessen, was seit Jahrhunderten
gemalt worden ist Wer könnte das nicht
nachfühlen? Nicht nur der Louvre geht in
Flammen auf, sondern auch das Musée
d'Art Moderne. Nun kann man wieder ganz
neu beginnen. Das alles leuchtet ein, aber
ich möchte meinen: zu sehr. Wer hätte
nicht schon solche Gedanken gehabt?
Welcher heutige Maler vor der weissen Lein-
wand ist nicht irgendeinmal auf den
Gedanken gekommen, sie zu zerstören?
Die andere Möglichkeit, sie weiss zu lassen,
ist ja nicht mehr gerade neu, obschon auch
das eine Idee ist, die konsequenterweise
einmal kommen muss. Mein älterer Junge
hat, als er ungefähr sechs war, mit farbigen
Würfeln verschiedene Bilder gebaut:
Zuerst waren sie chaotisch, dann wurden sie
geometrischer und einfacher, und
schliesslich konnten wir es voraussagen:
Jetzt muss das weisse Bild kommen. Es
kam tatsächlich: Verbissen arbeitend
beigte er die hundert Klötzchen in den
Kasten, bei jedem die weisse Seite oben
lassend.

Zweimal suggeriert der Text die kunst-
geschichtliche Sternstunde. Es handelt sich
offenbar um einen «Schnitt, der nicht mehr
rückgängig zu machen ist». Der Kairos ist
sehr literarisch beschrieben, zu gut, möchte
ich sagen. Ausbruch aus dem Gefängnis
einer erdrückenden Tradition von söge-
nannten Tafelbildern. Wir halten den
Atem an und haben das Gefühl, dabei zu
sein. (Ein Meister, diesen schöpferischen
Schauer zu vermitteln, ist unzweifelhaft
Beuys. Ob er seinen weissen und trockenen
Hundedreck in einer Kirche herumträgt,
ob er Füsse wäscht oder Filz, Fett und
Gummi aufhängen lässt, es wird eine
sakrale Handlung Seltsamerweise aber
scheint der Kunsthistoriker in seiner
Faszination die Historie selbst vergessen zu
haben. Fontana ist ja keineswegs der
einzige Zerstörer des Bildes. Wenn man
schon geschichtlich denkt, dürfte man nicht
vergessen, dass die entscheidendsten
Schritte doch am Anfang dieses Jahrhun-
derts geschehen sind - übrigens auch in der
Literatur. Das hat ein pfiffiger Konservator
demonstriert, als er im Täte Museum
neben eine neue Collage eine alte von Kurt
Schwitters hängte.
Der kunsthistorische Akt ist vielleicht nur
ein Kunsthistorikerakt. Versuchen wir
nun zu sehen, was wirklich geschehen ist
Fontana hatte den Mut, zu seinen Schlitzbil-
dem zu stehen, in einer Zeit, wo solche
Kunst offenbar noch nicht gefragt war. Sie
sehen ja wirklich verdammt gut aus. Sein

Akt besteht darin, dass er die Idee, die vor
ihm gewiss auch andere gehabt haben,
konsequent durchgesetzt hat. Wie ihm das

gelungen ist, weiss ich nicht. Gewiss ist der
Kunsthandel dabei im Spiel gewesen, und
ganz gewiss hat die lapidare Aussage seiner

4



M, .W..A^SXm!. AlUt. 8» J» -MHS. i-A,:., SLJ SB a z.r-

Bilder gleich eingeleuchtet. Um diesen
Schlitz kann die Interpretation bis ins
Unendliche wuchern. Einfache Dinge sind
immer den verschiedensten Deutungen
offen. Wir können nicht nur von der Zer-
Störung des Tafelbildes spekulieren, wir
sehen auf den ersten Blick, dass da nun
andere Dimensionen hineinspielen, nicht nur
die des Raumes, sondern auch die der
Zeit - beides übrigens auch Entdeckungen
des Dadaismus und des Futurismus.
Philosophisch aber öffnet sich das Bild ins
Nichts der Leere, das weisse Nichts
nichtet sich ins nichtige Nichts, und wer
würde angesichts eines solchen Bildes
nicht auf den Zen-Buddhismus hinweisen?
Psychoanalytisch bedeutet der Schlitz
eine Vagina, vor dem Dunkel schauert uns,
das so hart hinter dem hellen Rand
lauert, das Schneiden selbst aber, der Akt,
Defloration...

Gewiss wird nun der Leser bemerkt
haben, dass auch ich von Fontanas Bildern
fasziniert bin. Der Zwang zur Interpréta-
tion, das heisst zur Literatur, ist viel zu
gross, als dass ich ihm nicht erliegen würde.
Aber ich möchte klar sehen, was ge-
schieht. Als Schriftsteller weiss ich nur zu
gut, was Sprache alles kann, wenn man
sich kritiklos mit ihr einlässt. Da die neue
Kunst immer literarischer wird, müssten
sich die Kunstkenner mehr mit Sprache be-
schäftigen, ein bisschen mehr Selbstkritik
würde der Kunstkritik nichts schaden.
Wenn die Kunstwerke immer häufiger
durch Interpretation zu Kunst werden -
die dicken Kataloge gewisser Ausstellungen
weisen in dieser Richtung -, müsste man
sich über den Zwang zur Interpretation,
der uns Intellektuelle befällt, vermehrt
Gedanken machen. Natürlich könnte es
sein, dass vielem dabei die Weihe genom-
men würde, das pseudoreligiöse Brimbo-
rium. Schade wäre es nicht.
Intellektuelle haben einen Hang zum Ein-
fachen, Lapidaren, oft zum Banalen und
Primitiven, wobei ich diese Wörter nicht
abwertend gebrauchen möchte. Das
hängt damit zusammen, dass wir in

unserer Kompliziertheit direkte Erfahrun-
gen fast nicht mehr machen können. Ein
Glas Wasser trinken ist etwas sehr
Schönes. Aber, überspitzt gesagt: wir brin-
gen die nötige Konzentration zu diesem
einfachen Erlebnis nur noch auf, wenn uns
eine charismatische Persönlichkeit, ein
anerkannter Künstler, das Wasser als
Kunst reicht! So amputiert sind wir in
unseren Erfahrungsmöglichkeiten, dass
alles und jedes Kunst werden kann, wenn es

nur einfach ist und die richtige Beachtung
findet. (Das wäre übrigens ein Konzept,
wenn es nicht schon ein anderer erfunden
hat: Water-Art. Welche Galerie lässt mich
die Sache verwirklichen? Grosse und
kleine Plastic-Packungen mit reinem
Wasser, daneben mit verschmutztem,
wenn das nicht schon zu kompliziert ist
für den Anfang. Kleine Säcke als Wasser-
bomben mit durchaus ästhetischer Spritz-
Wirkung [Zeitdimension, auch im
Trocknen der Spuren!]. Dass das Ganze
aber vor allem gesellschaftskritisch von
brennender Aktualität ist, versteht sich von
selbst.)
Vielleicht müsste man noch weitergehen:
Unser Fetischismus mit Kunstgegen-
ständen ist kapitalistisch, und zwar auf die
widerlichste Art. Nirgends so wie in der
Kunst gilt heute der Satz: Was viel kostet, ist
viel wert. Das Glas Wasser würde wohl
erst zu einem Kunsterlebnis, wenn man
genug dafür bezahlen müsste. Machen wir
ein Experiment! Ich verschaffe mir eine
gespannte weisse Leinwand, schneide
einen Schlitz hinein und hänge das auf. Das
Bild hat alle ästhetischen Qualitäten eines
echten Fontana, aber jedermann wird
zugeben, dass der ehrfürchtige Schauer
sofort verfliegt, wenn ich meinen Gästen
eröffne, wie es entstanden ist. Noch ein-
mal: Das Bild ist zum Verwechseln ähnlich.
Was fasziniert uns wirklich, wenn nicht
der Kunstgegenstand selbst? Dass der
Künstler selber seinen «vorbedachten und
zugleich leidenschaftlichen Akt» voll-
bracht hat? Oder vielleicht ganz einfach
der Preis, der für einen echten Fontana be-
zahlt wird? Es wäre entsetzlich, wenn

unser Kunsterlebnis nur noch ein Preis-
erlebnis wäre.
Jedenfalls hat in unserem Beispielfall
Fontana seine Schlitze teuer verkaufen
können. Jeder Museumsdirektor, der etwas
auf sich hielt, musste versuchen, eine radi-
kale Zerstörung des Tafelbildes in seine
Sammlung zu bekommen. Lucio Fontana, der
nach dem Text schon 1949 «ein für allemal»
das «traditionelle Bild zerstört» hatte,
musste trotzdem 1958 - so «ein für alle-
mal» war es wohl doch nicht - seine
kulturgeschichtliche Tat wiederholen, und
nun kam das beinahe Tragikomische:
Seitdem repetierte er den «endgültigen»
Akt bis zu seinem Tod und konnte nicht
genug seiner Schlitze schneiden!
Was nach unserem Text ein schöpferischer
Augenblick hätte sein sollen,
Übergang zu einer neuen Kunst, ver-
hinderte die Entwicklung, aus dem «ein
für allemal» war ein «immer wieder»
geworden. Selbstverständlich gibt es von
Fontana noch anderes, er war zu
schöpferisch, als dass er sich ganz dem
Diktat der Kunstgeschichte hätte unter-
ordnen können. Für die meisten aber wird
er einer der vielen konsequenten Ein-
ideenkünstler bleiben, was für die Einrei-
hung und Interpretation auch viel prak-
tischer ist. Fontana hatte das traditionelle
Bild zerstört, das Bild aber, das Kunst-
kritik und Kunsthandel von ihm gemacht
hatten, durfte er nicht mehr durch-
brechen, und wenn er auch bis zu seinem
Tode beim Tafelbild bleiben musste.

5


	Ein Schlitz oder die Verlockungen der Literatur

