
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1960)

Heft: 6-7

Artikel: Goethes Erlebnis der Antike in Italien

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-626083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-626083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOETHES ERLEBNIS DER ANTIKE IN ITALIEN

£7« -Betrag ylaxrfcWang

«,Mmfc«öerÄ:e gnVcfccAer « B<w«/

Es ist immer anziehend, das Ende einer gewissen Zeit-
epoche zuerst zu betrachten. So möchte ich gleich einen
Brief vom 25.Januar 1788 an Herzog Carl August vor-
lesen. Auf diese Weise können wir uns Rechenschaft dar-
über geben, weshalb Goethe, wie er sich häufig ausdrückt,
nach Italien «flüchtete». Also:
«Die Hauptabsicht meiner Reise war : mich von den phy-
sisch-moralischen Übeln zu heilen, die mich in Deutsch-
land quälten und mich zuletzt unbrauchbar machten;
sodann den heißen Durst nach wahrer Kunst zu stillen.
Das erste ist mir ziemlich, das letzte ganz geglückt.
Da ich ganz frei war, ganz nach meinem Wunsch und
Willen lebte, so konnte ich nichts auf Andre, nichts auf
Umstände, Zwang oder Verhältnisse schieben, alles kehrte
unmittelbar auf mich zurück, und ich habe mich recht
durchaus kennenlernen. Ganz unter fremden Menschen,
in einem fremden Lande zu leben, hat mich aus manchen
Träumen geweckt, ich habe an munterm und resolutem
Leben viel gewonnen. Als ich zuerst nach Rom kam, be-
merkte ich bald, daß ich von Kunst eigentlich gar nichts
verstand und daß ich bis dahin nur den allgemeinen Ab-
glänz der Natur in den Kunstwerken bewundert und
genossen hatte, hier tat sich eine andre Natur, ein weiteres
Feld der Kunst vor mir auf, ja ein Abgrund der Kunst, in
den ich mit desto mehr Freude hineinschaute, als ich
meinen Blick an die Abgründe der Natur gewöhnt hatte.»
(25. Januar 1788)
Wir ersehen aus diesen Worten, daß Goethe eine beson-
dere Kunst, eine «wahre Kunst» suchte, wie er in Deutsch-
land keine gefunden hatte. Sie sollte eine gewisse Bezie-

hung zur Natur haben, etwas mit ihr Gemeinsames.
Kunst soll sich nicht im Kampfe gegen die Natur, sondern
mit und an ihr entwickeln. «Die Natur wirkt nach Ge-

setzen, die sie sich in Eintracht mit dem Schöpfer vor-
schrieb, die Kunst nach Regeln, über die sie sich mit dem
Genie einverstanden hat», heißt eine Maxime Goethes.

Richtige Kunst hält sich an die Natur, studiert sie, bildet
sie nach und bringt hervor, was ihren Erscheinungen
ähnlich ist.
Diese Kunst nun hat Goethe in Italien, in der Antike, tat-
sächlich gefunden.
Als natürliche Kunstwerke empfand Goethe die berühmte
Arena von Verona und das Amphitheater von Taormina.
Goethe knüpft daran etwa folgende Betrachtungen:
Wenn etwas Sehenswürdiges auf flacher Erde vorging, so

suchten sich die hinteren Reihen über die vordersten
mittels Wagen, Brettern, Fässern usw. zu erheben. Da
sich dies aber mit der Zeit nicht als zweckmäßig erwies,
erfanden die alten Architekten das Amphitheater. Was
die Natur auch für eine Gestalt hatte, die Kunst half nach
und bildete daraus einen amphitheatralischen Kreis oder
Halbkreis für die Zuschauer. «Doch nur in der frühesten
Zeit tat es seine ganze Wirkung», behauptet Goethe, «da
das Volk noch mehr Volk war, als es jetzt ist: denn eigent-
lieh ist so ein Amphitheater recht gemacht, dem Volk
mit sich selbst zu imponieren, das Volk mit sich selbst zum
Besten zu haben.» (I. R. 16. September 1786) (v)

Nicht minder großen Eindruck machte auf ihn der
Aquäduct von Spoleto : «Die zehn Bogen, welche über das
Tal reichen, stehen von Backsteinen ihre Jahrhunderte
so ruhig da, und das Wasser quillt immer noch in Spoleto
an allen Orten und Enden. Das ist nun das dritte Werk
der Alten, das ich sehe (vorangegangen waren das Amphi-
theater in Verona und der Minervatempel von Assisi),
und immer derselbe große Sinn. Eine zweite Natur, die
zu bürgerlichen Zwecken handelt, das ist ihre Baukunst:
So steht das Amphitheater, der Tempel und der Aquä-
duct. Nun fühle ich erst, wie mir mit Recht alle Willkür-
lichkeiten verhaßt waren.» (I. R. 27. Oktober 1786) (v)
Tatsächlich waren Goethe die engen Gassen, spitzen
Dächer, kleinen Fenster der alten deutschen Stäclte, in
welchen wir heute doch recht gern herumstreichen, im
Innersten zuwider. Er sah vielleicht etwas Kleinliches
darin. Beim Betrachten der Antike entbrannte darob sein
Zorn. «Das ist freilich etwas anders als unsere kauzenden,
auf Kragsteinlein über einander geschichteten Heiligen
der Gothischen Zierweisen, etwas anderes als unsere
Tabakspfeifensäulen, spitze Türmlein und Blumen-
zacken: diese bin ich nun, Gott sei Dank!, auf ewig los.»

(I. R. 8. Oktober 1786) (v)
Dies mag uns auch eine Erklärung für Goethes Verhalten
gegenüber Pompeji und Herculanum sein. Irgendwie war
er davon enttäuscht. Offenbar hatte er sich große, weite
Stäclte, Häuser und Räume vorgestellt. Stattdessen fand
er überal eine sonderbare Enge vor. Aus seinen Tage-
buchnotizen fühlt man, daß es ihn nicht besonders be-
geisterte.
Vergessen wir aber nicht, daß die Ausgrabungen in
Pompeji damals erst in sehr spärlichem Maße begonnen
hatten. Goethe konnte von dieser sonderbaren Stadt nie-
mais den Eindruck erlangen, welchen wir heute nach
Hause nehmen.
Goethe besuchte auf seiner Italienreise mehrere Tempel:
in Assisi, Rom, Paestum, Sizilien. Nicht alle beeindruck-
ten ihn gleich stark. Dies wundert uns nicht, stammen sie

doch aus verschiedenen Epochen. Die Tempel betrach-
tete er vielleicht nicht so sehr als Natur- und Kunstwerk.
Sie wirkten anders. Sobald er in ihnen herumschritt,
erwachte in ihm ein seltsames Gefühl, das er in keiner
Kirche Deutschlands empfunden hatte. Er fühlte Gott
anders, als er es gewohnt war. «Antike Tempel konzen-
trieren den Gott im Menschen, des Mittelalters Kirchen
streben nach dem Gott in der Höhe» (M. 11 34)
heißt seine Folgerung.
Der Poseidontempel in Paestum war der älteste grie-
chische Tempel, den Goethe bisher gesehen hatte. Er
versetzte ihn in großes Erstaunen. Sein Auge war an
schlankere Baukunst gewöhnt, so daß ihm die stumpfen,
kegelförmigen, eingedrängten Säulenmassen beim ersten
Anblick lästig, ja furchtbar erschienen. Er erschrak form-
lieh und fülhte sich unter den riesigen Säulen ganz ver-
loren. So wuchtig, beinahe betäubend, hatte er sich die
griechische Baukunst doch nicht vorgestellt. Bald faßte er
sich aber, gedachte der Zeit, deren Geist solche Bauart

102



Weiblicher Idol. Marmor. Um 2500-2000. Kykladisch.

gemäß fand, und gleich war er damit befreundet. Ganz
beglückt pries er den Genius, daß er ihn diese so wohl
erhaltenen Reste mit eigenen Augen sehen ließ, da sich

von ihnen durch Abbildung ohnehin kein Begriff geben
läßt.
Ganz anders wirkten auf ihn die Tempel in Sizilien, so der
Concordiatempel in Agrigent. Obwohl er auch dorisch
ist und beinahe aus derselben Zeit stammt wie der Posei-

dontempel in Paestum, sprach er ihn doch auf den ersten
Blick viel mehr an: «Seine schlanke Baukunst nähert ihn
schon unserm Maßstabe des Schönen und Gefälligen; er
verhält sich zu denen von Paestum wie Göttergestalt zum
Riesenbilde» (I. R. 25. April 1787) (v), sagt Goethe. Er
hatte nun schon mehrere dorische Tempel betrachtet und
konnte darüber urteilen. Die ruhigen, klaren, beinahe

schlanken Linien empfand er als so vollkommen, daß er
in den Tempeln Agrigents den Punkt zu fühlen glaubte,
wo die dorische Ordnung ihr vollendetes Maß erhalten
hat. Dies mag wohl richtig sein, solange man nur die in
Italien erhaltenen Tempel vergleicht. Hätte aber Goethe
den Parthenontempel in Athen gekannt, so glaube ich,
würde er diesem die Palme zuerkannt haben.
Wie ich schon bemerkte, schätzte, ja wünschte Goethe

sogar klare, einfache Formen. So stark war sein Wille,
daß er, um sich ja von keiner Einzelheit beirren zu lassen,
des Nachts, bei Mondlicht, im Forum Roms, auf dem
Colosseum, dem Palatin spazieren ging. So gigantisch
und drohend kamen ihm oft die ungeheuren Steinmassen
und Formen vor, daß er sich davor fürchtete und ihn ein
unangenehmes Gefühl beschlich. Alles sonst so Harmlose

103



Malerei einer Amphora. Panathenäische Form des Kleophradesmalers

erschien plötzlich geisterhaft, mächtig, erschreckend,
schauererregend. Ehrfurchtsvoll entfernte er sich in ra-
sehen Schritten, hie und da sich zurückwendend, als ob
ihn jemand verfolge, und kehrte sinnend in sein Zimmer
zurück.
Die glücklichsten Wochen seiner Italienreise verbrachte
Goethe in der Hauptstadt Italiens : «Rom - die Gegen-
wart des klassischen Bodens im höchsten Sinne. Ich nenne
dies die sinnlich geistige Überzeugung, daß hier das
Große war, ist und sein wird.» (I. R. September 1787).
Hier hatte er Zeit, Ausstellungen, Museen, Ruinen in
aller Ruhe zu besuchen. Vor allem die Antikensäle zogen
ihn an. «In solcher Gegenwart,» erzählt er im Tagebuch,

«wird man mehr, als man ist; man fühlt, das Würdigste,
womit man sich beschäftigen sollte, sei die menschliche
Gestalt, die man hier in aller mannigfaltigen Herrlichkeit
gewahr wird. Hier fiel mir auf, daß die Form zuletzt
alles einschließe, der Glieder Zweckmäßigkeit, Verhält-
nis, Charakter und Schönheit.» (I. R. April 1788)
Wir erkennen aus diesen Worten: Goethe fand auch an
alten Statuen Gefallen. Tatsächlich sind die Griechen auf
diesem Gebiet wahre Meister gewesen, so daß Goethe
beim Betrachten einer Kolossalstatue des Markus Agrippa
ausrief: «Wie doch eine solche heroische Darstellung
den reinen Menschen Göttern ähnlich macht.» (I. R.
8. Oktober 1786) (v)

104



Er war so erfüllt von der täglichen Berührung mit antiken
Statuen, daß er nach seinen eigenen Worten danach
«habsüchtig» wurde. Er sammelte eine Unmenge von
Gipsabgüssen, die schließlich das ganze Zimmer anfüll-
ten. Auf diese Weise war er schon des Morgens, wenn er
die Augen aufschlug, von herrlichen alten Kunstschätzen
umgeben. Dies brauchte Goethe. Er erklärt nämlich:
«Man wird die Mannigfaltigkeit der Menschengestaltung
gewahr und durchaus auf den Menschen in seinem rein-
sten Zustand zurückgeführt, wodurch denn der Be-
schauer selbst lebendig und rein menschlich wird.» (Ok-
tober 1788). Goethe hat auch Anatomie studiert. Um so

höher konnte er diese Plastiken einschätzen.

Inmitten dieser herrlichen Kunstschätze fühlte Goethe
sich zeitweise von einzelnen Werken ganz besonders ange-
zogen, sogar mit Gewalt an sich gerissen, so daß er da-
neben fast nichts mehr sah. «Wie will man sich aber, klein
wie man ist, und ans Kleine gewohnt, diesem Edlen,
Ungeheuern, Gebildeten gleichstellen?» (I. R. 3. Oktober
1787). Er hatte in Deutschland nichts Gleichartiges ge-
sehen.

Goethe liebte das Gleichnis von dem Taucher, der einige
Zeit unter dem Wasser unsichtbar bleibt, bis er wieder
hervorkommt, auf sich selber anzuwenden. Es läßt sich
auch hier anbringen: Er taucht in dem Element einer für
ihn unbekannten Welt unter, lernt schwimmen darin,
schlägt sich mit Wellen und Wogen herum und kommt
langsam, aber mit eigenen Armen getragen, vorwärts,
während der heutige Bildungsreisende, rasch und trocken
von bezahlten Ruderern über die Gewässer fortbewegt,
viel erlebt zu haben glaubt, wenn ihm hie und da der
Zufall einmal eine Welle über Bord ins Gesicht spritzt.
(Hermann Grimm)
Goethe hat in Italien nicht bloß antike Kunst bestaunt,
sondern auch die römische, griechische, ägyptische, ja
babylonische Geschichte studiert. Er fand, daß sich von
Rom aus Geschichte ganz anders lese als von irgendeinem
andern Ort der Welt. Dies mag zu seiner Zeit richtig
gewesen sein. Inzwischen hat sich manches geändert. Als
Goethe in Italien war, brach die europäische Geschichte
ab, welche mit Rom begann und mit Rom endigte. Die
griechische Geschichte wandte ihren Blick nach Asien,
denken wir bloß an Xerxes oder Alexander. Römische
Geschichte aber spielte sich in Europa ab. Sie wurde
durch das Aufkommen des Dampfes und der Elektrizität
verdrängt. Die Entfernungen wurden allmählich aufge-
hoben. Heute muß Geschichte nicht, wie zur Zeit Goe-
thes, an Europa, sondern am Globus studiert werden! In
der Fülle der seitherigen Ereignisse geht die Bedeutung
der römischen Geschichte verloren.

In Süditalien ist die Natur so reich und mannigfaltig, daß
Goethe das Bedürfnis empfand, hier die Odyssee zu
lesen. Deren Lektüre regte ihn dazu an, ein Nausikaa-
drama zu planen. So sehr schien ihm Sizilien, wenigstens
was die Natur betraf, mit Alkinoos' Heimat identisch zu
sein. Er mußte den Plan indessen aufgeben. Der Stoff
eignet sich wohl für ein Epos, wie Homer es schuf, nicht
aber für ein Drama. Die Lektüre des Homer trug dafür
andere Früchte; einmal erkannte er die wahre Bedeu-

tung der Odyssee und erfaßte die Denkart der alten
Griechen.

«Was den Homer betrifft, ist mir wie eine Decke von den
Augen gefallen. Die Beschreibungen, die Gleichnisse usw.
kommen uns poetisch vor und sind doch unsäglich natür-
lieh, aber freilich mit einer Reinheit und Innigkeit ge-
zeichnet, vor der man erschrickt. Selbst die sonderbarsten

erlogenen Begebenheiten haben eine Natürlichkeit, die
ich nie so gefühlt habe als in der Nähe der beschriebenen
Gegenstände. Laß mich meinen Gedanken kurz so aus-
drücken : sie stellten die Existenz dar, wir gewöhnlich den
Effect, sie schilderten das Fürchterliche, wir schildern
fürchterlich, sie das Angenehme, wir angenehm usw.
Daher kommt alles Übertriebene, alles Manierirte, alle
falsche Grazie, aller Schwulst: denn wenn man den Effect
und auf den Effect arbeitet, so glaubt man ihn nicht fühl-
bar genug machen zu können. Wenn, was ich sage, nicht
neu ist, so hab ich es doch bei neuem Anlaß recht lebhaft
gefühlt. Nun ich alle diese Küsten und Vorgebirge, Golfe
und Buchten, Inseln und Erdzungen, Felsen und Sand-
streifen, buschige Hügel, sanfte Weiden, fruchtbare Fei-
der, geschmückte Gärten, gepflegte Bäume, hängende
Reben, Wolkenberge und immer heitere Ebenen, Klip-
pen und Bänke und das alles umgebende Meer mit so vie-
len Abwechslungen und Mannigfaltigkeiten im Geiste
gegenwärtig habe, nun ist mir erst die Odyssee ein leben-
diges Wort.» (I. R. 15. Mai 1787) (v)
Zum andern regte ihn das Erlebnis der Antike zur Nieder-
schrift des Schauspiels «Iphigenie auf Tauris» in Vers-
form an. Ihre Verse sind erfüllt mit homerischer Strand-
und Meerluft. Gundolf meint, die Iphigenie habe der
Nausikaa Saft und Luft weggesogen.
In Rom las Goethe häufig klassische Autoren. Dies ist
leicht begreiflich. War es doch der einzige Weg, eine

richtige Vorstellung der Lebensweise der Alten zu erlan-
gen. Was hatten diese Trümmer nicht alles gesehen?
Rückkehr von glorreichen Siegeszügen oder schmähli-
chen Niederlagen, freud- und kummervolle Tage; das
Leben der reichen Bürger wie der Armen, Festtage,
Umzüge, Wettstreite, Markttage. Darüber wollte er
mehr erfahren.
Besuchen wir das römische Forum. Wir werden uns be-
stimmt fragen: sind nicht vor 2000 Jahren Caesar oder

gar sein Mörder auf dieser Steinplatte gestanden? Wir
werden uns an ihre Taten erinnern und plötzlich laute
Worte von Rednern, Männerrufe, Pferdegetrampel,
Marktschreie, kurz das ganze Treiben der Römer zu ver-
nehmen glauben. Ich wenigstens habe das Forum so

empfunden.
Goethe besah sich die Altertümer nicht bloß als Deutscher,
er wollte mitmachen, dabei sein. Er kleidete sich, sobald
er in Italien war, nach der dortigen Mode, sprach Italie-
nisch und wurde in der Hauptstadt zu einem echten
Römer.
Wir haben jetzt Goethes Erlebnis der Antike unter meh-
reren Gesichtspunkten betrachtet. Groß war die Fülle der
antiken Schätze, die Goethe in Italien bewundert hat. Ich
habe aus dieser Unmenge von Begegnungen nur die
wichtigsten und für uns aufschlußreichsten herausge-
pflückt.
Vernehmen wir noch, wer und was Goethe nach Italien
getrieben hat: Sein Vater war auch schon dort gewesen
und hatte dem Jüngling manche Kupferstiche und Zeich-
nungen heimgebracht. Deshalb kamen ihm in Italien
zahlreiche antike Werke als alte Bekannte vor.
Nicht minder wichtig war die Lektüre von Winckel-
mann, dem sehr bedeutenden Archäologen des 18. Jahr-
hunderts. Sie bestätigte und bekräftigte die Eindrücke,
welche der junge Goethe von den ihm bekannten Dar-
Stellungen erlangt hatte.
Schließlich trug auch das Studium Palladios in Vicenza
dazu bei, daß Goethe überzeugt war, in Italien eine
«wahre Kunst» zu finden.

105



So traurig war Goethe, als er sein geliebtes Rom wieder
verlassen mußte, da es ihn unbändig nach Weimar zog,
daß er sich als Leidensgenosse Ovids fühlte, der, auch
verbannt, in einer Mondnacht Rom verlassen sollte.
«Wandelt von jener Nacht mir das traurige Bilde vor die

Seele,
Welche die letzte für mich ward in der römischen Stadt,
Wiederhol' ich die Nacht, wo des Teuren soviel mir

zurückblieb ;

Gleitet vom Auge mir noch jetzt eine Träne herab.»
(I.R. April 1788)
Zu seinem Freund Eckermann äußerte sich Goethe spä-
ter: «Ja, ich kann sagen, daß ich nur in Rom empfunden
habe, was eigentlich ein Mensch sei. Zu dieser Höhe, zu
diesem Glück der Empfindung bin ich später nie wieder
gekommen; ich bin, mit meinem Zustande in Rom ver-

glichen, eigentlich nachher nie wieder froh geworden.»
(z. Eck. 9. Oktober 1828)
Dies ist wohl verständlich, wenn wir uns ins Gedächtnis
zurückrufen, was dieser große Geist von der Antike er-
wartet hatte. Er fand in ihr den seinem künstlerischen
Verlangen gemäßen Ausdruck. Dies mögen folgende
Worte aus seinem Tagebuch bezeugen:
«So viel ist gewiß, die alten Künstler haben ebenso große
Kenntnis der Natur und einen ebenso sichern Begriff von
dem, was sich vorstellen läßt und wie es vorgestellt
werden muß, gehabt als Homer. Diese hohen Kunst-
werke sind zugleich als die höchsten Naturwerke von
Menschen nach wahren und natürlichen Gesetzen her-
vorgebracht worden. Alles Willkürliche, Eingebildete
fällt zusammen: da ist die Notwendigkeit, da ist Gott.»
(I. R. 6. September 1787) (v)

Roland Guignard, Aarau: Entwurf Beton-Glasfenster, Kirche Dulliken

106


	Goethes Erlebnis der Antike in Italien

