
Zeitschrift: Schweizer Kunst = Art suisse = Arte svizzera = Swiss art

Herausgeber: Visarte Schweiz

Band: - (1947)

Heft: 10

Artikel: Kirche und Kunst

Autor: Rüegg, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-626646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-626646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


78 SCHWEIZER KUNST ART SUISSE ARTE SVIZZERA

Kirche und Kunst.
Firn ir«//Ar?' Äüegrgr.

Es klingt beinahe selbstverständlich, wenn man feststellt, dass Kirche und
Kunst in den letzten achtzig Jahren immer mehr auseinandergeraten sind. (Wobei
hier von den bildenden Künsten, besonders von der Malerei die Rede sein soll.)
Diese Entwicklung ist nur eine Teilerscheinung der Gesamtentwicklung der abend-
ländischen Kultur, die sich auf dem Wege einer fortschreitenden Entkirchlichung
oder Verweltlichung befindet. Das Auseinandergehen von Kirche und Kunst ist
aber deshalb besonders schmerzlich, weil Religion und Kunst von Natur eine
besondere Affinität zueinander haben. Wo das Zusammengehen gestört ist, da
besteht für die Kunst denn auch sofort die Gefahr, zum Aesthetizismus zu führen,
das heisst, sich selber zur Religion zu machen, sich damit zu verwechseln.

Die Verhältnisse sind heule, äusserlich gesehen, etwa diese: Die Kirnst /iat sic/i
der Kirche ent/remrfet. Die führenden Maler kümmern sich kaum oder nicht
um die Kirche. Bilder mit religiösen Motiven sind aus den Ausstellungen so gut
wie verschwunden oder erscheinen so individualisiert, verzerrt, dass man meistens
wünschte, sie wären gar nicht da. Mit einem Wort: Es gibt keine grosse, moderne
kirchliche Kunst mehr.

Die Xtrc/ie /tat sich ahei cuc/i der Kunst ent/remdet. Sie sieht in der Kunst
kaum mehr eine Möglichkeit und ein Mittel, ihre Botschaft verkünden zu helfen.
Sic erteilt auch kaum mehr Aufträge und überlässt es damit dem Zufall, ob reli-
giöse Bilder gemalt werden oder nicht. Und wo etwas als kirchliche Kunst auftritt,
da macht die Kirche meistens Vorbehalte. Sie vermag in dieser religiösen Kunst
kaum mehr oder überhaupt nicht mehr kirchliche Kunst zu sehen. Viele Pfarrer
beschäftigen sich zwar mit Kunstgeschichte, mit der Kunst früherer Zeiten, aber
wenige mit der heutigen. Man sieht in dieser offenbar nur noch « Welt ».

Dem entspricht der Wandschmuck in unseren Häusern, in Unterrichtszinimern
und Kirchgemeindehäusern. Es ist gewiss von unerhörter Wichtigkeit, was für
Bilder zum Beispiel unsere Kinder in der jahrelangen Unterrichtszeit zu sehen
bekommen. Was bekommen sie zu sehen Reproduktionen alter Meister. Sie lesen
unseren Wänden das Bekenntnis ab. dass die kirchliche Kunst eine tote Kunst
ist. Es gab einmal Leute, die solche Bilder malten, wie es einmal Leute gab, die
griechisch oder lateinisch redeten. Und neben den bekannten Reproduktionen
erscheinen jene unseligen Erzeugnisse der Halbkunst und des Kitsches, die weder
mit Kunst noch mit echter Religion etwas zu tun haben — indem sie jene
mit Theater, diese mit Sentimentalität verwechseln und nicht selten sogar allerlei
trüben Instinkten Nahrung geben. Nicht Brot, sondern verdorbene Konfiserie,
die man bei einer geistlichen Gesundheitsbehörde sollte anzeigen können Ja,
ein neuer Bildersturm in dieser Hinsicht würde unserer reformierten Kirche
nichts schaden

Was das Verhältnis von Kirche und Kunst heute zum vornherein unglücklich
macht, ist die Tatsache, dass wir der modernen Kunst gegenüber nicht nur reli-
giös-kirchliche, sondern auch künstlerische Vorbehalte machen. Wir sagen dem
religiösen Künstler nicht nur: dein Bild ist nicht biblisch (das ginge noch), wir
sagen ihm vielmehr sogar: deine Kunst ist nicht Kunst. Wir verstehen die Sprache,
die Ausdrucksmittel der modernen Kunst nicht mehr. Wir haben Kalligraphie
nach einem andern System gelernt und können daher die Schriftzüge, die Pinsel-
schrift der.modernen Mfllerei nicht mehr lesen Damit sollen die^ Verirrungen
der modernen Kunst nicht gerechtfertigt werden. Aber es ist die Frage, ob es beim
blossen Protest dagegen bleiben darf, ob wir nicht wenigstens das Gespräch auf-
nehmen sollten; vor allem, ob wir nicht zuerst wieder einmal darauf hören sollten,
was diese moderne Kunst selber über sich aussagt. Ja, es ist die Frage, ob diese
moderne Kunst — bei aller äusseren Entfernung von der Kirche — der christ-
liehen Wahrheit nicht in wesentlichen Punkten näher steht, als zum Beispiel
die Renaissance, die wir gerne vorbehaltlos bewundern.

Der grösste Vorwurf, den man der modernen Kunst — und hier denken wir
nicht nur an die bildenden Künste, sondern auch an Dichtung und Musik — machen
kann, ist dieser, dass sie das Ethos verloren habe. (Diesen Vorwurf gegen die Kunst
zu erheben, heisst aber, ihn gegen unsere ganze Kultur zu erheben.) Sie schildert
die Welt und den Menschen nicht mehr wie sie sein sollten, sondern nur noch
wie sie sind. «Sie reisst mit ihrer bitteren, brennenden Ironie ihrem festen, leben-
digen Stil dem Leben die paar armen Lappen, die es noch bedecken, ab, und
zeigt uns faule Geschwüre und eiternde Wunden.» «Sie finden das Leben greulich
und lassen es scheusslich. » « Wir haben irrig die gemeine Livree des Zeitalters
für das Gewand der Musen genommen. » Was wir in Ueberfülle bekommen, das
sind verblüffende Diagnosen (wir denken an ein Buch wie das von C. F. Ramuz:
Bedürfnis nach Grösse), aber es fehlt das Ethos, der Glaube, ja die Phantasie,
die einen Weg hinausweisen.

Eine Kunst ohne höchstes Ethos hat nun gewiss sich selber im eigentlichen
und tiefsten Wesen verleugnet; denn Kunst ist nicht nur Wiedergabe der Natur,
des Soseins. Aber müssen wir der heutigen Kunst nicht zubilligen, dass sie wenig-
stens wahr ist Sie tut nämlich gar nicht, als ob sie etwas zu verkünden hätte.
Sie gibt uns mit ihrem atomisiez enden Individualismus, mit ihrer Stillosigkeit,
mit ihren Verzerrungen, mit ihrer Brutalität das genaue Bild unserer Zeit. Aber
ist das nicht wenigstens ehrlich. Viel ehrlicher, als zum Beispiel die obevfläch-
liehe Neurenaissance des letzten Jahrhunderts (Wir denken zum Beispie! an
den « Christus » von Thorwaldsen.) Muss man demgegenüber nicht einen Johann
Rchert Schürch begreifen, wenn er sagt: « Vor allen Dingen will ich ein Gleich-
gewicht ohne alle idealistische Lüge » Ja, wäre es nicht einfach Verlogenheit,
wollte man heute griechische Schönheit und Ebenmass als Ausdrucksmittel zur
Darstellung unserer Zeit verwenden Man könnte einen solchen Vergleich im
besten Fall als Angelegenheit der Romantik gelten lassen. Es ist eine Frage, ob
das griechische Schönheitsideal mit seiner Idealisierung, ja Vergötterung des
Menschen, das im Menschen das Mass aller Dinge sieht, das « schön » ohne
weiteres mit « gut » gleichsetzt, dem christlichen Schönheitsbegriff ohne weiteres
entspreche.

Wir stehen hier hei etwas Wesent/ichem. Schuld am Nichtverstehen der mo-
dernen Kunst in unseren Kreisen ist der hürgerZich-traditione//e Kwnsthegri//.
Man bleibt bei Luckenbachs Kunslatlas stehen Seine rührend einfachen Défini-
tionen und fertigen Urteile gehen vielen das Leben lang nach, wie auswendig ge-
lernte Katechismusantworten, die blosse Dogmatik bleiben und oft dem leben-
digen Erfassen des Glaubens gerade im Wege stehen. Je weniger man eine Person
oder Sache kennt, um so bündiger urteilt man ja bekanntlich über sie. « Schulauf-
sätze über die Persönlichkeit Goethes sind von erfrischender Klarheit.» So sind
wir gewöhnt, apodiktische Kunsturteile zu fällen: das ist keine Kunst, usw.

Mit einem so dogmatisch festgelegten Kunstbegriff wird man den Zugang zur le-
bendigen Kunst nie finden. Denn wie man einem Menschen nur begegnen
kann, so kann man auch einem Kunstwerk nur begegnen. Van Gogh schrieb:
« Kunstwerke sind von einer unendlichen Einsamkeit und mit nichts so wenig
zu erreichen wie mit Kritik. Nur Liebe kann sie erfassen und halten und ge-
recht sein gegen sie. » Oder Giovanni Giacometti: « Aimer c'est toute la vie et
tout l'art aussi. » Gewiss ist das Schöne ohne besondere Schulung verständlich
und wird der lebendige Instinkt das Richtige selber finden und erkennen, aber
ohne ein Minimum ernsthaften Bemühens um die moderne Kunst geht es nicht.
Auch für das Erwachen und Zustandekommen des Glaubens ist ja die notitia,
das Notiznehmen, das Kirchengehen und Hören auf Gottes Wort das erste und
unumgänglich Notwendige.

Wie eine stetige, vielleicht zunächst ganz äusserliche Begegnung mit Bildern
schliesslich zum wirklichen Verstehen führen kann, scheint uns die Vorliebe zu
beweisen, die heute die Bilder Hodlers weit herum finden. Der gute Bürger
lehnte sie zunächst ab und er empfand vielleicht noch ein Unbehagen, als sie
ihm der Innenarchitekt bereits in die gute Stube hängte. Heute findet man
Hodler in allen Musterzimmern der Möbelhandlungeii. Wir sehen in dieser
Tatsache dennoch mehr als blosse Mode Ein Künstler sagte: « Wasser und Wel-
len sind wahr gemalt, nicht wenn ihre Farbe getroffen ist, sondern wenn wir
ihr Rauschen im Bilde vernehmen. » So mag man heute gemerkt haben, dass
Hodler das Wesen unserer Seen und Berge hundertmal besser darzustellen ver-
standen hat als mancher, der diese abmalt mit photographischer Treue und
der dabei genau so an der Oberfläche bleibt und genau so wenig zu verstehen
braucht wie ein Photoapparat.

Aus jener bürgerlich-traditionellen Gebundenheit heraus hängt man darum
nur religiöse Bilder auf, von denen man ganz sicher ist, dass man nicht « ineg-
heit ». Es sind die bekannten iVame/i : Michelangelo, Raffael, Tizian, Diirer,
Rembrandt, Richter, Steinhausen, Gebhardt, Schäfer, Kreidolf usw. Ohne auch
hier verurteilen zu wollen, möchten wir doch fragen: 1. Ist das ohne Einschränkung
Kunst im bürgerlichen Sinne Rembrandt zum Beispiel, der seine Figuren häufig
verzeichnet, wäre in Griechenland nicht anerkannt worden. Aber empfinden wir
ihn nicht gerade um seiner Darstellung des Menschen willen als modern, ja als
christlich 2. Ist es ohne Einschränkung christliche Kunst Ohne einem Mi-
chelangelo am Zeug flicken zu wollen, könnte man doch wohl zu seinem Wagnis,
Gott darzustellen, ein Fragezeichen setzen. Ist ihm diese Vereinigung von Re-

naissance der Antike und Christentum gelungen Liegen diese in seiner Kunst
nicht eher in ständigem, tragischem Widerstreit Zum Beispiel in den Gemälden
der Sixtina, mit ihren überquellenden Leibern, die der Geist nicht mehr bän-

digen kann Aus den Propheten sind Athleten oder mythische Gestalten ge-
worden. Unter seine bekannte «Heilige Familie» könnte man ebensogut den

Titel « Die Familie des Herkules » setzen. Die Statue des « Christus mit dem
Kreuz » (in Santa sopra Minerva) scheint mit dem entwendeten Meissel eines
Praxiteles geschaffen worden zu sein. Man vergleiche ein frühchristliches oder
byzantinisches Christusbild mit seinem Christus des « Jüngsten Gerichtes », um
sich des zwar gigantischen aber tragischen Versuchs bewusst zu werden. Auch
das ehrlichste Pathos entscheidet noch nicht über christliche Kunst. Ebensowenig
können wir « Gemüt » bei vielen neueren deutschen christlichen Künstlern mit
Christentum gleichsetzen. 3. Waren diese grossen Künstler wohl durchwegs bes-

sere Christen als mancher moderne christliche Maler, dessen Bilder wir ablehnen
Ohne das untersuchen zu wollen, stellen wir fest : sie lebten damals in einer
christlichen Welt und Kultur, in der religiöse Bildmotive geläufig waren. Eine
« Kreuzabnahme » mit ihren reichen, kompositioneilen Möglichkeiten zum Bei-
spiel reizte diese Künstler ebenso zur Darstellung, wie heute ein Stilleben lhit
Früchten und Tischtuch. Dann darf auch nicht übersehen werden, dass sie Auf-
träge bekamen. Kann man heute von Malern verlangen, dass sie religiöse Bilder
malen, wenn sie ihnen nachher kein Mensch abkauft Wären wir bereit, ähnliche
Wagnisse und Opfer auf uns zu nehmen Würden wir Pfarrer zum Beispiel
ebenso stramm theologisch weiterpredigen, wenn uns niemand mehr anhörte
Der Auftrag würde wohl heute noch manchen Künstler dazu führen, sich ernsthaft
mit biblischen Stoffen zu beschäftigen und könnte für ihn vielleicht damit zu
einem Weg zurück werden.

Wären übrigens solche /lu/träge nicht heute noch möglich Warum sollte
es nicht möglich sein, ein paar Prozente der Bausumme — für ein Kirchgemeinde-
haus zum Beispiel — für ein gutes Bild zu reservieren Ein defektes und künst-
lerisch wertloses Kirchenfenster durch ein neues zu ersetzen Wir denken auch
an unsere Tauf- Konfirmations- und Trauscheine, an Illustrationen für unsere
Schulbibeln usw.

^

Eine im wahren und höchsten Sinne kirchliche Kunst, in der die Sache herrschte
und nicht der Name des Künstlers, in der die Form (im weitesten Sinne) nicht
Selbstzweck war, sondern dem Inhalt, der christlichen Verkündigung diente, ist
wohl seit vierhundert Jahren verloren gegangen. Die Goti/c stellte vielleicht
die tiefste Durchdringung von Christentum und Kunst dar, eine vollkommene
Einheit von Inhalt und Form. Die Renaissance bedeutete der ersten gewaltigen
Einbruch. Jakob Burckhardt hat uns ihre Kultur verstehen gelehrt unter dem
Stichwort: « Entdeckung der Welt und des Menschen ». Der Mensch findet zu
sich und zur Welt. Während vorher das Individuum nur interessierte als Vertreter
seines Standes (wenn man einen König malt, ist nicht sein Gesicht wichtig, son-
dern seine Krone, das Wahrzeichen seines Standes), so bekommt der Mensch nun
sein eigenes Gesicht, seine Physiognomie. Es entsteht eine Kunst des Porträts,
die uns die damaligen Menschen so darstellt, dass wir aus ihren Gesichtern
die ganze Geschichte jener bewegten Zeit lesen können. Wenn vorher der Mensch
gesehen wurde auf goldenem, starrem, zeitlosem Hintergrund, so wird er uns
jetzt gezeigt in seiner wirklichen Umwelt, in der freien Natur und Landschaft.
Es entsteht die Landschaftsmalerei. Wenn er vorher fest eingegliedert war in
Kirche und Gesellschaftsordnung, so lässt er uns jetzt Einhlick tun in sein
Eigenstes, in seine Familie und Häuslichkeit. Es entsteht das Interieur. Der
entscheidende Einbruch kam zunächst nicht ins Bewusstsein. Es werden weiter
biblische Bilder gemalt. Nur, dass die biblischen Figuren mehr und mehr in
die3e Welt herabgezogen werden, nur dass man den Vorgang der biblischen Er-
Zählung schliesslich suchen muss in der Fülle der dargestellten Dinge. Zum Beispiel
bei einem Patinier, bei Mantegna und anderen.

a



SCHWEIZER KUNST ART SUISSE ARTE SVIZZERA 79

Alle die Bilder jener Zeit, die so überladen sind mit Dingen der Natur in
Vorder- und Hintergrund, sind mit Entdeckerfreude gemalt. Man spürt ihnen
an, wie der Mensch zu sich und zur Welt erwacht ist, wie ein Kind. Es liesse
sich an diesen Bildern der ganze Prozess der Verweltlichung mit Leichtigkeit
aufzeigen und Linien ziehen his in die Gegenwart. Diese Tatsachen sind nicht
zu übersehen oder zu vergessen, wenn man die Kunst jener Zeit vorbehaltlos
bewundert oder sie vorbehaltlos als christliche Kunst ansieht. Curt Horn wagte,
im Gegensatz zur hergebrachten Auffassung sogar den Satz: « Alles, was von der
Linie der Renaissance her abgeleitet ist, ist für die religiöse Kunst Dekadenz
geworden. » (« Das Christusbild unserer Zeit »).

Einen zweiten, entscheidenden Einbruch in die Geschichte der christlichen
Kunst brachte die Re/ormöfion. Einmal wird in ihr wieder die grundsätzliche
Fruge nach der Berechtigung der christlichen Kunst überhaupt aufgeworfen.
Praktisch wichtiger und folgenschwerer als diese Frage war aber die Tatsache,
dast die reformierte Kirche als Auftraggeberin, dass ihre Glieder als « Stifter
ausschieden. Eine in ihrer Bedeutung und in ihren Folgen nicht zu überschätzende
Tatsache Altarbild und Heiligenbild mit ihrer zentralen Stellung in Kirchenraum
und Kult verschwinden. Auch wenn wir als Reformierte den Bilderdienst ablehnen,
müssen wir doch festhalten, dass damals der Kunst mit dem erhabensten Ge-
genstand der Darstellung, auch der höchste Impuls geschwächt oder genommen
wurde, Künderin des Glaubens zu sein.

Auftraggeber wurden in den evangelische» Ländern in der Folgezeit vor allem
die Hofe und reichen Bürger. So wurde die Welt auf weltliche Bahnen gedrängt;
es entstand eine, des sakralen Zuges entkleidete, vorwiegend höfische oder bür-
gerliche Kunst (England. Holland). Holbein der Jüngere geht von Basel — wohl
weitgehend unter dem Druck der veränderten Verhältnisse — nach London.

Das Zeitalter der Gegenreformation brachte der katholischen Kirche nochmals
einen Stil im Barock. Seither kann von einem kirchlichen Stil nicht mehr ge-
redet werden. Die religiöse Kunst entartet im Individualismus. Auch wo ein bi-
blischer Gegenstand zur Darstellung kommt, verkündet dieser nicht mehr? son-
dern erscheint nur noch als Träger bestimmter, menschlicher, religiöser Gefühle.
Christus ist nicht mehr das Abbild Gottes, sondern nur noch das getreue Abbild
der menschlichen Auffassungen und Gedanken üher ihn. So giht es einen ha-
rocken, einen romantischen (Nazarener), einen sozialistischen Christus usw.

* Ä

Zum Verfall der kirchlichen Kunst kam um 1860 eine Krise znuer/ia/b der
Kunst selber hinzu. Es kam zu ihrer letzten, konsequenten Verweltlichung. Die
Bewegung ist bekannt unter dem Schlagwort: L'art pour l'art Gemeint ist dabei
nicht nur Loslösung von den christlichen Inhalten, sondern überhaupt von jeder
religiösen und weltanschaulichen Bindung. Die Kunst ist nicht um irgend etwas
Ausserihrliegeridem willen da — Staat, Religion, Architektur —-, sondern nur um
ihrer selbst willen. Sie will nicht mehr Dienerin sein, sondern Herrin. Ein
leidenschaftlicher Verfechter dieser Auffassung war Oskar Wilde : « Die Kunst
drückt nie etwas anderes aus als sich selbst. » « Sie findet ihre eigene Vollen-
dung in sich selber und nicht draussen. » Ein Satz in einem Briefe Courbets
bedeutet Sinn und Weg der neuen Bewegung: «Wenn ich tot hin. soll man
von mir sagen: er hat keiner Schule, keiner Kirche, keiner Richtung, keiner
Akademie, besonders keinem System angehört, nur dem der Freiheit. » System
der Freiheit, Freiheit aus System, aus der Freiheit wird System gemacht Es ist
klar, dass eine solche « Freiheit an sich » in einem Leerlauf enden muss, in Ori-
ginalitätssucht und Aushöhlung aller Substanz. Bei solcher Freiheit muss sich
schliesslich jeder, um jeden Preis, von jedem andern in jedem unterscheiden.

SVie immer, empfand man aber das Neue zunächst als eindeutigen Gewinn. End-
lieh ist die Kunst vom Joch irgend eines Dienstes befreit und kann sich auf sich
seiher besinnen, auf die Gesetze und Möglichkeiten, die sie in sich selber hat.
Endlich hat sie nicht mehr nur Berechtigung als schöne Dekoration des Lehens;
muss sich die Frage nicht mehr gefallen lassen: Was nützt's sondern hat ihre
Legitimation in sich selber. Nicht mehr teas sie darstellt, ist darum künftig wichtig,
sondern nur noch wie sie etwas darstellt; denn nur das Wie gehört ihr selber
an, während das Was immer aus einer ihr gleichsam fremden Welt entlehnt wer-
den muss. Oh also eine Kreuzabnahme oder ein Stilleben gemalt wird, ein Heiliger
oder eine Tänzerin, das ist gleichgültig und zufällig, denn das Schöne, das Künst-
lerische hegt nur im Wie. Ein Cézanne malt denn auch ein Stilleben mit derselben
ehrlichen und grossen Inbrunst wie ein paar Jahrhunderte früher ein Van der
Weyden seine « Kreuzabnahme ».

Die unvermeidliche Folge der Bewegung war aber ein Formalismus der schliess-
lieh, wie gesagt, in einem Leerlauf endete. Die Konsequenzen wurden hartnäckig,
bis zum Absurden gezogen. Weil es in dieser Welt die « reine Form », die « Form
an sich » nicht gibt, weil hier jede Form aiuch vom Inhalt her mitbestimmt, so-
zusagen belastet wird —- so wie die Physiognomie des Menschengesichtes von sei-
nein « Inhalt » her, von Geist und Herz geprägt wird —, werden die Gegenstände
dieser Welt zur Darstellung des « Schönen an sich » für untauglich befunden. Man
zerschlägt bewusst die alten Formen und Masse, man löst die Farbe sozusagen von
ihrem zugehörigen Gegenstand ah und man baut mit Hilfe der Eigengesetzlichkeit
der Kunst, mit befreiten Formen und Farben eine abstrakte, überreale, noch nicht
existierende Welt des Schönen auf. (Abstrakte Kunst, Surrealismus, Futurismus.)

Diese Bewegung war vielleicht nötig, damit die Kunst nicht nur freudig sich
selber erkenne, sondern auch, damit sie ihre eigenen Grenzen erkenne. Wenn
die Freiheit zum System gemacht wird, «wenn alles relativ gesehen wird, löst
sich die Kunstform, ja die Lebensform überhaupt auf, weil Form nur aus dem
ganz Bestimmten entsteht. « Ausdauernde Form ist stets eine Gehurt des Abso-
lut en. » (K. Scheffler.)

So wie in der Renaissance das Individuum, in der Freude, sich selber ent-
deckt zu haben, unbändig wurde und übers Ziel hinaus schoss, so bekam die
Kunst durch die Bewegung l'art pour l'art eine unbändige Freude an sich selber.
Sie tastete gewissermassen sich selber ab, ihre Gesetzlichkeiten. Möglichkeiten;
sie suchte nach den Elementen des Schönen. Es wird analysiert und experimen-
tiert Da das Schöne eines Bildes nicht nur im Gesamteindruck, den dieses auf
uns macht, in Erscheinung tritt; da Farbe, Form, Raum, Bewegung, Ausdruck,
Komposition ihre eigenen Gesetze, eigegen Wert und eigene Schönheit besitzen,
wurde flugs der Versuch unternommen: Was kann man mit der Farbe allein (ohne
Form), was mit der Komposition allein erreichen usw.

Es bildeten sich Schulen oder Sekten, die jede eine dieser Teilwahrheiten mit
Fanatismus verfolgte, diese oder jene der genannte Werte besonders betonte.

Man kann diese Versuche kopfschüttelnd ablehnen (zweifellos haben sie zu
einer gewissen Intellektualisierung und Technisierung der Kunst geführt, haben
diese oft zum métier werden lassen, das weiss, wie man ein gutes Bild bauen
muss), man kann in ihnen überspannte Eigenbrötelei oder blosse Spielerei sehen;
aber jedenfalls gibt es auch eine Auffassung, die darin etwas anderes sieht,
nämlich eine « letzte Zuckung, einen letzten Aufschrei des modernen Menschen,
der technisierten Welt eine freie, geistigschöpferische Welt entgegenzustellen. »

Uns scheint es kein Zufall, dass die Kunst diesen Weg gehen musste. Es war
keine geistige Macht mehr da, deren Kraft und Inhalt so stark war, dass sich ihr
die Kunst nicht entwinden konnte. Die Kunst, auch die religiöse oder christliche
Kunst hatte ihren Zusammenhang mit der christlichen Kirche und Gemeinde
verloren. Darum musste sie versagen. Manchem dieser modernen religiösen Kunst-
1er wird man darum jenes Wort E. T. A. Hoffmanns (Elixiere des Teufels! mit
Recht entgegenhalten können und müssen: « Du willst ein Künstler sein und in
deinem Innern brannte nie die Flamme des Glaubens und der Liebe. Aber deine
Werke werden tot und starr bleiben wie du selbst und du wirst wie ein Ver-
stossener in einsamer Leere verzweifeln und untergehen in deiner Armseligkeit.»
Ja. gerade darum ist diese moderne Kunst vielleicht oft so aufdringlich und
schreiend, weil sie spürt, dass sie im Grunde nichts mehr zu sagen hat. Denn
wer nur von sich selber lebt und sich selber verkündet, wird bald am Ende sein.
Wer ihre Entwicklung verfolgt, dem kann der Zusammenhang mit dem Zerfall
unserer Kultur und unserer Kirche nicht entgehen. Was Albert Welti schrieb,
könnte wohl mancher dieser Künstler geschrieben haben: « Bei meinem Hang,
durch dick und dünn meiner Phantasie zu folgen, komme ich ja oft auf Abwege.
Aber andererseits bin ich von dem festen Glauben beseelt, dass auch in der bil-
denden Kunst neue Werte geschaffen werden müssen. Und weil sie in der
heutige Religion und übrigen Vorstellungen nicht zu finden sind, werden sie aus
der individuellen Phantasie herausgeboren werden müssen. »

* » *

In der Kunst macht sich heute bereits eine Neuorientierung bemerkbar. So
konnte ein moderner Künstler schreiben: «Ich hasse die rein ästhetische Ein-
Stellung des art pour l'art. Die Kunst kann und darf sich nicht vom Leben ab-
strahieren, sondern sie bat die Aufgabe, das Leben umzuformen und der Künstler,
so sehr er von seiner Zeit bedingt sein mag, muss sich über seine Stellung zur
Wirklichkeit im klaren sein. Die Kunst ist keine Flucht aus dem Leben, sondern
sie soll zum Leben führen, ein Mittel sein, um das Leben zu fassen und zu deuten,
das Dauernde in der ewigen Bewegung zu suchen. »

Was wir heute erhoffen, ist eine Kunst, die alle Erkenntnisse und Errungen-
schafteil der Zeit ihrer Selbsteinkehr brauchen will, um wieder das Ganze zu
verkünden. So wie der Mensch sich selber nur recht erkennen kann, wenn er
Gott erkennt, so kann auch die Kunst sich nur selber erkennen und ihre hohe
«Aufgabe erfüllen, in der Hingabe an Gott. So wird sie uns « einen Hymnus auf
die göttliche Schönheit singen ». (Gogol.)

fMzt /rd/. Erlaubnis der Monatssc/zrz/f: Re/ormierte Sc/ttveizJ.

Christoph Iselin. Riehen Die Schülerin


	Kirche und Kunst

