Zeitschrift: SVPW-Jahrbuch = Annuaire ASSP
Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fir Politische Wissenschaft
Band: 34 (1994)

Artikel: Die politische Theoriediskussion der Gegenwart in einer feministischen
Perspektive

Autor: Klinger, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-173045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-173045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cornelia Klinger

Die politische Theoriediskussion
der Gegenwart
in einer feministischen Perspektive'

Den Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen bildet das schwierige Verhiltnis zwischen Libera-
lismus und Feminismus. Wihrend die liberalen Prinzipien Autonomie, Gleichheit, Gerechtigkeit
den Befreiungsanspriichen von Frauen eine gute Grundlage zu bieten scheinen, stosst der Versuch
einer konsequenten Umsetzung des liberalen Emanzipationsprogramms fiir Frauen auf eine glé-
serne Wand. Das entscheidende Problem liegt dabei in der Ausklammerung der den Frauen tradi-
tionell zugeordneten familialen Privatsphare aus der Reichweite der liberalen Theorie der Gesell-
schaft. Von diesem Punkt ausgehend werden andere aktuelle Konzepte politischer Theoriebildung
(z.B. die kommunitaristische Alternative zum Liberalismus) vor den Blick gebracht. Es zeigt sich,
dass sie auf jeweils verschiedene Weise mit demselben Mangel behaftet sind.

Le point de départ des considérations suivantes est au cceur de la relation difficile entre libéralisme
et féminisme. Alors que les principes libéraux d’autonomie, d’égalité, et de justice semblent offrir
une bonne base aux aspirations de libération des femmes, la tentative d'une transformation consé-
quente du programme libéral d’émancipation pour les femmes se heurte @ un mur de verre. De plus,
le probléeme décisif réside en I'exclusion de la spheére familiale privée qui traditionnellement revient
aux femmes mais qui est hors de portée de la théorie libérale de la société. Partant de ce point,
d’autres concepts actuels de politique de formation théorique (par exemple I'alternative com-
munautaire au libéralisme) sont exposés. Il s’avére qu'ils souffrent, a chaque fois de maniére
différente, du méme manque.

1 Trotz der gewissen sprachlichen Umstindlichkeit, die die Formulierung «eine feministische
Perspektive» darstellt, ist sie absichtlich gewahlt. Es soll deutlich werden, dass es «den Feminis-
mus» als kohdrentes Theoriegebdude oder als eine auf einen Dogmenkatalog festgelegte Glau-
bens- oder Gesinnungsgemeinschaft nicht gibt. Eine brauchbare Minimaldefinition von Feminis-
mus gibt Donna Greschner: «. . . feminism is more than a study of gender relations — it is a critical
politics of those relations. All feminists agree that in every facet of life, women have been and
continue to be oppressed as a sex because of our sex, by and for the benefit of men. All feminists
are united in seeking to end the subordination of women... Beyond that core, the rubric of
feminism encompasses an enormous diversity of views on the primary sources and manifesta-
tions of women’s oppression and the strategies of overcoming that oppression» (Greschner 1989:
121). Wenn im folgenden dennoch zuweilen von «dem Feminismus» die Rede ist, geschieht es aus
Griinden der Abkiirzung, der jedoch der hier gemachte Vorbehalt zugrunde liegt.

33



I. Das Versprechen von Freiheit und Gleichheit
oder die gliserne Wand: Moglichkeiten und Grenzen des Liberalismus
fiir eine neue Politik der Geschlechter

«Mit ihm geht es wirklich nicht — aber ohne ihn geht es auch nicht wirklich» — mit
diesem nur allzu wohlbekannten Fazit vieler schwieriger Beziehungen ldsst sich
auch das Verhdltnis von Frauen zum Liberalismus zusammenfassen. Problema-
tisch war dieses Verhiltnis schon seinem mittlerweile mehrere Jahrhundert zuriick-
liegenden Anfang an, und inzwischen sind die Probleme zwar anders, aber nicht
geringer geworden.

In erster Linie und auf den ersten unvoreingenommenen Blick war die friihlibe-
rale Emanzipation von der absoluten Herrschaft eines von Gottvater eingesetzten
und seine Untertanen patriarchal regierenden Monarchen zweifellos ein entschei-
dender Schritt in Richtung Freiheit. In seiner Folge liessen sich Zweifel an der
Vorherrschaft des Mannes liber Frau und Kinder wenigstens als Frage formulie-
ren: «If absolute Sovereignty be not necessary in a State how comes it to be so in a
Family? or if in a Family why not in a State?. .. If all men are born free, how is it
that all Women are born slaves»’. Allerdings waren dieselben friihliberalen Theore-
tiker, die das absolute Regiment im Staat so mutig angriffen, angstlich darauf
bedacht, der Logik dieser Schlussfolgerung auszuweichen. Die im politischen Den-
ken des Abendlandes seit jeher latent prasente Vorstellung einer strukturellen
Analogie zwischen politischer und héuslicher Herrschaft, an die Mary Astell mit
ihrer Frage ankniipfte, sollte keine Geltung mehr haben. Um die aus der Emanzi-
pation von absoluter Herrschaft moglicherweise resultierende Erschiitterung des
gesellschaftlichen Gesamtgefiiges zu verhindern, insistierten sie hinfort auf einer
scharfen Unterscheidung zwischen politischer und hauslicher Herrschaft; beide
sollten nicht analogen, sondern diametral entgegengesetzten Regeln folgen — auf
dass der Sturz des patriarchalen Souverins im Staat nicht den Fall des souverdnen
Patriarchen im Haus nach sich zoge. Die eigentlich so naheliegende Beziehung
zwischen Liberalismus und Feminismus hatte einen schlechten Anfang genommen!

Bereits an diesem Punkt vollzog die liberale Theorie mit der strikten Differenzie-
rung des politischen Regiments vom héiuslichen eine Trennung zwischen den Berei-
chen des Offentlichen und Privaten als separaten Spharen — eine Trennung, wie sie
vorher in der westlichen politischen Theorie in dieser Schirfe unbekannt war und
wie sie seither fiir die liberale politische Theorie in immer wieder verschiedenen
Varianten und Funktionen charakteristisch geworden ist. Ganz gleich, welche
Frage es ist, die der Liberalismus nicht zu beantworten vermag, immer wieder war
und ist die Unterscheidung zwischen offentlich und privat, politisch und nicht-
politisch die parate Antwort, das probate Mittel.

In ihrer zunichst entwickelten Form hat sich diese Losung freilich weder fiir die
Entwicklung der Gesellschaft noch fiir die der liberalen Theorie als tragfahig
erwiesen. Zu gross war der Druck der liberalen Logik selbst, das fiir Staat und

2 Mary Astell 1700, zitiert nach Jaggar 1983: 27.

34



Gesellschaft propagierte Vertragskonzept schliesslich doch auch auf die Familie zu
ibertragen’. Spatestens am Ende des 18. Jahrhunderts sind die Antworten des
Liberalismus auf der Hohe der von Mary Astell bereits am Anfang des Jahrhun-
derts gestellten Frage angelangt: Wie Staat und Gesellschaft wird nun auch die
Familie bzw. die Ehe als auf Vertrag gegriindete Gemeinschaft aufgefasst; wie jede
andere vertraglich vereinbarte Ubereinkunft setzt sie — wie fiktional auch immer —
die Annahme freier und gleicher Partner voraus; ausserdem ldsst sie sich aufkiindi-
gen und auflosen wie jeder andere Vertrag.

Nach und nach - obgleich viel langsamer als es aufgrund der darin liegenden
Folgerichtigkeit zu erwarten gewesen wire — sind auch andere Grundsatze libera-
len Denkens und liberaler Politik auf die gesellschaftliche Stellung von Frauen
ausgedehnt worden. Genauer gesagt, Frauen haben liberale Prinzipien fiir sich
geltend gemacht: etwa den Anspruch auf den Status eines selbstindigen Rechts-
subjekts, das Recht auf Eigentum, die Zugangsrechte zu Bildung und Beruf, die
politischen Partizipationsrechte (namentlich das Wahlrecht) und in der Gegenwart
zunehmend auch die neueren Formen liberaler Rechte, welche auf Toleranz bzw.
Indifferenz gegentiber unorthodoxen Lebensstilen bzw. Wert- und Glaubensiiber-
zeugungen basieren.’ Nicht selten — obgleich viel seltener, als es zu erwarten gewe-
sen ware — haben auch mannliche Theoretiker des Liberalismus die Emanzipation
der Frauen als notwendige Konsequenz ihrer eigenen Uberzeugungen erkannt,
und zuweilen haben sie sich mit grosser Entschiedenheit fiir diese Rechte eingesetzt
(wie z.B. John Stuart Mill).

Dennoch sind solche Fortschritte nur auffallend langsam und unendlich miih-
sam erzielt worden, und schlimmer noch: sie sind bis heute begrenzt geblieben.
Denn niemand wird bestreiten konnen, dass selbst in den liberalsten und fort-
schrittlichsten westlichen Demokratien in rechtlicher, vor allem aber in sozialer,
O0konomischer und politischer Hinsicht noch immer betrachtliche Ungleichheiten
und Ungerechtigkeiten zwischen den Geschlechtern fortbestehen. Es scheint so
etwas zu geben wie eine glaserne Wand in der Durchsetzung des liberalen Emanzi-
pationsprogramms fir Frauen. Und immer mehr gewinnt die Einsicht an Boden,
dass dafiir subjektive Griinde — sei es mangelnde Durchsetzungsfahigkeit auf seiten
der Frauen, sei es Widerstand auf seiten der Manner — nicht allein verantwortlich
zu machen sind. Langst haben wir begonnen zu verstehen, dass hier strukturelle
Probleme zugrunde liegen, die den Liberalismus an Grenzen stossen lassen. Der
entscheidende Stolperstein heisst: Familie.

Trotz der — wie bereits erwidhnt auch nur recht mihsam nachvollzogenen —

3 «Der Abbau des politischen Gottesgnadentums konnte sein Analogon, die gottgegebene Herr-
schaft des Hausvaters, nicht unberiihrt lassen. . .. Da die Strukturanalogie fortgefiihrt wurde, lag
es nahe, auch die Familie auf vertragsrechtliche Grundlagen zu stellen» (Schwab 1975: 280).

4 In diesen Kontext gehort u.a. auch die Begriindung der Straffreiheit der Abtreibung mit dem
Recht auf «privacy», wie sie seit dem Grundsatzurteil Roe v. Wade in den USA weitgehend
durchgesetzt worden ist. Zugrunde gelegt wird die Auffassung, dass es sich bei der Entscheidung
fur oder gegen eine Abtreibung um eine politisch-6ffentlich nicht antastbare bzw. nicht justizia-
ble Entscheidung handelt, die im Recht auf Privatheit begriindet liegt. Insofern als diese Argu-
mentation einmal mehr an der liberalen Trennung von Offentlichem und Privatem ansetzt, ist sie
unter feministischen Rechtstheoretikerinnen nicht unumstritten (vgl. Olsen 1991).

35



Anerkennung einer Strukturanalogie zwischen Gesellschaft und Familie als auf
Vertrag gegriindeten Gemeinschaften hat sich nichts daran geandert, dass die
Familie ausserhalb der politischen Theorie des Liberalismus liegt. Die Familie gilt
als privat und damit als nicht politisch. Sie gilt als «naturliche» Gemeinschaft, und
damit erscheint sie nicht nur als nicht-politisch, sondern dariiber hinaus sogar als
kaum historischem Wandel unterliegend bzw. durch menschliches Wollen und
Handeln nicht gestaltbar und beeinflussbar. Als naturliches Fundament der Ge-
sellschaft ist die Familie sowohl vorausgesetzt als auch weiterer theoretischer Uber-
legung sowie gesellschaftlicher Willensbildung und politischer Handlung entzogen.
Diese prinzipielle Ausgrenzung der Familie aus der politischen Theorie beschrankt
das Verstindnis des Liberalismus fiir die Probleme von Frauen in doppelter Hin-
sicht: Erstens macht sie das liberale Denken blind gegeniiber den betrichtlichen
Hindernissen, welche die einseitige Verantwortung der Frau fiir die Familie ihrer
Befreiung zum Status eines autonomen, mit anderen gleichen Subjekt entgegen-
setzt, zweitens macht sie blind gegeniiber den Leistungen der Familie fiir die
Gesellschaft, die ihren Bestand unabdingbar und wiinschbar erscheinen lassen.
Kurzum, der Liberalismus unterschitzt sowohl den «Fluch» der Familie (fur die
Unabhidngigkeit der Frauen) als auch den «Segen» der Familie (fir die Gesell-
schaft). Aus dieser doppelten Blindheit ergibt sich eine verhangnisvolle Verkettung:

Die liberale Einladung an die Frauen, die Arena des Offentlichen und Politi-
schen zu den gleichen Bedingungen zu betreten, wie sie fiir Minner gelten, tiber-
sieht, dass die beiden Geschlechter im privaten hduslichen Bereich bis heute ganz
unterschiedlich situiert sind, wodurch die Gleichheit der Zutrittsbedingungen zum
Offentlich-Politischen entscheidend unterminiert wird.® An diesem Punkt entsteht
eine Art circulus vitiosus: die unterschiedlichen Rollen von Frau und Mann im
hduslichen Bereich, d.h. die ungleich hohere Belastung der Frau mit den diesem
Bereich zugeordneten Pflichten und der hier zu leistenden Arbeit begrenzt ihre
Priisenz und Verfiigbarkeit in der Sphire der Offentlichkeit. Der daher in der Regel
nur sekunddre Status der Frau in Beruf und Politik verweist sie umgekehrt nur um
so mehr auf die Familie als den ihr «gemassen» Ort (vgl. Okin 1989: 113). Es ist
klar, dass derjenige Elternteil zu Hause bleibt, der schlechter verdient und dessen
Verdienstausfall fiir die Familie leichter hinzunehmen oder auszugleichen ist. Es ist
ebenso klar, dass diejenige, die iiber einen langeren Zeitraum zu Hause bleibt,
schlechtere berufliche Aussichten hat und demzufolge weniger verdient.

Aufgrund ihrer geschlechtsspezifisch anderen Situierung im Privaten haben
Frauen erhebliche Schwierigkeiten, dem offentlichen Menschenbild zu entspre-
chen, das dem Subjekt- und Handlungskonzept des Liberalismus implizit oder
explizit zugrunde liegt. In ihrer grossen Mehrheit entsprechen die Frauen in unse-
rer Gesellschaft kaum dem Bild des «unencumbered self»®, d.h. der Vorstellung des

5 «...the public conception of the self as the equal and abstract bearer of rights from which
liberalisms proceeds, is belied by the inequality, asymmetry and domination permeating the
private identity of this self as a gendered subject» (Benhabib/Cornell 1987: 10).

6 «What is the liberal conception of the individual? Clearly there is no single conception which
totally fits every liberal thinker; rather I will describe a general pattern. .. Firstly, individuals are
conceived as separate and autonomous beings, whose relations with others are not essential and

36



modernen autonomen Subjekts sowohl in seiner rechtlich-politischen Auspriagung
als Biirger als auch in seiner sozialen und 6konomischen Gestalt als «Berufs-
mensch». Die Schwierigkeiten, die Frauen daher mit der Erfiillung dieser Rollen
und Funktionen haben, erwichst allerdings nicht aus ihrer «Natur», von der aus
sie im Vergleich zum Mann weniger rational als vielmehr emotional denken und
handeln und aufgrund derer sie nicht zu abstrakten Begriffen und Handlungswei-
sen taugen wirden. Die andere Orientierung der weiblichen Identitét resultiert aus
den der Frau zugewiesenen Aufgaben in der familialen Privatsphire. Zu ihrer
Erfiillung sind Eigenschaften und Handlungsweisen gefragt, die jenen, die in der
offentlichen Sphére erforderlich sind, diametral entgegengesetzt sind: Empathie
und Altruismus statt Autonomie und Egoismus, Fiirsorge (care) statt Selbstsorge,
Liebe statt Kalkul, Gemeinschaftlichkeit statt Konkurrenz, konkrete Situationsbe-
zogenheit statt abstrakter Normorientierung usw.

Insofern jedoch, als die Privatsphdre der Familie als nicht-politisch aus dem
Blickfeld der politischen Theorie ausgeblendet wird, bleibt der auf Komplementa-
ritat angelegte Funktionszusammenhang zwischen den entgegengesetzten Sphiren
und Rollen weitgehend unsichtbar. Das heisst, es bleibt verborgen, dass das auto-
nome und souverdne «Offentliche» Subjekt in seiner Konstituierung und Funktion
abhingt von der Privatsphidre, von der Familie und von der Beziehungs- und
Reproduktionsarbeit, die hauptsichlich Frauen in dieser Sphire erbringen’: «Libe-
rale Theoretiker pflegen zu vergessen, dass auch das autonome Individuum ir-
gendwo sozialisiert werden muss; diese Individuen springen eben nicht... wie
«Pilze aus dem Boden», sondern werden in einem zeitlich, physisch und emotional
recht aufwendigen Prozess erzogen und zu liberalen Personen gebildet. Ort dieser
Subjektbildung sind Gemeinschaften — Familien zumeist —, die (auch) auf Liebe
und Zuneigung beruhen und die offenbar fiir die Ausbildung gelungener Identita-
ten konstitutiv sind» (Rossler 1992: 76).

Angesichts dieser Bedeutung der Privatsphire und ihrer Leistungen fiir den
Bestand der liberalen Offentlichkeit erscheint eine Aufforderung zur gleichartigen
Integration der Frauen in die Sphire des Offentlichen, die der Konstitution des
Privaten keinerlei Rechnung triagt, entweder als naives oder als zynisches Lippen-
bekenntnis. Wenn das Autonome madnnliche Subjekt nur moglich ist auf der

intrinsic to the person... Individuals are related to others by contracts which are made by
individuals in their own rationally conveived interests . . . Individuals are free and rational agents,
only accidentally embodied in the sense that the body is not part of what is considered to be
essential to being a person. .. Persons are accidentally differentiated by sex, class, race, history
culture, age, and psyche. Such differences are not denied, but they are not considered to be
essential features of a person... and not relevant politically .. .» (Tapper 1986: 38).

7 Ubrigens bleibt auch die gegenliufige Komponente desselben Zusammenhangs verborgen, nim-
lich dass die schone Humanitit der Privatsphire, namentlich die moralische Uberlegenheit der
Frau, ihre Selbstlosigkeit, ihre unmittelbare Emotionalitit usw. genauso weitgehend auf der
Voraussetzung komplementédrer Geschlechterrollen und der Trennung ihrer Geltungsbereiche
beruht. Dass die andere, bessere Moralitat der Frau auf der Entlastung vom Existenzkampf in
der «rauhen» Wirklichkeit von Staat und Gesellschaft basiert, verschweigen freilich auch femini-
stische Theoretikerinnen, die im care-Konzept oder anderen Formen einer weiblichen Moral ein
vielversprechendes Potential einer besseren Gesellschaft entdecken mdchten, nur allzu gern.

37



Grundlage der Arbeit eines nicht autonomen weiblichen Subjekts, dann miisste
thm (bzw. dem gesamten Konstrukt der liberalen Offentlichkeit) durch die konse-
quent durchgesetzte Angleichung der Frau an den mannlichen Subjektstatus der
Boden entzogen werden — oder aber der Status eines autonomen Subjekts bleibt
fir die Frauen unvollstindig, was nicht zuletzt insofern die wahrscheinlichere
Alternative darstellt, als den Frauen im allgemeinen eben der Riickhalt in der
Privatsphare fehlt, der eine so wichtige Voraussetzung fiir die Entwicklung der
offentlichen Personalitit darstellt. Frauen haben so grosse Schwierigkeiten, zu
denselben Konditionen wie Manner am oOffentlichen Leben von Staat, Beruf und
Gesellschaft zu partizipieren, weil diese Partizipation auf der Abwesenheit der
Frauen hier und ihrer Anwesenheit und Arbeit im Haus griindet. Genau genom-
men besteht das liberale miannliche unbelastete Selbst aus zwei Teilen: dem Mann
im Licht der Offentlichkeit und seiner Frau im Schatten des Hauses: «To a large
extent, contemporary theories of justice, like those of the past, are about men with
wives at home» (Okin 1989: 13).

Wenn sich am Gesamtgefiige der Gesellschaft, d.h. an der Konstitution und
Konstellation ihrer verschiedenen Sphdren, einschliesslich der familialen Pri-
vatsphare nichts dndert, wird sich an der nachrangigen, untergeordneten Stellung
der Frauen nicht wirklich etwas dndern konnen. Aus diesen Grinden sagen nicht
wenige Theoretikerinnen dem Liberalismus eine radikale Zukunft voraus (Eisen-
stein 1986): wenn es diesem ernst ist mit den Prinzipien universaler, also auch fiir
die Frauen geltender Freiheit und Gleichheit, wird nichts weniger auf der Tages-
ordnung stehen als die Restrukturierung, um nicht zu sagen Revolutionierung aller
Bereiche der Gesellschaft. Eine liberale Theorie und Politik, die davor zurtick-
schreckt, wird den Widerspruch, in den sie dadurch zu ihren eigenen Prinzipien
gerat, angesichts des eindeutig nachweisbaren Funktionszusammenhangs zwischen
den Sphéren mit der fadenscheinigen Differenzierung von offentlich und privat
kaum noch bemiénteln kénnen.

Die Frage, wie realistisch die Aussicht auf eine in solcher Weise radikalisierte
Zukunft des Liberalismus ist, mag an dieser Stelle auf sich beruhen. Weniger
deshalb, weil sie schwer zu beantworten wire, sondern vielmehr, weil sie offensicht-
lich in der feministischen Diskussion der letzten Jahre etwas in den Hintergrund
geriickt ist. Ein Grund dafiir diirfte in einer gewissen Akzentverschiebung der
feministischen Gesellschaftskritik liegen, wie sie sich folgerichtig aus der oben
entwickelten feministischen Perspektive auf den Liberalismus ergibt.

In diesem Kontext ist erstens deutlich geworden, dass dem Konzept des «unen-
cumbered self», des autonomen, souverinen, allen sozialen Bindungen und Zwin-
gen vorgangigen Subjekts nicht der Mensch schlechthin zugrunde liegt, sondern
dass es lediglich auf das (Selbst) Bild und den Lebensentwurf des Mannes oder
genauer gesagt: einiger Manner in unserer modernen Industriegesellschaft passt.
Damit ist es historisch und kulturell, sozial und geschlechtlich von wesentlich
begrenzterer Giiltigkeit als es die liberale Theorie annimmt. Neben der Allgemein-
gultigkeit des liberalen Menschenbildes ist zweitens seine Voraussetzungslosigkeit
in Zweifel gezogen worden, indem gezeigt werden konnte, in welch hohem Masse
das unbelastete Subjekt von der Existenz und der Leistung eines ihm entgegenge-

38



setzten und ihn komplementér ergidnzenden Schattens abhingig ist, der seine «Ent-
lastung» ermoglicht. Gerade aus diesem zweiten Gesichtspunkt ergibt sich jedoch
nicht nur die Einsicht, dass es aufgrund dieser Rollen- und Funktionsverteilung fir
Frauen ausserst schwierig sein diirfte, demselben Subjektkonzept des unencum-
bered self zu folgen. Es entsteht gerade an dieser Stelle der Zweifel, ob es sich
tiberhaupt um ein erstrebenswertes Ziel handelt.

Das heisst, auf einer dritten Ebene der Kritik wird schliesslich nicht nur die aus
strukturellen Griinden notwendigerweise defiziente Anwendbarkeit bzw. Ausdehn-
barkeit des liberalen Menschenbildes und Gesellschaftsentwurfs, sondern seine
Wiinschbarkeit in Frage gestellt. Viele anomische Ziige, die «Unwirtlichkeit» unse-
rer modernen Welt, die wachsende Entfremdung zwischen den Menschen, die
zunehmende Verrechtlichung ihrer Beziehungen, die einseitige Betonung von mate-
rieller Gewinnorientierung und Egoismus, die daraus resultierende Auflosung des
gemeinschaftlichen Zusammenhalts werden den liberalen Prinzipien zugeschrie-
ben. Dieser Aspekt ist es, der der Forderung nach Integration der Frauen in das
liberale Gesellschaftskonzept eine (etwas) andere Wendung gibt. Eine selbstbe-
wusster gewordene feministische Position ist viel weniger an einer Ausweitung bzw.
Radikalisierung des Liberalismus interessiert, als es noch vor einigen Jahren der
Fall war, sondern iibt eine grundsatzlichere Kritik.

I1. Kurze Probe aufs Exempel der liberalen Position:
die Thematisierung von Frau und Familie
in progressiven und konservativen politischen Theorien

Wenn wir uns in der Landschaft der modernen politischen Theoriebildung nach
moglichen Allianzen fiir einen solchen aus einer feministischen Perspektive entwik-
kelten Ansatz zur Liberalismuskritik umschauen, so eréffnen sich wenig vielver-
sprechende Aussichten.

In der Vergangenheit haben Feministinnen vielfach an der marxistischen Theorie
angekniipft. Tatsichlich kommt einem marxistischen bzw. sozialistischen Ansatz
das Verdienst zu, gegentiber den in einem 6konomischen Sinne materiellen Verhalt-
nissen sensibler zu sein, als es der Liberalismus ist, dessen Aufmerksamkeit sich
vorrangig auf die rechtlichen Strukturen konzentriert. Prinzipiell vom selben auf-
klarerisch-modernen Gleichheitsgrundsatz ausgehend wie das liberale hat das mar-
xistische Denken die Einlosung des Emanzipationsanspruchs, den es den Frauen —
abstrakt gesehen genauso folgerichtig und im Konkreten genauso zogerlich zuge-
billigt hat wie der Liberalismus — in erster Linie in der 6konomischen und sozialen
Gleichstellung von Frauen und Maénnern im Bereich der «produktiven Arbeit»
(d.h. der Lohnarbeit), gesehen. Daher bildete die Eingliederung der Frauen in den
gesellschaftlichen Produktionsprozess die wichtigste sozialistisch-feministische
Forderung. Auch sie stellt somit — wenngleich mit anderer Akzentuierung und
Zielperspektive — die Integration der Frauen in die Bereiche der Offentlichkeit ganz
in den Vordergrund. Demgegeniiber hat der marxistische Ansatz die Biirde der
Familie fir die Frau einerseits und ihre Leistung fiir die Gesellschaft andererseits

39



eher noch weiter ausgeblendet, als es im liberalen Kontext der Fall ist. Die vollig
unzureichende Reflexion auf den Charakter und die Bedeutung der sogenannten
reproduktiven Arbeit ist dementsprechend einer der zentralen Punkte einer femini-
stischen Marxismuskritik, die auch und gerade von denjenigen Theoretikerinnen
getragen wird, die dem marxistischen Ansatz grundsatzlich nahestehen.

In der sozialistischen Utopie findet diese Blindheit gegeniibers dem Status und
der Produktion der familialen Privatsphare ihren Ausdruck im Traum von der
Abschaffung der Familie. In der Wirklichkeit des real existierenden Sozialismus ist
diese Utopie dann in thr Gegenteil, in ein starres Festhalten an einem zutiefst
burgerlichen, wenn nicht geradewegs spiessbiirgerlichen Familienmodell, umge-
schlagen. Beide Extreme sind gleichermassen Resultat derselben Blindheit gegen-
uber der familialen Privatsphire als dem traditionell der Frau zugeordneten Be-
reich. Mit anderen Worten: der liberale Ansatz ist keineswegs die einzige politische
Theorie, die die familiale Privatsphare aus ithrem Reflexionsradius ausgrenzt.

Unter den drei Hauptorientierungen der modernen politischen Theorie, dem
liberalen, dem sozialistischen und dem konservativen Denken, hat eigentlich nur
der konservative Ansatz dem Stellenwert der Familie fiir die Gesellschaft und ihren
Zusammenhalt eine gewisse Aufmerksamkeit gewidmet — freilich nur um daraus
den Schluss zu ziehen, dass die Frauen tunlichst auf ithre hausliche Rolle und
Funktion festgelegt bleiben soilten, ungeachtet aller damit fiir sie verbundenen
Benachteiligungen — das konservative Denken enthailt schliesslich kein Emanzipa-
tionsprogramm. Trotzdem diirfte die Aufmerksamkeit fiir und die Achtung vor der
Bedeutung der Familie ein Grund dafiir sein, warum konservative Politik bei einer
erstaunlich grossen Zahl von Frauen ein lberraschend hohes Mass an Zustim-
mung findet. Es greift m. E. zu kurz, den Frauen, die der Argumentation konserva-
tiver Theoretiker oder Politiker Glauben schenken, vorzuwerfen, damit ihre «wah-
ren» Interessen zu verkennen. Die Attraktivitit, die dem konservativen Ansatz
trotz seiner mehr oder weniger schamlosen Festschreibung der tradierten unge-
rechten Geschlechterrollen zukommt, sollte vielmehr als Indiz gelesen werden fiir
einen Mangel auf seiten der politischen Theorien, die den Frauen zwar Verinde-
rung und Verbesserung verheissen, ohne jedoch dabei die negativen und positiven
Aspekte der familialen Privatsphdre und damit die Situation, in der sehr viele
Frauen sich faktisch befinden, in Betracht zu ziehen. Sie verheissen Frauen zwar
Befreiung, aber nur um den hohen Preis, mit ihren Fesseln zugleich das aufzuge-
ben, was bislang ihren Ort, ihre Identitit und Aufgabe ausgemacht hat.

Im Grunde genommen handelt es sich um eine paradoxe Situation: auf der einen
Seite gibt es im Spektrum der politischen Theorien der Moderne Positionen wie die
liberale oder sozalistische, deren allgemeines emanzipatorisches Programm sich
fir eine Ausdehnung auf die benachteiligte Stellung von Frauen geradezu mit
logischer Notwendigkeit anbietet. Der Erfolg dieses Vorhabens wird jedoch durch
den diesen Theorieansidtzen inhdrenten male bias, nimlich die Ausgrenzung des
mit dem weiblichen Geschlecht identifizierten Bereichs der familialen Privatsphire
aus ithrem Gesichtskreis, nachhaltig behindert. Auf der anderen Seite steht eine
konservative Position, die zwar diesen male bias, den geschlechtsspezifisch blinden
Fleck nicht kennt, sondern die Bedeutung der der Frau zugeordneten Sphire

40



prinzipiell anerkennt. Aus dieser Einsicht ist jedoch fiir die Verbesserung bzw.
Veranderung der Situation von Frauen wenig Nutzen zu ziehen, da die konserva-
tive Seite unverhohlen auf mannlichen Vorherrschaftsanspriichen beharrt.

III. Gibt es einen dritten Weg?
Zum Verhiltnis von Feminismus und Kommunitarismus

In den letzten fiinfzehn Jahren hat sich hauptsachlich in den USA eine Diskussion
entfaltet, die aus einer feministischen Perspektive besonderes Interesse verdient,
indem es wenigstens auf den ersten Blick so aussieht, als boten sich hier Auswege
aus den oben geschilderten Sackgassen.

Die Debatte zwischen Liberalen (wie Kohn Rawls, Ronald Dworkin, Bruce
Ackerman u.a.) und Kommunitaristen (wie Alasdair Maclntyre, Michael Sandel,
Michael Walzer u.a.) findet auf einer Ebene statt, die jenseits der aus den oben
genannten Grinden problematischen Alternative zwischen «fortschrittlich» und
«konservativ» zu liegen scheint. Denn ohne damit die Differenz zwischen beiden
Lagern mindern zu wollen, diirfte sich unwidersprochen behaupten lassen, dass die
kommunitaristische Herausforderung insoweit auf liberalem Terrain stattfindet®,
als es ihr nicht bloss um die interessengeleitete Bewahrung des Bestehenden zu tun
ist. Auf diese Weise von einem status-quo-Konservatismus unterschieden, formu-
liert der Kommunitarismus aber doch Kritik am Liberalismus, und zwar eine Art
von Kritik, die in vielen Punkten mit einem feministischen Ansatz engste Uberein-
stimmung zeigt.

Insofern als das Konzept der komplementédren Geschlechterrollen der Frau die
Sorge fiir die Gemeinschaft im Privaten iibertragen und den Mann zur Entfaltung
seines autonomen Subjektstatus im Offentlichen freigesetzt hat, verkérpern die
beiden Geschlechter gleichsam idealtypisch die Eigenschaften und Werte von Libe-
ralismus und Kommunitarismus oder, umgekehrt gesehen, lasst sich ein symbo-
lisch als «mdnnlich» definierter Liberalismus einem symbolisch «weiblichen» Kom-
munitarismus konfrontieren: «The opposition individualism / community receives
one of its expressions in bourgeois culture in the opposition between masculinity
and feminity. The culture identifies masculinity with the values associated with
individualism — self-sufficiency, competition, separation, the formal equality of
rights. The culture identifies feminity... with the values associated with com-
munity — affective relations of care, mutual aid, and cooperation... The opposi-
tion between individualism and community, then, is homologous with and often
implies the opposition masculine / feminine, public / private, calculative / affective,
instrumental / aesthetic...» (Young 1990: 306). In Anbetracht dieser Ausgangssi-

8 Am uneingeschrianktesten hat das wohl ein Autor zum Ausdruck gebracht, der selbst zu den
Kommunitaristen gezihlt wird, Michael Walzer: «The communitarian critique... is a consi-
stently intermittent feature of liberal politics and social organization. No liberal success will
make it permanently unattractive. At the same time, no communitarian critique . .. will ever be
anything more than a inconstant feature of liberalism» (Walzer 1990: 6).

41



tuation kann es nicht lberraschen, dass Iris Young - ebenso wie viele andere
Feministinnen — der neuerdings in Gang kommenden Um- und Aufwertung der
«weiblichen» Seite durch den Kommunitarismus «some critical force with respect
to the dominant ideology and social relations» (Young 1990: 307) zuschreiben.

Ahnlich wie eine feministische Kritik richtet auch der Kommunitarismus sein
Augenmerk darauf, dass der Liberalismus erstens die Notwendigkeit einer Veran-
kerung des Subjekts in einer Gemeinschaft entweder vernachlassigt oder sogar
verleugnet. Der Kommunitarismus bestreitet dagegen den seit dem Friihliberalis-
mus im politischen Denken der Moderne durchgesetzten Primat des Individuums
vor der Gemeinschaft und konvergiert so mit dem feministischen Hinweis auf die
Abhingigkeit des autonomen Subjekts von seiner Reproduktion und Sozialisation
«im Schoss» der Familie. Zweitens erkennt auch die kommunitaristische Kritik die
hésslichen Ziige des liberalen Menschenbildes und seine destruktiven Auswirkun-
gen auf den Zustand der modernen Gesellschaft. Ahnlich wie manche feministische
Theoretikerinnen ziechen Kommunitaristen daher die Wiinschbarkeit der liberalen
Ideale in Zweifel; sowohl Feminismus als auch Kommunitarismus setzen dem
weitgehend formalen und abstrakten, auf Rechtsprinzipien gegriindeten Konzept
des Liberalismus eine Orientierung an materialen und auf einen konkreten Kon-
text bezogenen Werten und Tugenden entgegen.

Ungeachtet dieser Ubereinstimmungen in der Kritik am Liberalismus besteht
jedoch in mindestens zwei Hinsichten Anlass, den quasi «femininen Diskurs» der
aktuellen Kommunitarismusdebatte fiir bedenklich zu halten.’

Der vom Kommunitarismus behauptete Vorrang der Gemeinschaft vor dem
Individuum hat zwar gegeniiber der umgekehrten Auffassung des Liberalismus
einige Plausibilitat. Denn es ldsst sich nicht von der Hand weisen, dass das Indivi-
duum der vorgidngigen Einbettung in einer Gemeinschaft bedarf, um iiberhaupt
seine Identitdt, Wert- und Normvorstellungen entwickeln zu konnen. Trotzdem
haben gerade Feministinnen Schwierigkeiten mit der kommunitaristischen Be-
hauptung einer nahezu vollstindigen Abhingigkeit des Individuums von der Ge-
meinschaft, mit der unverrickbaren Einbindung in den vorgegebenen Kontext.
«...communitarian philosophy as a whole is a perilous ally for feminist theory.
Communitarians invoke a model of community which is focused particularily on
families, neighborhoods, and nations. These sorts of communities have harbored
social roles and structures which have been highly oppressive for women ... But
communitarians seem oblivious to those criticisms and manifest a troubling com-
placency about the moral authority claimed or presupposed by these communities
in regard to their members» (Friedman 1989: 277). Hier riickt der Kommunitaris-
mus nahe an eine konservative Position heran: «The communitarian emphasis on
communities unfortunately dovetails too well with the current popular emphasis
on «the family» and seems to hark back to the repressive world ... of family,

9 Inzwischen liegen eine ganze Reihe ausfihrlicher kritischer Stellungnahmen feministischer Theo-
retikerinnen vor; vgl. u.a. Greschner 1989. Nagl-Docekal 1993; Roéssler 1992a, 1992b; Okin
1989.

42



neighborhood, school, and church, which so intimately enclosed women in oppres-
sive gender politics» (Friedman 1989: 281).

Insofern sich der Feminismus als kritische Theorie und emanzipatorische Praxis
versteht, muss er davon ausgehen, dass das Individuum die Moglichkeit hat, gegen
das Bestehende, gegen die Strukturen, in die es qua Geburt bzw. Sozialisation
involviert ist, aufzustehen und sich von ihnen zu l16sen. «. .. die Reflexion auf das
eigene emanzipierte Leben [setzt] einen Bruch mit genau diesen Traditionen voraus
und eine radikale Besinnung darauf, was gegebenenfalls erhaltenswert an den
Traditionen ist und was fiir uns neu geschrieben werden muss» (Rossler 1992b: 91).
Auch jene feministischen Theoretikerinnen, die viel Sensibilitdt und Sympathie flir
die kommunitaristische Argumentation beweisen, kommen nicht umhin, den Ak-
zent erheblich zu verschieben, indem sie weniger die Einbindung in natiirliche und
vorgegebene Gemeinschaften als vielmehr die Wahlmaoglichkeit der einzelnen zwi-
schen verschiedenen Gemeinschaften und damit die Freiwilligkeit der einzugehen-
den Bindungen in den Vordergrund stellen («community of choice» Friedman
1989: 284). Mit der Betonung der Freiwilligkeit der Bindung und der Wiederher-
stellung des Vorrangs des (wahlenden) Subjekts vor der Gemeinschaft 1duft Fried-
mans Vorhaben letztlich eher auf eine Rekonstruktion des liberalen Ansatzes hin-
aus, obgleich sie selbst ihre Uberlegungen als «an effort to redirect communitarian
thought» (Friedman 1989: 277) verstehen wollte.

Der zweite feministische Einwand gegen die kommunitaristische Gemeinschafts-
idee ist mit dem ersten eng verbunden. Es regt sich Unbehagen gegeniiber der bei
verschiedenen Vertretern eines kommunitaristischen Gemeinschaftsideals spiirba-
ren Tendenz, die Familie als beispielhafte Verkorperung ihrer gesellschaftstheoreti-
schen Vorstellungen zu betrachten.

Auf die diirftige Autoritidt eines Hume-Zitats stiitzt z. B. Michael Sandel die
gewichtige These, dass gegenseitiges Wohlwollen («mutual benevolence») und
Freundschaft, wie sie in der Familie vorherrschen sollen, auch fiir andere Formen
von Gemeinschaft vorbildhaft sein konnten. «Common identities» and «shared
purposes» nach dem Modell der Familie sollen dem liberalen Prinzip der Gerech-
tigkeit seinen Vorrang als soziales Organisationsprinzip streitig machen konnen
(Sandel 1982: 31). Der Wirklichkeit der Familie schenkt Sandel jedoch kaum
Aufmerksamkeit. Sie kommt in seiner Analyse so gut wie gar nicht vor. Auf diese
Weise ist leicht zu Uibersehen, dass in der Familie keineswegs nur Liebe, gegensei-
tige Fiirsorge (care) und Harmonie der Interessen und Bestrebungen herrschen,
sondern dass auch die Familie auf Machtverhaltnissen und Hierarchien beruht, die
vor allem vom Standpunkt der Frauen und Kinder her das Idealbild der harmoni-
schen Gemeinschaft schwer beeintrachtigen.

Unter den Kommunitaristen ist wohl Michael Walzer derjenige, der sich am
ausdriicklichsten zum Thema Familie gedussert hat. Immerhin widmet er in sei-
nem «Spheres of Justice» diesem Problemkreis ein eigenes Kapitel (Walzer 1983:
227-242), worin sogar ein kurzer Abschnitt zur «Frauenfrage» enthalten ist. Wal-
zer bestreitet weder, dass die Familie ein Ort der Ungleichheit ist'’, noch iibersieht

10 «...the family is a perennial source of inequality» (Walzer 1983: 229).

43



er die Tatsache, dass Frauen unterdriickt werden. Aber bei genauerem Hinsehen
erweisen sich seine Thesen als in sich widerspriichlich, schlicht ignorant oder be-
stenfalls hoffnungslos naiv: widerspriichlich ist es, wenn Walzer einerseits behaup-
tet, «The real domination of women has less to do with their familial place than
with their exclusion from all other places», um im selben Kontext feststellen zu
miissen, dass die Reform der Familie die Voraussetzung fiir die Besserstellung der
Frauen im oOffentlichen Bereich bildet (Walzer 1983: 240). Ignorant ist es, die
Unverzichtbarkeit der Funktionen der Frau in der Familie mit «Macht» gleichzu-
setzen, und aus dem Wert, die sie fiir den Mann besitzt, auf ihre Anerkennung zu
schliessen (Walzer 1983: 239f.). Naiv ist es schliesslich, das Problem der Ungleich-
heit aus der unvermeidlicherweise ungleichen Verteilung von Liebe und Zuneigung
zwischen Familienmitgliedern («nepotism», «favoritism») abzuleiten; vollends ab-
surd wird diese Vorstellung, wenn die Diskriminierung von Frauen quasi als umge-
kehrter «Nepotismus» zu erkldren versucht wird." — Wiirde Michael Walzers Rang
als politischer Theoretiker nach dem neunten Kapitel der «Spheres of Justice»
beurteilt, so sihe es ziemlich schlecht fiir ihn aus. Aber bis jetzt ist ja noch keine
Theorie der Gesellschaft ernsthaft daran gemessen worden, was sie uiber Liebe,
Verwandtschaft und Familie zu sagen hat.

Auf dem einen oder anderen Wege, in Auseinandersetzung eher mit dem einen
oder anderen seiner Vertreter gelangen die meisten feministischen Analysen, die
mir bekannt sind, zu dem Fazit, dass der Kommunitarismus trotz seiner auf den
ersten Blick vielversprechenden Rhetorik zu einem kaum adiaquateren Verstandnis
der familialen Gemeinschaft gelangt als sein liberaler Kontrahent. Beide Konzepte
gehen von der Familie als unproblematischer Gegebenheit aus — sei es, um unbe-
kiimmert um seine private Grundlage den 6ffentlichen Bereich des Gesellschaftsge-
baudes nach den Prinzipien der Gerechtigkeit zu organisieren, sei es, um ebenso
unbekiimmert die heile Welt der familialen Gemeinschaft zum Modell der guten
Gesellschaft zu machen. Donna Greschner resiimiert das Ergebnis, zu dem auch
andere feministische Kritikerinnen gelangen: «Liberalism and communitaria-
nism . .. share an uncritical posture toward the «family»» (Greschner 1989: 131;
Sunstein 1989: 219). Die negative Bilanz zwischen Kommunitarismus und Libera-
lismus ist ausgeglichen — und wieder einmal sitzt der Feminismus zwischen allen
Stuhlen.

Fast ist es noch eine verharmlosende Verkiirzung zu sagen, dass nur dem Kom-
munitarismus und Liberalismus die Vernachldssigung der Familie gemeinsam sei.
Wabhr ist vielmehr, dass es nicht eine einzige von Miannern entwickelte moderne
politische Theorie gibt, der dieser Vorwurf zu ersparen ware.

11 Zu allen genannten und weiteren Kritikpunkten an Walzer vgl. Nagl-Docekal 1993.

44



IV. Der blinde Fleck in der politischen Theorie

In seiner historisch angelegten Untersuchung zum «Strukturwandel der Offentlich-
keit» verdeutlicht Jurgen Habermas die immense Bedeutung, die den in der neu-
zeitlich-modernen Familie gemachten Erfahrungen zukommt fiir die Ausbildung
des spezifischen Begriffs von Offentlichkeit, den er als die zentrale politische Kate-
gorie der Moderne ansieht."

Indem im Zuge der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise die ge-
sellschaftliche Arbeit und die mit ihr einhergehenden «Anstrengungen und Abhan-
gigkeitsverhaltnisse» den haduslichen Bereich verlassen, wandelt sich der Sinn des
Privaten.” Entlastet von den 6konomischen Aufgaben, die der alte oikos zu erfiil-
len hatte, wird die moderne familiale Privatsphdre nun zum Ort «gesattigter und
freier Innerlichkeit» (Habermas 1990: 87). Der «Binnenraum der patriarchalen
Kleinfamilie» ist «der Ort einer psychologischen Emanzipation» (Habermas 1990:
109f.); hier entwickelt sich das Ideal «reiner Menschlichkeit». Habermas braucht
sich nicht den Vorwurf gefallen zu lassen, die Familie blind zu idealisieren. Er ist
sich der «Ambivalenz der Familie» bewusst; sie scheint ihm gleichzeitig «Agent der
Gesellschaft und doch auch in gewisser Weise die antizipierte Emanzipation von
der Gesellschaft zu sein» (Habermas 1990: 120). An vielen Stellen des Textes sind
seine Aussagen hin- und hergerissen zwischen dem einerseits von Freiheit und
Humanitit der familialen Privatsphire und dem andererseits der Scheinhaftigkeit
ithrer drei grossen humanen Ideale Liebe, Freiheit/Freiwilligkeit und Bildung.

Es fragt sich allerdings, warum es Habermas nicht gelingt, mehr Klarheit in diese
Ambivalenz zu bringen. Letzten Endes gelangt er zu einer bekenntnishaften Ent-
scheidung zugunsten des emanzipatorischen Wertes der Familie, ohne diese Ent-
scheidung wirklich gegen die von ithm selbst angefiihrten Zweifel begriinden zu
konnen: «Wenn... die Bedirfnisse der burgerlichen Gesellschaft das Selbstver-
staindnis der Familie als einer Sphare der intim sich herstellenden Humanitat arg
durchlochern, so sind doch solche immerhin aus den Erfahrungen der Kleinfamilie
erwachsenden Ideen der Freiheit, der Liebe und der Bildung nicht Ideologie
schlechthin ... Das Transzendieren der festgehaltenen Immanenz ist das Moment
Wabhrheit, das birgerliche Ideologie uber Ideologie selbst hinaushebt; am
ursprunglichsten eben dort, wovon die Erfahrung der Humanitét ihren Ausgang
nimmt: in der Humanitit der intimen Beziehung der Menschen als blosser Men-
schen im Schutz der Familie» (Habermas 1990: 112).

Mit seiner Auffassung der Familie steht Habermas in der Tradition der Frank-
furter Schule. Ahnlich wie er erkennt Max Horkheimer der familialen Privatsphire
grosse Bedeutung fiir die Konstituierung des modernen Subjekts zu. Wie bei Ha-

12 «Das Selbstverstindnis des offentlichen Riasonnements ist spezifisch von solchen privaten Er-
fahrungen geleitet, die aus der publikumsbezogenen Subjektivitit der kleinfamilialen In-
timsphire stammen» (Habermas 1990: 87).

13 Genau genommen wire also der Strukturwandel der Offentlichkeit ohne einen historisch gleich-
zeitig stattfindenden und gleichermassen tiefgreifenden Strukturwandel des Privaten undenkbar.
Habermas spricht das zwar aus, aber auf den Titel seines Werkes ist dieser Sachverhalt ohne
Einfluss geblieben.

45



bermas ist auch bei Horkheimer das Bild der Familie durch eine tiefere Ambiva-
lenz gespalten, die letztlich jedoch ins Positive gewendet wird, so dass sich die
Vorbehalte und Zweifel in Glorifizierung auflésen. Auch Horkheimer gesteht zwar
auf der einen Seite zu, dass die Familie «hdufig genug eine Agentur veralteter
sozialer Verhaltensmuster war», aber andererseits Uiberwiegt fiir ihn der positive
Gesichtspunkt, dass «der Einzelne im Verhiltnis der Generationen und Geschlech-
ter von anderen Moglichkeiten als jenen, die Arbeit und Beruf ihm offenliessen»,
erfahren konnte. «Als Kind, spiter als Liebender sah er die Wirklichkeit. .. aus
einer Distanz, die deren Gewalt milderte. Zwar war dieses Reich der Freiheit, das
ausserhalb des Betriebes begann, tiberlagert von den giftigen Diinsten der gegen-
wirtigen und vergangenen Herrschaftsformen; aber es bildete ein privates Refu-
gium, eine Moglichkeit, die gesellschaftliche Funktion zu transzendieren, auf die
das Individuum infolge der Arbeitsteilung reduziert war» (Horkheimer 1988: 421).

Aus zwel eng miteinander verkniipften Griinden sind Habermas und Horkhei-
mer nicht in der Lage, die Ursachen fiir die Ambivalenz der Privatsphiire, die sie
wahrnehmen, vollstindig zu erklidren und adaquat mit thr umzugehen.

Erstens werden die Ursachen des in der Privatsphire unbestreitbar vorhandenen
Zwangs, durch den ihre Freiheit und Humanitit zur Illusion bzw. zum ideologi-
schen Schein zu verkommen droht, nicht vollstandig erfasst. Horkheimer ebenso
wie Habermas betrachten die Familie nur deshalb als Agentur von Herrschaftsver-
hiltnissen, weil «das Familienleben zu allen Zeiten die Gemeinheit des offentlichen
reflektiert, die Tyrannei, die Liigen, die Stupiditit der bestehenden Wirklichkeit»
(Horkheimer 1988: 424). Die «giftigen Diinste der gegenwairtigen und vergangenen
Herrschaftsformen», die die Atmosphare der Familie beeintrachtigen, gelten ithnen
bloss als Spuren der ausserhalb der Privatsphare stattfindenden gesellschaftlichen
Arbeit und der mit ihr verbundenen Besitz- und Herrschafts- bzw. Ausbeutungs-
und Unterdrickungsverhiltnisse.

Dass die Probleme von Herrschaft und Ausbeutung in einem Zusammenhang
stechen mit der Distribution von gesellschaftlicher Arbeit, ist nicht zu bestreiten.
Das Problem liegt vielmehr darin, dass Horkheimer und Habermas nur eine Art
von Arbeit kennen und als Quelle von Herrschaft und Ausbeutung benennen. So
wird «ibersehen», dass «Anstrengungen und Abhangigkeitsverhaltnisse» nicht nur
an der «produktiven», sondern auch an der «reproduktiven» Arbeit hingen. Wenn
Habermas behauptet, dass mit dem Austritt der produktiven Arbeit aus der haus-
lichen Sphire diese tendenziell zum Reich von Freiheit bzw. zur Domiéne der sich
in ihr ungezwungen entfaltenden Innerlichkeit werde, dann ubersieht er, dass es
nur eine Art gesellschaftlicher Arbeit war, die an diesem Punkt der geschichtlichen
Entwicklung das Haus verlasst: die iberwiegend dem Mann zugeordnete «produk-
tive» Arbeit. Die hauptsichlich der Frau zugewiesene «reproduktive» Arbeit fand
und findet bis heute noch weitgehend in der Privatsphire statt. Auch an dieser
reproduktiven Arbeit setzt ein Herrschaftsverhaltnis zwischen Menschen an, nim-
lich das der Privatsphiare endogene geschlechtsspezifische Herrschaftsverhiltnis.
Wenn dessen Existenz und Eigengesetzlichkeit nicht erkannt wird, ldsst sich die
Frage, warum die Familie ein Freiraum (von produktiver Arbeit) und doch nicht
wirklich ein Reich der Freiheit ist, nicht zureichend beantworten.

46



Insofern als die geschlechtsspezifisch verschiedenen Arten der Arbeit nicht ge-
sehen werden, bleibt notwendigerweise auch — und das ist der zweite Einwand -
die geschlechtsspezifisch unterschiedliche Situierung der Subjekte unberiicksich-
tigt. Die scheinbare Geschlechtsneutralitdt, mit der Horkheimer und Habermas
von Freiheit, Liebe und Bildung sprechen, von der reinen Humanitét der Pri-
vatsphire, in der der Mensch ganz Mensch sein darf, macht die geschlechtsspezi-
fisch unterschiedliche Distribuierung dieser Giiter nicht nur unsichtbar, sondern
sie privilegieren eben dadurch die Perspektive und Erfahrung des Mannes. Fir
den Mann mag das private «Refugium, eine Moglichkeit [bieten], die gesellschaft-
liche Funktion zu transzendieren, auf die das Individuum infolge der Arbeits-
teilung reduziert war». Fur die Frau ist die familiale Privatsphire der Arbeits-
platz, auf den sie infolge einer als «natiirlich» deklarierten und damit aus dem
gesellschaftstheoretischen Diskurs bereits vorgidngig ausgeblendeten Arbeitstei-
lung reduziert ist. Zwar ware es gewiss Ubertrieben zu behaupten, dass die Frauen
an der Autonomie und Humanitit der familial-privaten Sphire keinerlei Anteil
hitten (dass sie daran Anteil hatten und haben, macht diese Konstellation erst
so stabil, wie sie sich zu sein erwiesen hat). Nicht tbertrieben ist es hingegen,
darauf hinzuweisen, dass dieser Anteil in Art und Umfang betrichtlich vom An-
teil des Mannes unterschieden ist, jedenfalls betrachtlich genug, um der Erwah-
nung wert zu sein, die er bei Habermas oder Horkheimer nicht findet. Das sowohl
von Horkheimer als auch von Habermas fiir schwer begriindbar gehaltene, aber
dann doch letztinstanzlich verkiindete Urteil, dass die familiale Privatsphire eben
doch und allen Einschriankungen und Zweifeln zum Trotz wenigstens als Vorstufe
echter Emanzipation, als Vorschein wahrer Humanitit gelten diirfe, bekraftigt
gleichsam theoretisch ex cathedra den Primat und die Praponderanz der Sicht des
Mannes.

Habermas merkt an einer Stelle (1990: 121) kritisch an, wie leicht im 18. Jh. die
Emanzipation des Privateigentiimers mit der menschlichen Emanzipation schlecht-
hin verwechselt werden konnte; er verweist auf die verdienstvolle Einsicht des
jungen Marx in den Unterschied zwischen allgemein-menschlicher und politischer
Emanzipation. Auch den Schritt, den Hegel iber Kant hinsichtlich der Auffassung
des Konzepts Offentlichkeit hinausgeht, betrachtet Habermas mit Recht als Fort-
schritt. Wiahrend Kant noch annimmt, dass der Begriff des Biirgers mit dem des
Menschen schlechthin zusammenfillt, und dass es eine Offentlichkeit gibt, die «als
ein Prinzip der Aufklarung und als eine Sphire der sich verwirklichenden Ver-
nunft» fungiert (Habermas 1990: 199), hat Hegel erkennen konnen bzw. erkennen
mussen, dass die Sphare der burgerlichen Gesellschaft durch Interessengegensatze
gezeichnet ist: «. .. seine [Hegels] Einsicht in den zugleich anarchischen und antago-
nistischen Charakter dieses Systems der Bediirfnisse zerstort entschieden die libe-
ralen Fiktionen, auf denen das Selbstverstindnis der 6ffentlichen Meinung als der
baren Vernunft beruhte. Hegel entdeckt ja die tiefe Spaltung der biirgerlichen
Gesellschaft, die «die von Natur gesetzte ... Ungleichheit . .. nicht nur nicht auf-
hebt, sondern zu einer Ungleichheit der Geschicklichkeit, des Vermogens und
selbst der intellektuellen und moralischen Bildung erhebt»» (Habermas 1990:
196f.). Mit anderen Worten: durch Hegel und Marx haben wir gelernt, dass es

47



nicht moglich ist, tiber den Bereich der biirgerlichen Gesellschaft zu sprechen, ohne
der Tatsache von Klassenunterschieden Rechnung zu tragen.

Ebenso wie die Sphire der biirgerlichen Gesellschaft durch «immanente Kon-
flikte» geprégt ist und sogar an ihnen zu zerbrechen droht, so ist auch die biirger-
liche Familie ein Ort, an dem Menschen nicht in reiner Humanitit und darin als
miteinander gleiche in Harmonie leben. Auch in der Familie sind die Mitglieder
unterschiedlich situiert, d. h. sie haben unterschiedliche Rollen und Funktionen, die
ausserdem nicht freiwillig gewihlt werden, sondern zugewiesen sind, und die sich
nicht parititisch und reziprok zueinander verhalten, sondern als Uber- bzw. Unter-
ordnungsverhaltnis organisiert sind. Daher kann die Sphare der burgerlichen Pri-
vatheit genauso wenig ein Ort der reinen Liebe und wahren Gefiihle sein, wie die
biirgerliche Offentlichkeit die Verwirklichung der reinen Vernunft und der wahren
Moral erreicht. Beide Spharen sind durch Antagonismus gespalten.

V. Postscriptum

Postscriptum: In den letzten drei Jahrzehnten haben sich feministische Theoretike-
rinnen um eine den Ort und die Belange von Frauen einbeziechende Rekonstruk-
tion so gut wie aller vorfindlichen gesellschaftstheoretischen Positionen bemiiht.
Der Erfolg dieser Rekonstruktionsversuche ist begrenzt geblieben: Zum einen
haben sie einen feministischen Ansatz eher behindert als befordert, insofern als im
Prinzip tbereinstimmende Theoretikerinnen an verschiedenen und zuweilen zu-
einander widerspriichlichen Positionen ansetzen: Die «Gretchenfrage», welche po-
litische Theorie den ausrichtsreichsten Ausgangspunkt fiir eine feministische Revi-
sion bildet, ist nach wie vor umstritten — und Anlass zu unnoétigem Streit. Zum
anderen hat sich der mannlich dominierte mainstream der politischen Theoriebil-
dung als erstaunlich intransingent erwiesen. Die feministische Kritik ist bei den
jeweiligen Sachwaltern der verschiedenen Theorien auf taube Ohren gestossen.

So kann etwa John Rawls trotz einer jahrelang aus feministischer Perspektive
um seine Theorie gefiihrten Debatte in der Einleitung zu seinem 1993 erschienenen
«Political Liberalism» schlicht und einfach erkldren, dass er auch in diesem neuen
(allerdings liberwiegend éltere Aufsitze nur zusammenfassenden Buch) die Frage
nach der Gerechtigkeit der Familie bzw. in der Familie («justice of and in the
family») ausser acht lassen werde. Obzwar er sich also nicht zu einer Beschaftigung
mit diesen Fragen genotigt sieht, halt er sich gleichwohl fir berechtigt und befa-
higt, sie zu beurteilen: «. .. I do assume that in some form the family is just» (Rawls
1993: XXIX). In Rawls’ Perspektive ist die Sache ja auch ganz einfach: das einmal
entdeckte liberale Prinzip der Gerechtigkeit braucht nur auf die verschiedenen
Problemfelder angewandt zu werden: «The same equality of the Declaration of
Independence which Lincoln invoked to condemn slavery can be involked to
condemn the inequality and oppression of women» (Rawls 1993: XXIX). Eine
solche Auskunft bedarf keines weiteren Kommentars!

Im Vergleich zu Rawls’ vollkommen inaddquater Reaktion gebiihrt Habermas
relatives Lob. In einem dhnlichen Kontext, niamlich in einer neuen Einleitung zu

48



einem alten Text, eben der hier diskutierten Untersuchung «Strukturwandel der
Offentlichkeit«, sicht Habermas sich veranlasst, der «Frauenfrage» wenigstens die
Ehre der Erwidhnung widerfahren zu lassen. Das geschieht in einer etwas ausfiihr-
licheren und auch informierteren Weise als bei Rawls. Von Carol Pateman hat
Habermas etwas gelernt: «Anders als die Institutionalisierung des Klassenkonflikts
greifen ... Verdnderungen des Geschlechterverhiltnisses nicht nur ins 6konomi-
sche System, sondern in den privaten Kernbereich des kleinfamilialen Binnenrau-
mes sein. Daran zeigt sich, dass die Exklusion der Frauen fiir die politische Offent-
lichkeit auch in dem Sinne konstitutiv gewesen ist, dass diese nicht nur kontingen-
terweise von Mannern beherrscht wurde, sondern in threr Struktur und in ithrem
Verhaltnis zur Privatsphire geschlechtsspezifisch bestimmt gewesen ist» (Haber-
mas 1990: 19). Allerdings kann auch Habermas der Versuchung nicht widerstehen,
die Frage nach dem geschlechtsspezifischen Herrschaftsverhiltnis letztlich doch
wieder auf ein Anwendungsproblem zu reduzieren: Die neu errungene Einsicht
«dementiert freilich nicht die ins Selbstverstindnis der liberalen Offentlichkeit
eingebauten Rechte auf uneingeschrinkte Inklusion und Gleichheit, sondern
nimmt sie in Anspruch» (1990: 20). Fir Habermas «beweist» die Inanspruch-
nahme von Prinzipien der Gleichheit und Gerechtigkeit, dass die feministische
Herausforderung den (von ihm als flexibel charakterisierten) Rahmen des 6ffent-
lichen Diskurses nicht sprengt, sondern transformiert. Worin die Transformation
dann eigentlich besteht, bleibt offen. Fiir Habermas hat sich die Sache erledigt: Der
«Strukturwandel der Offentlichkeit» hat eine neue Einleitung; der alte Text kann
unverandert wiederabgedruckt werden.

Wohl ist es recht, aber eben auch in der doppelten Bedeutung des Wortes
«billign», sich iiber die Intransingenz, Inkompetenz und Impertinenz solcher Art
ménnlichen Umgangs mit den Problemen des Geschlechterverhiltnisses und den
Ergebnissen feministischer Theorie und Praxis nur zu empoéren. Neben der Empo-
rung bzw. uber sie hinaus lasst sich freilich auch etwas lernen, namlich dass die
Versuche, vorfindliche politische Theoriegebiude so um- und auszubauen, dass
beide Geschlechter gleichermassen darin Platz finden, zum Scheitern verurteilt
sind, solange und sofern sie nicht zu einem neuen Verstindnis aller Strukturen der
Gesellschaft und damit zu einem Paradigmenwechsel politischer Theoriebildung
fihren. Auf der Ebene des gesellschaftlichen Handelns hat sich lingst gezeigt, dass
sich mit dem Rezept «add women and stir» kein tiefgreifender Wandel vollziechen
lasst; fur die Theorie der Gesellschaft gilt entsprechendes. «A theory of ... the
public sphere cannot simply «ignore» women and be subsequently «corrected» by
their reinsertion into the picture from which they were missing. Women’s absence
points to some categorial distortions within these theories; that is to say, because
they exclude women these theories are systematically skewed. The exclusion of
women and their point of view is not just a political omission and a moral blind
spot but constitutes an epistemological deficit as well» (Benhabib 1992: 13).

Am Beginn eines Paradigmenwechsels steht ein Perspektivenwechsel, eine Revo-
lution, das heisst eine Umdrehung, der Denkart: nicht linger geht es darum, wie
die Frage des Geschlechterverhaltnisses sich in eine bestimmte politische Theorie
einschreiben ldsst, sondern umgekehrt, wie eine politische Theorie geschrieben

49



werden muss, damit sie eines der grundlegendsten gesellschaftlichen Verhiltnisse
zutreffend zu verstehen und zu beschreiben imstande ist. Diese Frage ist lingst
nicht mehr nur als «Frauenfrage», als Frage der Gerechtigkeit gegentiber Frauen,
zu marginalisieren und ghettoisieren — sondern es geht um das Problem einer
addquaten, umfassenden und realitdtstiichtigen Theorie der Gesellschaft.

Bibliographie

Benhabib, Seyla / Cornell, Drucilla 1987. «Beyond the Politics of Gender» S. 1-15 in Feminism as
Critique hrsg. von Seyla Benhabib und Drucilla Cornell. Cambridge/Oxford: Polity Press.

Benhabib, Seyla 1992. Situating the Self. Gender, Community and Postmodernism in Contemporary
Ethics. New York: Routledge.

Eisenstein, Zillah 1986. The Radical Future of Liberal Feminism. Boston: Northeastern University
Press.

Friedman, Marilyn 1989. «Feminism and Modern Friendship: Dislocating the Community», Ethics
99: 275-290.

Greschner, Donna 1989: «Feminist Concerns with the New Communitanians: We Don’t Need
Another Hero», 199-150 in Law and the Community: The End of Individualism? Hrsg. von Allan
Hutchinson und Leslie Green, Toronto: Carswell.

Habermas, Jiirgen 1990. Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der
birgerlichen Gesellschaft. Frankfurt: Suhrkamp (19. Aufl., unverind. Nachdruck der ersten
Aufl. 1962).

Horkheimer, Max 1988. «Neue Kunst und Massenkultum (1941), 419-438 in: Ders., Gesammelte
Schriften Bd. 4, 1936—1941. Frankfurt: S. Fischer.

Jaggar, Alison 1983. Feminist Politics and Human Nature. Totowa, NJ/Brighton: Rowman &
Littlefield.

Nagl-Docekal, Herta 1993. «Die Kunst der Grenzzichung und die Familie», Deutsche Zeitschrift
fur Philosophie 6: 1021-1033.

Okin, Susan Moller 1989. Justice, Gender, and the Family. New York: Basic Books.

Olsen, Frances 1991. «A Finger to the Devil», Dissent: 377fT.

Rawls, John 1993. Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

Rossler, Beate 1992a. «Gemeinschaft und Freiheit. Zum problematischen Verhiltnis von Feminis-
mus und Kommunitarismus», S. 7485 in Kommunitarismus in der Diskussion. Hrsg. von Chri-
stel Zahlmann. Berlin: Rotbuch.

Rossler, Beate 1992b. «Der ungleiche Wert der Freiheit. Aspekte feministischer Kritik am Liberalis-
mus und Kommunitarismus», Analyse & Kritik 14: 86—113.

Sandel, Michael 1982. Liberalism and the Limits of Justice. Cambridge University Press.

Schwab, Dieter 1975. Artikel «Familie», S. 253-301. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Hrsg. von Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck. Bd. 2. Stuttgart: Klett-Cotta.

Sunstein, Cass 1989. «Introduction: Notes on Feminist Political Thought», Ethics 99: 219-228.

Tapper, Marion 1986. «Can a Feminist Be a Liberal?, Australasian Journal of Philosophy. Supple-
ment to vol. 64: 37-47.

Walzer, Michael 1983. Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality. New York: Basic
Books.

Walzer, Michael 1990. «The Communitarian Critique of Liberalism», Political Theory 18/1: 6-23.

Young, Iris Marion 1990. «The Ideal of Community and the Politics of Difference», 300-323 in:
Feminism | Postmodernism. Hrsg. von Linda Nicholson, New York/London: Routledge.

50



	Die politische Theoriediskussion der Gegenwart in einer feministischen Perspektive

