
Zeitschrift: SVPW-Jahrbuch = Annuaire ASSP

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Politische Wissenschaft

Band: 34 (1994)

Artikel: Die politische Theoriediskussion der Gegenwart in einer feministischen
Perspektive

Autor: Klinger, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-173045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-173045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cornelia Klinger

Die politische Theoriediskussion
der Gegenwart

in einer feministischen Perspektive1

Den Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen bildet das schwierige Verhältnis zwischen Liberalismus

und Feminismus. Während die liberalen Prinzipien Autonomie, Gleichheit, Gerechtigkeit
den Befreiungsansprüchen von Frauen eine gute Grundlage zu bieten scheinen, stösst der Versuch

einer konsequenten Umsetzung des liberalen Emanzipationsprogramms für Frauen auf eine

gläserne Wand. Das entscheidende Problem liegt dabei in der Ausklammerung der den Frauen
traditionell zugeordneten familialen Privatsphäre aus der Reichweite der liberalen Theorie der Gesellschaft.

Von diesem Punkt ausgehend werden andere aktuelle Konzepte politischer Theonebildung
(z.B. die kommunitaristische Alternative zum Liberalismus) vor den Blick gebracht. Es zeigt sich,
dass sie auf jeweils verschiedene Weise mit demselben Mangel behaftet sind.

Le point de départ des considérations suivantes est au cœur de la relation difficile entre libéralisme
et féminisme. Alors que les principes libéraux d'autonomie, d'égalité, et de justice semblent offrir
une bonne base aux aspirations de libération des femmes, la tentative d'une transformation
conséquente du programme libéral d'émancipation pour les femmes se heurte à un mur de verre. De plus,
le problème décisif réside en l'exclusion de la sphère familiale privée qui traditionnellement revient

aux femmes mais qui est hors de portée de la théorie libérale de la société. Partant de ce point,
d'autres concepts actuels de politique de formation théorique (par exemple l'alternative
communautaire au libéralisme) sont exposés. Il s'avère qu'ils souffrent, à chaque fois de manière

différente, du même manque.

1 Trotz der gewissen sprachlichen Umständlichkeit, die die Formulierung «eine feministische
Perspektive» darstellt, ist sie absichtlich gewählt. Es soll deutlich werden, dass es «den Feminismus»

als kohärentes Theoriegebäude oder als eine auf einen Dogmenkatalog festgelegte Glaubens-

oder Gesinnungsgemeinschaft nicht gibt. Eine brauchbare Minimaldefinition von Feminismus

gibt Donna Greschner: «... feminism is more than a study of gender relations - it is a critical
politics of those relations. All feminists agree that in every facet of life, women have been and
continue to be oppressed as a sex because of our sex, by and for the benefit of men. All feminists

are united in seeking to end the subordination of women.. Beyond that core, the rubric of
feminism encompasses an enormous diversity of views on the primary sources and manifestations

of women's oppression and the strategies of overcoming that oppression» (Greschner 1989:

121). Wenn im folgenden dennoch zuweilen von «dem Feminismus» die Rede ist, geschieht es aus
Gründen der Abkürzung, der jedoch der hier gemachte Vorbehalt zugrunde liegt.

33



I. Das Versprechen von Freiheit und Gleichheit
oder die gläserne Wand: Möglichkeiten und Grenzen des Liberalismus

für eine neue Politik der Geschlechter

«Mit ihm geht es wirklich nicht - aber ohne ihn geht es auch nicht wirklich» - mit
diesem nur allzu wohlbekannten Fazit vieler schwieriger Beziehungen lässt sich

auch das Verhältnis von Frauen zum Liberalismus zusammenfassen. Problematisch

war dieses Verhältnis schon seinem mittlerweile mehrere Jahrhundert
zurückliegenden Anfang an, und inzwischen sind die Probleme zwar anders, aber nicht
geringer geworden.

In erster Linie und auf den ersten unvoreingenommenen Blick war die frühliberale

Emanzipation von der absoluten Herrschaft eines von Gottvater eingesetzten
und seine Untertanen patriarchal regierenden Monarchen zweifellos ein entscheidender

Schritt in Richtung Freiheit. In seiner Folge Hessen sich Zweifel an der
Vorherrschaft des Mannes über Frau und Kinder wenigstens als Frage formulieren:

«If absolute Sovereignty be not necessary in a State how comes it to be so in a

Family? or if in a Family why not in a State?... If all men are born free, how is it
that all Women are born slaves»2. Allerdings waren dieselben frühliberalen Theoretiker,

die das absolute Regiment im Staat so mutig angriffen, ängstlich darauf
bedacht, der Logik dieser Schlussfolgerung auszuweichen. Die im politischen Denken

des Abendlandes seit jeher latent präsente Vorstellung einer strukturellen
Analogie zwischen politischer und häuslicher Herrschaft, an die Mary Astell mit
ihrer Frage anknüpfte, sollte keine Geltung mehr haben. Um die aus der Emanzipation

von absoluter Herrschaft möglicherweise resultierende Erschütterung des

gesellschaftlichen Gesamtgefüges zu verhindern, insistierten sie hinfort auf einer
scharfen Unterscheidung zwischen politischer und häuslicher Herrschaft; beide
sollten nicht analogen, sondern diametral entgegengesetzten Regeln folgen - auf
dass der Sturz des patriarchalen Souveräns im Staat nicht den Fall des souveränen
Patriarchen im Haus nach sich zöge. Die eigentlich so naheliegende Beziehung
zwischen Liberalismus und Feminismus hatte einen schlechten Anfang genommen!

Bereits an diesem Punkt vollzog die liberale Theorie mit der strikten Differenzierung

des politischen Regiments vom häuslichen eine Trennung zwischen den Bereichen

des Öffentlichen und Privaten als separaten Sphären - eine Trennung, wie sie

vorher in der westlichen politischen Theorie in dieser Schärfe unbekannt war und
wie sie seither für die liberale politische Theorie in immer wieder verschiedenen
Varianten und Funktionen charakteristisch geworden ist. Ganz gleich, welche

Frage es ist, die der Liberalismus nicht zu beantworten vermag, immer wieder war
und ist die Unterscheidung zwischen öffentlich und privat, politisch und
nichtpolitisch die parate Antwort, das probate Mittel.

In ihrer zunächst entwickelten Form hat sich diese Lösung freilich weder für die

Entwicklung der Gesellschaft noch für die der liberalen Theorie als tragfähig
erwiesen. Zu gross war der Druck der liberalen Logik selbst, das für Staat und

2 Mary Astell 1700, zitiert nach Jaggar 1983: 27.

34



Gesellschaft propagierte Vertragskonzept schliesslich doch auch auf die Familie zu
übertragen3. Spätestens am Ende des 18. Jahrhunderts sind die Antworten des

Liberalismus auf der Höhe der von Mary Astell bereits am Anfang des Jahrhunderts

gestellten Frage angelangt: Wie Staat und Gesellschaft wird nun auch die
Familie bzw. die Ehe als auf Vertrag gegründete Gemeinschaft aufgefasst; wie jede
andere vertraglich vereinbarte Übereinkunft setzt sie - wie fiktional auch immer -
die Annahme freier und gleicher Partner voraus; ausserdem lässt sie sich aufkündigen

und auflösen wie jeder andere Vertrag.
Nach und nach - obgleich viel langsamer als es aufgrund der darin liegenden

Folgerichtigkeit zu erwarten gewesen wäre - sind auch andere Grundsätze liberalen

Denkens und liberaler Politik auf die gesellschaftliche Stellung von Frauen
ausgedehnt worden. Genauer gesagt, Frauen haben liberale Prinzipien für sich

geltend gemacht: etwa den Anspruch auf den Status eines selbständigen
Rechtssubjekts, das Recht auf Eigentum, die Zugangsrechte zu Bildung und Beruf, die

politischen Partizipationsrechte (namentlich das Wahlrecht) und in der Gegenwart
zunehmend auch die neueren Formen liberaler Rechte, welche auf Toleranz bzw.

Indifferenz gegenüber unorthodoxen Lebensstilen bzw. Wert- und Glaubensüberzeugungen

basieren.4 Nicht selten - obgleich viel seltener, als es zu erwarten gewesen

wäre - haben auch männliche Theoretiker des Liberalismus die Emanzipation
der Frauen als notwendige Konsequenz ihrer eigenen Überzeugungen erkannt,
und zuweilen haben sie sich mit grosser Entschiedenheit für diese Rechte eingesetzt
(wie z.B. John Stuart Mill).

Dennoch sind solche Fortschritte nur auffallend langsam und unendlich mühsam

erzielt worden, und schlimmer noch: sie sind bis heute begrenzt geblieben.
Denn niemand wird bestreiten können, dass selbst in den liberalsten und
fortschrittlichsten westlichen Demokratien in rechtlicher, vor allem aber in sozialer,
ökonomischer und politischer Hinsicht noch immer beträchtliche Ungleichheiten
und Ungerechtigkeiten zwischen den Geschlechtern fortbestehen. Es scheint so
etwas zu geben wie eine gläserne Wand in der Durchsetzung des liberalen
Emanzipationsprogramms für Frauen. Und immer mehr gewinnt die Einsicht an Boden,
dass dafür subjektive Gründe - sei es mangelnde Durchsetzungsfähigkeit auf Seiten

der Frauen, sei es Widerstand auf Seiten der Männer - nicht allein verantwortlich
zu machen sind. Längst haben wir begonnen zu verstehen, dass hier strukturelle
Probleme zugrunde liegen, die den Liberalismus an Grenzen stossen lassen. Der
entscheidende Stolperstein heisst: Familie.

Trotz der - wie bereits erwähnt auch nur recht mühsam nachvollzogenen -
3 «Der Abbau des politischen Gottesgnadentums konnte sein Analogon, die gottgegebene

Herrschaft des Hausvaters, nicht unberührt lassen.... Da die Strukturanalogie fortgeführt wurde, lag
es nahe, auch die Familie auf vertragsrechtliche Grundlagen zu stellen» (Schwab 1975: 280).

4 In diesen Kontext gehört u.a. auch die Begründung der Straffreiheit der Abtreibung mit dem
Recht auf «privacy», wie sie seit dem Grundsatzurteil Roe v. Wade in den USA weitgehend
durchgesetzt worden ist. Zugrunde gelegt wird die Auffassung, dass es sich bei der Entscheidung
für oder gegen eine Abtreibung um eine politisch-öffentlich nicht antastbare bzw. nicht justizia-
ble Entscheidung handelt, die im Recht auf Privatheit begründet liegt. Insofern als diese
Argumentation einmal mehr an der liberalen Trennung von Öffentlichem und Privatem ansetzt, ist sie

unter feministischen Rechtstheoretikerinnen nicht unumstritten (vgl. Olsen 1991).

35



Anerkennung einer Strukturanalogie zwischen Gesellschaft und Familie als auf
Vertrag gegründeten Gemeinschaften hat sich nichts daran geändert, dass die
Familie ausserhalb der politischen Theorie des Liberalismus liegt. Die Familie gilt
als privat und damit als nicht politisch. Sie gilt als «natürliche» Gemeinschaft, und
damit erscheint sie nicht nur als nicht-politisch, sondern darüber hinaus sogar als

kaum historischem Wandel unterliegend bzw. durch menschliches Wollen und
Handeln nicht gestaltbar und beeinflussbar. Als natürliches Fundament der
Gesellschaft ist die Familie sowohl vorausgesetzt als auch weiterer theoretischer
Überlegung sowie gesellschaftlicher Willensbildung und politischer Handlung entzogen.
Diese prinzipielle Ausgrenzung der Familie aus der politischen Theorie beschränkt
das Verständnis des Liberalismus für die Probleme von Frauen in doppelter
Hinsicht: Erstens macht sie das liberale Denken blind gegenüber den beträchtlichen
Hindernissen, welche die einseitige Verantwortung der Frau für die Familie ihrer
Befreiung zum Status eines autonomen, mit anderen gleichen Subjekt entgegensetzt;

zweitens macht sie blind gegenüber den Leistungen der Familie für die
Gesellschaft, die ihren Bestand unabdingbar und wünschbar erscheinen lassen.

Kurzum, der Liberalismus unterschätzt sowohl den «Fluch» der Familie (für die

Unabhängigkeit der Frauen) als auch den «Segen» der Familie (für die
Gesellschaft). Aus dieser doppelten Blindheit ergibt sich eine verhängnisvolle Verkettung:

Die liberale Einladung an die Frauen, die Arena des Öffentlichen und Politischen

zu den gleichen Bedingungen zu betreten, wie sie für Männer gelten,
übersieht, dass die beiden Geschlechter im privaten häuslichen Bereich bis heute ganz
unterschiedlich situiert sind, wodurch die Gleichheit der Zutrittsbedingungen zum
Öffentlich-Politischen entscheidend unterminiert wird.5 An diesem Punkt entsteht
eine Art circulus vitiosus: die unterschiedlichen Rollen von Frau und Mann im
häuslichen Bereich, d.h. die ungleich höhere Belastung der Frau mit den diesem
Bereich zugeordneten Pflichten und der hier zu leistenden Arbeit begrenzt ihre
Präsenz und Verfügbarkeit in der Sphäre der Öffentlichkeit. Der daher in der Regel

nur sekundäre Status der Frau in Beruf und Politik verweist sie umgekehrt nur um
so mehr auf die Familie als den ihr «gemässen» Ort (vgl. Okin 1989: 113). Es ist

klar, dass derjenige Elternteil zu Hause bleibt, der schlechter verdient und dessen

Verdienstausfall für die Familie leichter hinzunehmen oder auszugleichen ist. Es ist
ebenso klar, dass diejenige, die über einen längeren Zeitraum zu Hause bleibt,
schlechtere berufliche Aussichten hat und demzufolge weniger verdient.

Aufgrund ihrer geschlechtsspezifisch anderen Situierung im Privaten haben
Frauen erhebliche Schwierigkeiten, dem öffentlichen Menschenbild zu entsprechen,

das dem Subjekt- und Handlungskonzept des Liberalismus implizit oder

explizit zugrunde liegt. In ihrer grossen Mehrheit entsprechen die Frauen in unserer

Gesellschaft kaum dem Bild des «unencumbered self»6, d.h. der Vorstellung des

5 «...the public conception of the self as the equal and abstract bearer of rights from which
liberalisms proceeds, is belied by the inequality, asymmetry and domination permeating the

private identity of this self as a gendered subject» (Benhabib/Cornell 1987: 10).
6 «What is the liberal conception of the individual? Clearly there is no single conception which

totally fits every liberal thinker; rather I will describe a general pattern... Firstly, individuals are
conceived as separate and autonomous beings, whose relations with others are not essential and

36



modernen autonomen Subjekts sowohl in seiner rechtlich-politischen Ausprägung
als Bürger als auch in seiner sozialen und ökonomischen Gestalt als
«Berufsmensch». Die Schwierigkeiten, die Frauen daher mit der Erfüllung dieser Rollen
und Funktionen haben, erwächst allerdings nicht aus ihrer «Natur», von der aus
sie im Vergleich zum Mann weniger rational als vielmehr emotional denken und
handeln und aufgrund derer sie nicht zu abstrakten Begriffen und Handlungsweisen

taugen würden. Die andere Orientierung der weiblichen Identität resultiert aus
den der Frau zugewiesenen Aufgaben in der familialen Privatsphäre. Zu ihrer
Erfüllung sind Eigenschaften und Handlungsweisen gefragt, die jenen, die in der
öffentlichen Sphäre erforderlich sind, diametral entgegengesetzt sind: Empathie
und Altruismus statt Autonomie und Egoismus, Fürsorge (care) statt Selbstsorge,
Liebe statt Kalkül, Gemeinschaftlichkeit statt Konkurrenz, konkrete Situationsbe-
zogenheit statt abstrakter Normorientierung usw.

Insofern jedoch, als die Privatsphäre der Familie als nicht-politisch aus dem
Blickfeld der politischen Theorie ausgeblendet wird, bleibt der auf Komplementarität

angelegte Funktionszusammenhang zwischen den entgegengesetzten Sphären
und Rollen weitgehend unsichtbar. Das heisst, es bleibt verborgen, dass das

autonome und souveräne «öffentliche» Subjekt in seiner Konstituierung und Funktion
abhängt von der Privatsphäre, von der Familie und von der Beziehungs- und
Reproduktionsarbeit, die hauptsächlich Frauen in dieser Sphäre erbringen7: «Liberale

Theoretiker pflegen zu vergessen, dass auch das autonome Individuum
irgendwo sozialisiert werden muss; diese Individuen springen eben nicht... wie
«Pilze aus dem Boden», sondern werden in einem zeitlich, physisch und emotional
recht aufwendigen Prozess erzogen und zu liberalen Personen gebildet. Ort dieser

Subjektbildung sind Gemeinschaften - Familien zumeist -, die (auch) auf Liebe
und Zuneigung beruhen und die offenbar für die Ausbildung gelungener Identitäten

konstitutiv sind» (Rössler 1992: 76).

Angesichts dieser Bedeutung der Privatsphäre und ihrer Leistungen für den
Bestand der liberalen Öffentlichkeit erscheint eine Aufforderung zur gleichartigen
Integration der Frauen in die Sphäre des Öffentlichen, die der Konstitution des

Privaten keinerlei Rechnung trägt, entweder als naives oder als zynisches
Lippenbekenntnis. Wenn das Autonome männliche Subjekt nur möglich ist auf der

intrinsic to the person... Individuals are related to others by contracts which are made by
individuals in their own rationally conveived interests... Individuals are free and rational agents,
only accidentally embodied in the sense that the body is not part of what is considered to be

essential to being a person... Persons are accidentally differentiated by sex, class, race, history
culture, age, and psyche. Such differences are not denied, but they are not considered to be

essential features of a person... and not relevant politically ...» (Tapper 1986: 38).
Übrigens bleibt auch die gegenläufige Komponente desselben Zusammenhangs verborgen, nämlich

dass die schöne Humanität der Privatsphäre, namentlich die moralische Überlegenheit der
Frau, ihre Selbstlosigkeit, ihre unmittelbare Emotionalität usw. genauso weitgehend auf der

Voraussetzung komplementärer Geschlechterrollen und der Trennung ihrer Geltungsbereiche
beruht. Dass die andere, bessere Moralität der Frau auf der Entlastung vom Existenzkampf in
der «rauhen» Wirklichkeit von Staat und Gesellschaft basiert, verschweigen freilich auch feministische

Theoretikerinnen, die im care-Konzept oder anderen Formen einer weiblichen Moral ein

vielversprechendes Potential einer besseren Gesellschaft entdecken möchten, nur allzu gern.

37



Grundlage der Arbeit eines nicht autonomen weiblichen Subjekts, dann müsste
ihm (bzw. dem gesamten Konstrukt der liberalen Öffentlichkeit) durch die konsequent

durchgesetzte Angleichung der Frau an den männlichen Subjektstatus der
Boden entzogen werden - oder aber der Status eines autonomen Subjekts bleibt
für die Frauen unvollständig, was nicht zuletzt insofern die wahrscheinlichere
Alternative darstellt, als den Frauen im allgemeinen eben der Rückhalt in der

Privatsphäre fehlt, der eine so wichtige Voraussetzung für die Entwicklung der
öffentlichen Personalität darstellt. Frauen haben so grosse Schwierigkeiten, zu
denselben Konditionen wie Männer am öffentlichen Leben von Staat, Beruf und
Gesellschaft zu partizipieren, weil diese Partizipation auf der Abwesenheit der
Frauen hier und ihrer Anwesenheit und Arbeit im Haus gründet. Genau genommen

besteht das liberale männliche unbelastete Selbst aus zwei Teilen: dem Mann
im Licht der Öffentlichkeit und seiner Frau im Schatten des Hauses: «To a large
extent, contemporary theories of justice, like those of the past, are about men with
wives at home» (Okin 1989: 13).

Wenn sich am Gesamtgefüge der Gesellschaft, d.h. an der Konstitution und
Konstellation ihrer verschiedenen Sphären, einschliesslich der familialen
Privatsphäre nichts ändert, wird sich an der nachrangigen, untergeordneten Stellung
der Frauen nicht wirklich etwas ändern können. Aus diesen Gründen sagen nicht
wenige Theoretikerinnen dem Liberalismus eine radikale Zukunft voraus (Eisenstein

1986): wenn es diesem ernst ist mit den Prinzipien universaler, also auch für
die Frauen geltender Freiheit und Gleichheit, wird nichts weniger auf der
Tagesordnung stehen als die Restrukturierung, um nicht zu sagen Revolutionierung aller
Bereiche der Gesellschaft. Eine liberale Theorie und Politik, die davor
zurückschreckt, wird den Widerspruch, in den sie dadurch zu ihren eigenen Prinzipien
gerät, angesichts des eindeutig nachweisbaren Funktionszusammenhangs zwischen
den Sphären mit der fadenscheinigen Differenzierung von öffentlich und privat
kaum noch bemänteln können.

Die Frage, wie realistisch die Aussicht auf eine in solcher Weise radikalisierte
Zukunft des Liberalismus ist, mag an dieser Stelle auf sich beruhen. Weniger
deshalb, weil sie schwer zu beantworten wäre, sondern vielmehr, weil sie offensichtlich

in der feministischen Diskussion der letzten Jahre etwas in den Hintergrund
gerückt ist. Ein Grund dafür dürfte in einer gewissen Akzentverschiebung der
feministischen Gesellschaftskritik liegen, wie sie sich folgerichtig aus der oben
entwickelten feministischen Perspektive auf den Liberalismus ergibt.

In diesem Kontext ist erstens deutlich geworden, dass dem Konzept des

«unencumbered self», des autonomen, souveränen, allen sozialen Bindungen und Zwängen

vorgängigen Subjekts nicht der Mensch schlechthin zugrunde liegt, sondern
dass es lediglich auf das (Selbst) Bild und den Lebensentwurf des Mannes oder

genauer gesagt: einiger Männer in unserer modernen Industriegesellschaft passt.
Damit ist es historisch und kulturell, sozial und geschlechtlich von wesentlich
begrenzterer Gültigkeit als es die liberale Theorie annimmt. Neben der Allgemeingültigkeit

des liberalen Menschenbildes ist zweitens seine Voraussetzungslosigkeit
in Zweifel gezogen worden, indem gezeigt werden konnte, in welch hohem Masse
das unbelastete Subjekt von der Existenz und der Leistung eines ihm entgegenge-

38



setzten und ihn komplementär ergänzenden Schattens abhängig ist, der seine

«Entlastung» ermöglicht. Gerade aus diesem zweiten Gesichtspunkt ergibt sich jedoch
nicht nur die Einsicht, dass es aufgrund dieser Rollen- und Funktionsverteilung für
Frauen äusserst schwierig sein dürfte, demselben Subjektkonzept des unencumbered

self zu folgen. Es entsteht gerade an dieser Stelle der Zweifel, ob es sich

überhaupt um ein erstrebenswertes Ziel handelt.
Das heisst, auf einer dritten Ebene der Kritik wird schliesslich nicht nur die aus

strukturellen Gründen notwendigerweise deftziente Anwendbarkeit bzw. Ausdehnbarkeit

des liberalen Menschenbildes und Gesellschaftsentwurfs, sondern seine

Wünschbarkeit in Frage gestellt. Viele anomische Züge, die «Unwirtlichkeit» unserer

modernen Welt, die wachsende Entfremdung zwischen den Menschen, die
zunehmende Verrechtlichung ihrer Beziehungen, die einseitige Betonung von
materieller Gewinnorientierung und Egoismus, die daraus resultierende Auflösung des

gemeinschaftlichen Zusammenhalts werden den liberalen Prinzipien zugeschrieben.

Dieser Aspekt ist es, der der Forderung nach Integration der Frauen in das

liberale Gesellschaftskonzept eine (etwas) andere Wendung gibt. Eine selbstbe-

wusster gewordene feministische Position ist viel weniger an einer Ausweitung bzw.

Radikalisierung des Liberalismus interessiert, als es noch vor einigen Jahren der

Fall war, sondern übt eine grundsätzlichere Kritik.

II. Kurze Probe aufs Exempel der liberalen Position:
die Thematisierung von Frau und Familie

in progressiven und konservativen politischen Theorien

Wenn wir uns in der Landschaft der modernen politischen Theoriebildung nach

möglichen Allianzen für einen solchen aus einer feministischen Perspektive entwik-
kelten Ansatz zur Liberalismuskritik umschauen, so eröffnen sich wenig
vielversprechende Aussichten.

In der Vergangenheit haben Feministinnen vielfach an der marxistischen Theorie

angeknüpft. Tatsächlich kommt einem marxistischen bzw. sozialistischen Ansatz
das Verdienst zu, gegenüber den in einem ökonomischen Sinne materiellen Verhältnissen

sensibler zu sein, als es der Liberalismus ist, dessen Aufmerksamkeit sich

vorrangig auf die rechtlichen Strukturen konzentriert. Prinzipiell vom selben

aufklärerisch-modernen Gleichheitsgrundsatz ausgehend wie das liberale hat das

marxistische Denken die Einlösung des Emanzipationsanspruchs, den es den Frauen -
abstrakt gesehen genauso folgerichtig und im Konkreten genauso zögerlich
zugebilligt hat wie der Liberalismus - in erster Linie in der ökonomischen und sozialen

Gleichstellung von Frauen und Männern im Bereich der «produktiven Arbeit»
(d.h. der Lohnarbeit), gesehen. Daher bildete die Eingliederung der Frauen in den

gesellschaftlichen Produktionsprozess die wichtigste sozialistisch-feministische

Forderung. Auch sie stellt somit - wenngleich mit anderer Akzentuierung und

Zielperspektive die Integration der Frauen in die Bereiche der Öffentlichkeit ganz
in den Vordergrund. Demgegenüber hat der marxistische Ansatz die Bürde der
Familie für die Frau einerseits und ihre Leistung für die Gesellschaft andererseits

39



eher noch weiter ausgeblendet, als es im liberalen Kontext der Fall ist. Die völlig
unzureichende Reflexion auf den Charakter und die Bedeutung der sogenannten
reproduktiven Arbeit ist dementsprechend einer der zentralen Punkte einer
feministischen Marxismuskritik, die auch und gerade von denjenigen Theoretikerinnen
getragen wird, die dem marxistischen Ansatz grundsätzlich nahestehen.

In der sozialistischen Utopie findet diese Blindheit gegenübers dem Status und
der Produktion der familialen Privatsphäre ihren Ausdruck im Traum von der
Abschaffung der Familie. In der Wirklichkeit des real existierenden Sozialismus ist
diese Utopie dann in ihr Gegenteil, in ein starres Festhalten an einem zutiefst
bürgerlichen, wenn nicht geradewegs spiessbürgerlichen Familienmodell,
umgeschlagen. Beide Extreme sind gleichermassen Resultat derselben Blindheit gegenüber

der familialen Privatsphäre als dem traditionell der Frau zugeordneten
Bereich. Mit anderen Worten: der liberale Ansatz ist keineswegs die einzige politische
Theorie, die die familiale Privatsphäre aus ihrem Reflexionsradius ausgrenzt.

Unter den drei Hauptorientierungen der modernen politischen Theorie, dem
liberalen, dem sozialistischen und dem konservativen Denken, hat eigentlich nur
der konservative Ansatz dem Stellenwert der Familie für die Gesellschaft und ihren
Zusammenhalt eine gewisse Aufmerksamkeit gewidmet - freilich nur um daraus
den Schluss zu ziehen, dass die Frauen tunlichst auf ihre häusliche Rolle und
Funktion festgelegt bleiben sollten, ungeachtet aller damit für sie verbundenen
Benachteiligungen - das konservative Denken enthält schliesslich kein
Emanzipationsprogramm. Trotzdem dürfte die Aufmerksamkeit für und die Achtung vor der
Bedeutung der Familie ein Grund dafür sein, warum konservative Politik bei einer
erstaunlich grossen Zahl von Frauen ein überraschend hohes Mass an Zustimmung

findet. Es greift m. E. zu kurz, den Frauen, die der Argumentation konservativer

Theoretiker oder Politiker Glauben schenken, vorzuwerfen, damit ihre «wahren»

Interessen zu verkennen. Die Attraktivität, die dem konservativen Ansatz
trotz seiner mehr oder weniger schamlosen Festschreibung der tradierten
ungerechten Geschlechterrollen zukommt, sollte vielmehr als Indiz gelesen werden für
einen Mangel auf Seiten der politischen Theorien, die den Frauen zwar Veränderung

und Verbesserung verheissen, ohne jedoch dabei die negativen und positiven
Aspekte der familialen Privatsphäre und damit die Situation, in der sehr viele
Frauen sich faktisch befinden, in Betracht zu ziehen. Sie verheissen Frauen zwar
Befreiung, aber nur um den hohen Preis, mit ihren Fesseln zugleich das aufzugeben,

was bislang ihren Ort, ihre Identität und Aufgabe ausgemacht hat.
Im Grunde genommen handelt es sich um eine paradoxe Situation: auf der einen

Seite gibt es im Spektrum der politischen Theorien der Moderne Positionen wie die
liberale oder sozialistische, deren allgemeines emanzipatorisches Programm sich

für eine Ausdehnung auf die benachteiligte Stellung von Frauen geradezu mit
logischer Notwendigkeit anbietet. Der Erfolg dieses Vorhabens wird jedoch durch
den diesen Theorieansätzen inhärenten male bias, nämlich die Ausgrenzung des

mit dem weiblichen Geschlecht identifizierten Bereichs der familialen Privatsphäre
aus ihrem Gesichtskreis, nachhaltig behindert. Auf der anderen Seite steht eine
konservative Position, die zwar diesen male bias, den geschlechtsspezifisch blinden
Fleck nicht kennt, sondern die Bedeutung der der Frau zugeordneten Sphäre

40



prinzipiell anerkennt. Aus dieser Einsicht ist jedoch für die Verbesserung bzw.

Veränderung der Situation von Frauen wenig Nutzen zu ziehen, da die konservative

Seite unverhohlen auf männlichen Vorherrschaftsansprüchen beharrt.

III. Gibt es einen dritten Weg?
Zum Verhältnis von Feminismus und Kommunitarismus

In den letzten fünfzehn Jahren hat sich hauptsächlich in den USA eine Diskussion
entfaltet, die aus einer feministischen Perspektive besonderes Interesse verdient,
indem es wenigstens auf den ersten Blick so aussieht, als böten sich hier Auswege
aus den oben geschilderten Sackgassen.

Die Debatte zwischen Liberalen (wie Kohn Rawls, Ronald Dworkin, Bruce
Ackerman u.a.) und Kommunitaristen (wie Alasdair Maclntyre, Michael Sandel,
Michael Walzer u.a.) findet auf einer Ebene statt, die jenseits der aus den oben

genannten Gründen problematischen Alternative zwischen «fortschrittlich» und
«konservativ» zu liegen scheint. Denn ohne damit die Differenz zwischen beiden

Lagern mindern zu wollen, dürfte sich unwidersprochen behaupten lassen, dass die
kommunitaristische Herausforderung insoweit auf liberalem Terrain stattfindet8,
als es ihr nicht bloss um die interessengeleitete Bewahrung des Bestehenden zu tun
ist. Auf diese Weise von einem .9to/u5-^t/o-Konservatismus unterschieden, formuliert

der Kommunitarismus aber doch Kritik am Liberalismus, und zwar eine Art
von Kritik, die in vielen Punkten mit einem feministischen Ansatz engste
Übereinstimmung zeigt.

Insofern als das Konzept der komplementären Geschlechterrollen der Frau die

Sorge für die Gemeinschaft im Privaten übertragen und den Mann zur Entfaltung
seines autonomen Subjektstatus im Öffentlichen freigesetzt hat, verkörpern die
beiden Geschlechter gleichsam idealtypisch die Eigenschaften und Werte von
Liberalismus und Kommunitarismus oder, umgekehrt gesehen, lässt sich ein symbolisch

als «männlich» definierter Liberalismus einem symbolisch «weiblichen»
Kommunitarismus konfrontieren: «The opposition individualism / community receives

one of its expressions in bourgeois culture in the opposition between masculinity
and feminity. The culture identifies masculinity with the values associated with
individualism - self-sufficiency, competition, separation, the formal equality of
rights. The culture identifies feminity... with the values associated with
community - affective relations of care, mutual aid, and cooperation... The opposition

between individualism and community, then, is homologous with and often

implies the opposition masculine / feminine, public / private, calculative / affective,
instrumental / aesthetic...» (Young 1990: 306). In Anbetracht dieser Ausgangssi-

Am uneingeschränktesten hat das wohl ein Autor zum Ausdruck gebracht, der selbst zu den

Kommunitaristen gezählt wird, Michael Walzer: «The communitarian critique... is a

consistently intermittent feature of liberal politics and social organization. No liberal success will
make it permanently unattractive. At the same time, no communitarian critique... will ever be

anything more than a inconstant feature of liberalism» (Walzer 1990: 6).

41



tuation kann es nicht überraschen, dass Iris Young - ebenso wie viele andere
Feministinnen der neuerdings in Gang kommenden Um- und Aufwertung der
«weiblichen» Seite durch den Kommunitarismus «some critical force with respect
to the dominant ideology and social relations» (Young 1990: 307) zuschreiben.

Ähnlich wie eine feministische Kritik richtet auch der Kommunitarismus sein

Augenmerk darauf, dass der Liberalismus erstens die Notwendigkeit einer
Verankerung des Subjekts in einer Gemeinschaft entweder vernachlässigt oder sogar
verleugnet. Der Kommunitarismus bestreitet dagegen den seit dem Frühliberalismus

im politischen Denken der Moderne durchgesetzten Primat des Individuums
vor der Gemeinschaft und konvergiert so mit dem feministischen Hinweis auf die

Abhängigkeit des autonomen Subjekts von seiner Reproduktion und Sozialisation
«im Schoss» der Familie. Zweitens erkennt auch die kommunitaristische Kritik die
hässlichen Züge des liberalen Menschenbildes und seine destruktiven Auswirkungen

auf den Zustand der modernen Gesellschaft. Ahnlich wie manche feministische
Theoretikerinnen ziehen Kommunitaristen daher die Wünschbarkeit der liberalen
Ideale in Zweifel; sowohl Feminismus als auch Kommunitarismus setzen dem

weitgehend formalen und abstrakten, auf Rechtsprinzipien gegründeten Konzept
des Liberalismus eine Orientierung an materialen und auf einen konkreten Kontext

bezogenen Werten und Tugenden entgegen.
Ungeachtet dieser Übereinstimmungen in der Kritik am Liberalismus besteht

jedoch in mindestens zwei Hinsichten Anlass, den quasi «femininen Diskurs» der
aktuellen Kommunitarismusdebatte für bedenklich zu halten.9

Der vom Kommunitarismus behauptete Vorrang der Gemeinschaft vor dem
Individuum hat zwar gegenüber der umgekehrten Auffassung des Liberalismus
einige Plausibilität. Denn es lässt sich nicht von der Hand weisen, dass das Individuum

der vorgängigen Einbettung in einer Gemeinschaft bedarf, um überhaupt
seine Identität, Wert- und Normvorstellungen entwickeln zu können. Trotzdem
haben gerade Feministinnen Schwierigkeiten mit der kommunitaristischen
Behauptung einer nahezu vollständigen Abhängigkeit des Individuums von der
Gemeinschaft, mit der unverrückbaren Einbindung in den vorgegebenen Kontext.
«... communitarian philosophy as a whole is a perilous ally for feminist theory.
Communitarians invoke a model of community which is focused particularly on
families, neighborhoods, and nations. These sorts of communities have harbored
social roles and structures which have been highly oppressive for women... But
communitarians seem oblivious to those criticisms and manifest a troubling
complacency about the moral authority claimed or presupposed by these communities
in regard to their members» (Friedman 1989: 277). Hier rückt der Kommunitarismus

nahe an eine konservative Position heran: «The communitarian emphasis on
communities unfortunately dovetails too well with the current popular emphasis
on «the family» and seems to hark back to the repressive world... of family,

9 Inzwischen liegen eine ganze Reihe ausführlicher kritischer Stellungnahmen feministischer
Theoretikerinnen vor; vgl. u.a. Greschner 1989. Nagl-Docekal 1993; Rössler 1992a. 1992b; Okin
1989.

42



neighborhood, school, and church, which so intimately enclosed women in oppressive

gender politics» (Friedman 1989: 281).
Insofern sich der Feminismus als kritische Theorie und emanzipatorische Praxis

versteht, muss er davon ausgehen, dass das Individuum die Möglichkeit hat, gegen
das Bestehende, gegen die Strukturen, in die es qua Geburt bzw. Sozialisation
involviert ist, aufzustehen und sich von ihnen zu lösen. «... die Reflexion auf das

eigene emanzipierte Leben [setzt] einen Bruch mit genau diesen Traditionen voraus
und eine radikale Besinnung darauf, was gegebenenfalls erhaltenswert an den

Traditionen ist und was für uns neu geschrieben werden muss» (Rössler 1992 b: 91).
Auch jene feministischen Theoretikerinnen, die viel Sensibilität und Sympathie für
die kommunitaristische Argumentation beweisen, kommen nicht umhin, den
Akzent erheblich zu verschieben, indem sie weniger die Einbindung in natürliche und
vorgegebene Gemeinschaften als vielmehr die Wahlmöglichkeit der einzelnen
zwischen verschiedenen Gemeinschaften und damit die Freiwilligkeit der einzugehenden

Bindungen in den Vordergrund stellen («community of choice» Friedman
1989: 284). Mit der Betonung der Freiwilligkeit der Bindung und der Wiederherstellung

des Vorrangs des (wählenden) Subjekts vor der Gemeinschaft läuft Friedmans

Vorhaben letztlich eher auf eine Rekonstruktion des liberalen Ansatzes
hinaus, obgleich sie selbst ihre Überlegungen als «an effort to redirect communitarian
thought» (Friedman 1989: 277) verstehen wollte.

Der zweite feministische Einwand gegen die kommunitaristische Gemeinschaftsidee

ist mit dem ersten eng verbunden. Es regt sich Unbehagen gegenüber der bei

verschiedenen Vertretern eines kommunitaristischen Gemeinschaftsideals spürbaren

Tendenz, die Familie als beispielhafte Verkörperung ihrer gesellschaftstheoretischen

Vorstellungen zu betrachten.
Auf die dürftige Autorität eines Hume-Zitats stützt z.B. Michael Sandel die

gewichtige These, dass gegenseitiges Wohlwollen («mutual benevolence») und
Freundschaft, wie sie in der Familie vorherrschen sollen, auch für andere Formen

von Gemeinschaft vorbildhaft sein könnten. «Common identities» and «shared

purposes» nach dem Modell der Familie sollen dem liberalen Prinzip der Gerechtigkeit

seinen Vorrang als soziales Organisationsprinzip streitig machen können
(Sandel 1982: 31). Der Wirklichkeit der Familie schenkt Sandel jedoch kaum
Aufmerksamkeit. Sie kommt in seiner Analyse so gut wie gar nicht vor. Auf diese

Weise ist leicht zu übersehen, dass in der Familie keineswegs nur Liebe, gegenseitige

Fürsorge (care) und Harmonie der Interessen und Bestrebungen herrschen,
sondern dass auch die Familie auf Machtverhältnissen und Hierarchien beruht, die

vor allem vom Standpunkt der Frauen und Kinder her das Idealbild der harmonischen

Gemeinschaft schwer beeinträchtigen.
Unter den Kommunitaristen ist wohl Michael Walzer derjenige, der sich am

ausdrücklichsten zum Thema Familie geäussert hat. Immerhin widmet er in
seinem «Spheres of Justice» diesem Problemkreis ein eigenes Kapitel (Walzer 1983:

227-242), worin sogar ein kurzer Abschnitt zur «Frauenfrage» enthalten ist. Walzer

bestreitet weder, dass die Familie ein Ort der Ungleichheit ist10, noch übersieht

10 «... the family is a perennial source of inequality» (Walzer 1983: 229).

43



er die Tatsache, dass Frauen unterdrückt werden. Aber bei genauerem Hinsehen
erweisen sich seine Thesen als in sich widersprüchlich, schlicht ignorant oder
bestenfalls hoffnungslos naiv: widersprüchlich ist es, wenn Walzer einerseits behauptet,

«The real domination of women has less to do with their familial place than
with their exclusion from all other places», um im selben Kontext feststellen zu
müssen, dass die Reform der Familie die Voraussetzung für die Besserstellung der
Frauen im öffentlichen Bereich bildet (Walzer 1983: 240). Ignorant ist es, die
Unverzichtbarkeit der Funktionen der Frau in der Familie mit «Macht» gleichzusetzen,

und aus dem Wert, die sie für den Mann besitzt, auf ihre Anerkennung zu
schliessen (Walzer 1983: 239f). Naiv ist es schliesslich, das Problem der Ungleichheit

aus der unvermeidlicherweise ungleichen Verteilung von Liebe und Zuneigung
zwischen Familienmitgliedern («nepotism», «favoritism») abzuleiten; vollends
absurd wird diese Vorstellung, wenn die Diskriminierung von Frauen quasi als
umgekehrter «Nepotismus» zu erklären versucht wird." - Würde Michael Walzers Rang
als politischer Theoretiker nach dem neunten Kapitel der «Spheres of Justice»
beurteilt, so sähe es ziemlich schlecht für ihn aus. Aber bis jetzt ist ja noch keine
Theorie der Gesellschaft ernsthaft daran gemessen worden, was sie über Liebe,
Verwandtschaft und Familie zu sagen hat.

Auf dem einen oder anderen Wege, in Auseinandersetzung eher mit dem einen
oder anderen seiner Vertreter gelangen die meisten feministischen Analysen, die
mir bekannt sind, zu dem Fazit, dass der Kommunitarismus trotz seiner auf den

ersten Blick vielversprechenden Rhetorik zu einem kaum adäquateren Verständnis
der familialen Gemeinschaft gelangt als sein liberaler Kontrahent. Beide Konzepte
gehen von der Familie als unproblematischer Gegebenheit aus - sei es, um
unbekümmert um seine private Grundlage den öffentlichen Bereich des Gesellschaftsgebäudes

nach den Prinzipien der Gerechtigkeit zu organisieren, sei es, um ebenso

unbekümmert die heile Welt der familialen Gemeinschaft zum Modell der guten
Gesellschaft zu machen. Donna Greschner resümiert das Ergebnis, zu dem auch
andere feministische Kritikerinnen gelangen: «Liberalism and communitaria-
nism... share an uncritical posture toward the «family»» (Greschner 1989: 131;

Sunstein 1989: 219). Die negative Bilanz zwischen Kommunitarismus und Liberalismus

ist ausgeglichen - und wieder einmal sitzt der Feminismus zwischen allen
Stühlen.

Fast ist es noch eine verharmlosende Verkürzung zu sagen, dass nur dem
Kommunitarismus und Liberalismus die Vernachlässigung der Familie gemeinsam sei.

Wahr ist vielmehr, dass es nicht eine einzige von Männern entwickelte moderne

politische Theorie gibt, der dieser Vorwurf zu ersparen wäre.

11 Zu allen genannten und weiteren Kritikpunkten an Walzer vgl. Nagl-Docekal 1993.

44



IV. Der blinde Fleck in der poUtischen Theorie

In seiner historisch angelegten Untersuchung zum «Strukturwandel der Öffentlichkeit»

verdeutlicht Jürgen Habermas die immense Bedeutung, die den in der
neuzeitlich-modernen Familie gemachten Erfahrungen zukommt für die Ausbildung
des spezifischen Begriffs von Öffentlichkeit, den er als die zentrale politische Kategorie

der Moderne ansieht.|;
Indem im Zuge der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise die

gesellschaftliche Arbeit und die mit ihr einhergehenden «Anstrengungen und
Abhängigkeitsverhältnisse» den häuslichen Bereich verlassen, wandelt sich der Sinn des

Privaten." Entlastet von den ökonomischen Aufgaben, die der alte oikos zu erfüllen

hatte, wird die moderne familiale Privatsphäre nun zum Ort «gesättigter und
freier Innerlichkeit» (Habermas 1990: 87). Der «Binnenraum der patriarchalen
Kleinfamilie» ist «der Ort einer psychologischen Emanzipation» (Habermas 1990:

109f.); hier entwickelt sich das Ideal «reiner Menschlichkeit». Habermas braucht
sich nicht den Vorwurf gefallen zu lassen, die Familie blind zu idealisieren. Er ist
sich der «Ambivalenz der Familie» bewusst; sie scheint ihm gleichzeitig «Agent der
Gesellschaft und doch auch in gewisser Weise die antizipierte Emanzipation von
der Gesellschaft zu sein» (Habermas 1990: 120). An vielen Stellen des Textes sind
seine Aussagen hin- und hergerissen zwischen dem einerseits von Freiheit und

Humanität der familialen Privatsphäre und dem andererseits der Scheinhaftigkeit
ihrer drei grossen humanen Ideale Liebe, Freiheit/Freiwilligkeit und Bildung.

Es fragt sich allerdings, warum es Habermas nicht gelingt, mehr Klarheit in diese

Ambivalenz zu bringen. Letzten Endes gelangt er zu einer bekenntnishaften
Entscheidung zugunsten des emanzipatorischen Wertes der Familie, ohne diese

Entscheidung wirklich gegen die von ihm selbst angeführten Zweifel begründen zu
können: «Wenn... die Bedürfnisse der bürgerlichen Gesellschaft das Selbstverständnis

der Familie als einer Sphäre der intim sich herstellenden Humanität arg
durchlöchern, so sind doch solche immerhin aus den Erfahrungen der Kleinfamilie
erwachsenden Ideen der Freiheit, der Liebe und der Bildung nicht Ideologie
schlechthin... Das Transzendieren der festgehaltenen Immanenz ist das Moment
Wahrheit, das bürgerliche Ideologie über Ideologie selbst hinaushebt; am
ursprünglichsten eben dort, wovon die Erfahrung der Humanität ihren Ausgang
nimmt: in der Humanität der intimen Beziehung der Menschen als blosser
Menschen im Schutz der Familie» (Habermas 1990: 112).

Mit seiner Auffassung der Familie steht Habermas in der Tradition der Frankfurter

Schule. Ähnlich wie er erkennt Max Horkheimer der familialen Privatsphäre

grosse Bedeutung für die Konstituierung des modernen Subjekts zu. Wie bei Ha-

12 «Das Selbstverständnis des öffentlichen Räsonnements ist spezifisch von solchen privaten Er¬

fahrungen geleitet, die aus der publikumsbezogenen Subjektivität der kleinfamilialen
Intimsphäre stammen» (Habermas 1990: 87).

13 Genau genommen wäre also der Strukturwandel der Öffentlichkeil ohne einen historisch gleich¬

zeitig stattfindenden und gleichermassen tiefgreifenden Strukturwandel des Privaten undenkbar.
Habermas spricht das zwar aus, aber auf den Titel seines Werkes ist dieser Sachverhalt ohne
Einfluss geblieben.

45



bermas ist auch bei Horkheimer das Bild der Familie durch eine tiefere Ambivalenz

gespalten, die letztlich jedoch ins Positive gewendet wird, so dass sich die

Vorbehalte und Zweifel in Glorifizierung auflösen. Auch Horkheimer gesteht zwar
auf der einen Seite zu, dass die Familie «häufig genug eine Agentur veralteter
sozialer Verhaltensmuster war», aber andererseits überwiegt für ihn der positive
Gesichtspunkt, dass «der Einzelne im Verhältnis der Generationen und Geschlechter

von anderen Möglichkeiten als jenen, die Arbeit und Beruf ihm offenliessen»,
erfahren konnte. «Als Kind, später als Liebender sah er die Wirklichkeit... aus
einer Distanz, die deren Gewalt milderte. Zwar war dieses Reich der Freiheit, das

ausserhalb des Betriebes begann, überlagert von den giftigen Dünsten der
gegenwärtigen und vergangenen Herrschaftsformen; aber es bildete ein privates Refu-

gium, eine Möglichkeit, die gesellschaftliche Funktion zu transzendieren, auf die
das Individuum infolge der Arbeitsteilung reduziert war» (Horkheimer 1988: 421).

Aus zwei eng miteinander verknüpften Gründen sind Habermas und Horkheimer

nicht in der Lage, die Ursachen für die Ambivalenz der Privatsphäre, die sie

wahrnehmen, vollständig zu erklären und adäquat mit ihr umzugehen.
Erstens werden die Ursachen des in der Privatsphäre unbestreitbar vorhandenen

Zwangs, durch den ihre Freiheit und Humanität zur Illusion bzw. zum ideologischen

Schein zu verkommen droht, nicht vollständig erfasst. Horkheimer ebenso

wie Habermas betrachten die Familie nur deshalb als Agentur von Herrschaftsverhältnissen,

weil «das Familienleben zu allen Zeiten die Gemeinheit des öffentlichen
reflektiert, die Tyrannei, die Lügen, die Stupidität der bestehenden Wirklichkeit»
(Horkheimer 1988: 424). Die «giftigen Dünste der gegenwärtigen und vergangenen
Herrschaftsformen», die die Atmosphäre der Familie beeinträchtigen, gelten ihnen
bloss als Spuren der ausserhalb der Privatsphäre stattfindenden gesellschaftlichen
Arbeit und der mit ihr verbundenen Besitz- und Herrschafts- bzw. Ausbeutungsund

Unterdrückungsverhältnisse.
Dass die Probleme von Herrschaft und Ausbeutung in einem Zusammenhang

stehen mit der Distribution von gesellschaftlicher Arbeit, ist nicht zu bestreiten.
Das Problem liegt vielmehr darin, dass Horkheimer und Habermas nur eine Art
von Arbeit kennen und als Quelle von Herrschaft und Ausbeutung benennen. So

wird «übersehen», dass «Anstrengungen und Abhängigkeitsverhältnisse» nicht nur
an der «produktiven», sondern auch an der «reproduktiven» Arbeit hängen. Wenn
Habermas behauptet, dass mit dem Austritt der produktiven Arbeit aus der
häuslichen Sphäre diese tendenziell zum Reich von Freiheit bzw. zur Domäne der sich

in ihr ungezwungen entfaltenden Innerlichkeit werde, dann übersieht er, dass es

nur eine Art gesellschaftlicher Arbeit war, die an diesem Punkt der geschichtlichen
Entwicklung das Haus verlässt: die überwiegend dem Mann zugeordnete «produktive»

Arbeit. Die hauptsächlich der Frau zugewiesene «reproduktive» Arbeit fand
und findet bis heute noch weitgehend in der Privatsphäre statt. Auch an dieser

reproduktiven Arbeit setzt ein Herrschaftsverhältnis zwischen Menschen an, nämlich

das der Privatsphäre endogene geschlechtsspezifische Herrschaftsverhältnis.
Wenn dessen Existenz und Eigengesetzlichkeit nicht erkannt wird, lässt sich die

Frage, warum die Familie ein Freiraum (von produktiver Arbeit) und doch nicht
wirklich ein Reich der Freiheit ist, nicht zureichend beantworten.

46



Insofern als die geschlechtsspezifisch verschiedenen Arten der Arbeit nicht
gesehen werden, bleibt notwendigerweise auch - und das ist der zweite Einwand -
die geschlechtsspezifisch unterschiedliche Situierung der Subjekte unberücksichtigt.

Die scheinbare Geschlechtsneutralität, mit der Horkheimer und Habermas
von Freiheit, Liebe und Bildung sprechen, von der reinen Humanität der
Privatsphäre, in der der Mensch ganz Mensch sein darf, macht die geschlechtsspezifisch

unterschiedliche Distribuierung dieser Güter nicht nur unsichtbar, sondern
sie privilegieren eben dadurch die Perspektive und Erfahrung des Mannes. Für
den Mann mag das private «Refugium, eine Möglichkeit [bieten], die gesellschaftliche

Funktion zu transzendieren, auf die das Individuum infolge der Arbeitsteilung

reduziert war». Für die Frau ist die familiale Privatsphäre der Arbeitsplatz,

auf den sie infolge einer als «natürlich» deklarierten und damit aus dem

gesellschaftstheoretischen Diskurs bereits vorgängig ausgeblendeten Arbeitsteilung

reduziert ist. Zwar wäre es gewiss übertrieben zu behaupten, dass die Frauen
an der Autonomie und Humanität der familial-privaten Sphäre keinerlei Anteil
hätten (dass sie daran Anteil hatten und haben, macht diese Konstellation erst
so stabil, wie sie sich zu sein erwiesen hat). Nicht übertrieben ist es hingegen,
darauf hinzuweisen, dass dieser Anteil in Art und Umfang beträchtlich vom Anteil

des Mannes unterschieden ist, jedenfalls beträchtlich genug, um der Erwähnung

wert zu sein, die er bei Habermas oder Horkheimer nicht findet. Das sowohl
von Horkheimer als auch von Habermas für schwer begründbar gehaltene, aber
dann doch letztinstanzlich verkündete Urteil, dass die familiale Privatsphäre eben
doch und allen Einschränkungen und Zweifeln zum Trotz wenigstens als Vorstufe
echter Emanzipation, als Vorschein wahrer Humanität gelten dürfe, bekräftigt
gleichsam theoretisch ex cathedra den Primat und die Präponderanz der Sicht des

Mannes.
Habermas merkt an einer Stelle (1990: 121) kritisch an, wie leicht im 18. Jh. die

Emanzipation des Privateigentümers mit der menschlichen Emanzipation schlechthin

verwechselt werden konnte; er verweist auf die verdienstvolle Einsicht des

jungen Marx in den Unterschied zwischen allgemein-menschlicher und politischer
Emanzipation. Auch den Schritt, den Hegel über Kant hinsichtlich der Auffassung
des Konzepts Öffentlichkeit hinausgeht, betrachtet Habermas mit Recht als
Fortschritt. Während Kant noch annimmt, dass der Begriff des Bürgers mit dem des

Menschen schlechthin zusammenfällt, und dass es eine Öffentlichkeit gibt, die «als
ein Prinzip der Aufklärung und als eine Sphäre der sich verwirklichenden
Vernunft» fungiert (Habermas 1990: 199), hat Hegel erkennen können bzw. erkennen
müssen, dass die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft durch Interessengegensätze
gezeichnet ist: «... seine [Hegels] Einsicht in den zugleich anarchischen und
antagonistischen Charakter dieses Systems der Bedürfnisse zerstört entschieden die
liberalen Fiktionen, auf denen das Selbstverständnis der öffentlichen Meinung als der
baren Vernunft beruhte. Hegel entdeckt ja die tiefe Spaltung der bürgerlichen
Gesellschaft, die «die von Natur gesetzte... Ungleichheit... nicht nur nicht
aufhebt, sondern zu einer Ungleichheit der Geschicklichkeit, des Vermögens und
selbst der intellektuellen und moralischen Bildung erhebt»» (Habermas 1990:

196f.). Mit anderen Worten: durch Hegel und Marx haben wir gelernt, dass es

47



nicht möglich ist, über den Bereich der bürgerlichen Gesellschaft zu sprechen, ohne
der Tatsache von Klassenunterschieden Rechnung zu tragen.

Ebenso wie die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft durch «immanente
Konflikte» geprägt ist und sogar an ihnen zu zerbrechen droht, so ist auch die bürgerliche

Familie ein Ort, an dem Menschen nicht in reiner Humanität und darin als

miteinander gleiche in Harmonie leben. Auch in der Familie sind die Mitglieder
unterschiedlich situiert, d.h. sie haben unterschiedliche Rollen und Funktionen, die
ausserdem nicht freiwillig gewählt werden, sondern zugewiesen sind, und die sich

nicht paritätisch und reziprok zueinander verhalten, sondern als Über- bzw.

Unterordnungsverhältnis organisiert sind. Daher kann die Sphäre der bürgerlichen
Privatheit genauso wenig ein Ort der reinen Liebe und wahren Gefühle sein, wie die

bürgerliche Öffentlichkeit die Verwirklichung der reinen Vernunft und der wahren
Moral erreicht. Beide Sphären sind durch Antagonismus gespalten.

V. Postscriptum

Postscriptum: In den letzten drei Jahrzehnten haben sich feministische Theoretikerinnen

um eine den Ort und die Belange von Frauen einbeziehende Rekonstruktion

so gut wie aller vorfindlichen gesellschaftstheoretischen Positionen bemüht.
Der Erfolg dieser Rekonstruktionsversuche ist begrenzt geblieben: Zum einen
haben sie einen feministischen Ansatz eher behindert als befördert, insofern als im
Prinzip übereinstimmende Theoretikerinnen an verschiedenen und zuweilen
zueinander widersprüchlichen Positionen ansetzen: Die «Gretchenfrage», welche
politische Theorie den ausrichtsreichsten Ausgangspunkt für eine feministische Revision

bildet, ist nach wie vor umstritten - und Anlass zu unnötigem Streit. Zum
anderen hat sich der männlich dominierte mainstream der politischen Theoriebildung

als erstaunlich intransigent erwiesen. Die feministische Kritik ist bei den

jeweiligen Sachwaltern der verschiedenen Theorien auf taube Ohren gestossen.
So kann etwa John Rawls trotz einer jahrelang aus feministischer Perspektive

um seine Theorie geführten Debatte in der Einleitung zu seinem 1993 erschienenen

«Political Liberalism» schlicht und einfach erklären, dass er auch in diesem neuen

(allerdings überwiegend ältere Aufsätze nur zusammenfassenden Buch) die Frage
nach der Gerechtigkeit der Familie bzw. in der Familie («justice of and in the

family») ausser acht lassen werde. Obzwar er sich also nicht zu einer Beschäftigung
mit diesen Fragen genötigt sieht, hält er sich gleichwohl für berechtigt und befähigt,

sie zu beurteilen: «... I do assume that in some form the family is just» (Rawls
1993: XXIX). In Rawls' Perspektive ist die Sache ja auch ganz einfach: das einmal
entdeckte liberale Prinzip der Gerechtigkeit braucht nur auf die verschiedenen

Problemfelder angewandt zu werden: «The same equality of the Declaration of
Independence which Lincoln invoked to condemn slavery can be involked to
condemn the inequality and oppression of women» (Rawls 1993: XXIX). Eine
solche Auskunft bedarf keines weiteren Kommentars!

Im Vergleich zu Rawls' vollkommen inadäquater Reaktion gebührt Habermas
relatives Lob. In einem ähnlichen Kontext, nämlich in einer neuen Einleitung zu

48



einem alten Text, eben der hier diskutierten Untersuchung «Strukturwandel der
Öffentlichkeit«, sieht Habermas sich veranlasst, der «Frauenfrage» wenigstens die
Ehre der Erwähnung widerfahren zu lassen. Das geschieht in einer etwas ausführlicheren

und auch informierteren Weise als bei Rawls. Von Carol Pateman hat
Habermas etwas gelernt: «Anders als die Institutionalisierung des Klassenkonflikts
greifen... Veränderungen des Geschlechterverhältnisses nicht nur ins ökonomische

System, sondern in den privaten Kernbereich des kleinfamilialen Binnenraumes

sein. Daran zeigt sich, dass die Exklusion der Frauen für die politische
Öffentlichkeit auch in dem Sinne konstitutiv gewesen ist, dass diese nicht nur kontingenterweise

von Männern beherrscht wurde, sondern in ihrer Struktur und in ihrem
Verhältnis zur Privatsphäre geschlechtsspezifisch bestimmt gewesen ist» (Habermas

1990: 19). Allerdings kann auch Habermas der Versuchung nicht widerstehen,
die Frage nach dem geschlechtsspezifischen Herrschaftsverhältnis letztlich doch
wieder auf ein Anwendungsproblem zu reduzieren: Die neu errungene Einsicht
«dementiert freilich nicht die ins Selbstverständnis der liberalen Öffentlichkeit
eingebauten Rechte auf uneingeschränkte Inklusion und Gleichheit, sondern
nimmt sie in Anspruch» (1990: 20). Für Habermas «beweist» die Inanspruchnahme

von Prinzipien der Gleichheit und Gerechtigkeit, dass die feministische

Herausforderung den (von ihm als flexibel charakterisierten) Rahmen des öffentlichen

Diskurses nicht sprengt, sondern transformiert. Worin die Transformation
dann eigentlich besteht, bleibt offen. Für Habermas hat sich die Sache erledigt: Der
«Strukturwandel der Öffentlichkeit» hat eine neue Einleitung; der alte Text kann
unverändert wiederabgedruckt werden.

Wohl ist es recht, aber eben auch in der doppelten Bedeutung des Wortes

«billig», sich über die Intransingenz, Inkompetenz und Impertinenz solcher Art
männlichen Umgangs mit den Problemen des Geschlechterverhältnisses und den

Ergebnissen feministischer Theorie und Praxis nur zu empören. Neben der Empörung

bzw. über sie hinaus lässt sich freilich auch etwas lernen, nämlich dass die
Versuche, vorfindliche politische Theoriegebäude so um- und auszubauen, dass

beide Geschlechter gleichermassen darin Platz finden, zum Scheitern verurteilt
sind, solange und sofern sie nicht zu einem neuen Verständnis aller Strukturen der
Gesellschaft und damit zu einem Paradigmenwechsel politischer Theoriebildung
führen. Auf der Ebene des gesellschaftlichen Handelns hat sich längst gezeigt, dass

sich mit dem Rezept «add women and stir» kein tiefgreifender Wandel vollziehen
lässt; für die Theorie der Gesellschaft gilt entsprechendes. «A theory of... the

public sphere cannot simply «ignore» women and be subsequently «corrected» by
their reinsertion into the picture from which they were missing. Women's absence

points to some categorial distortions within these theories; that is to say, because

they exclude women these theories are systematically skewed. The exclusion of
women and their point of view is not just a political omission and a moral blind
spot but constitutes an epistemologica! deficit as well» (Benhabib 1992: 13).

Am Beginn eines Paradigmenwechsels steht ein Perspektivenwechsel, eine
Revolution, das heisst eine Umdrehung, der Denkart: nicht länger geht es darum, wie
die Frage des Geschlechterverhältnisses sich in eine bestimmte politische Theorie
einschreiben lässt, sondern umgekehrt, wie eine politische Theorie geschrieben

49



werden muss, damit sie eines der grundlegendsten gesellschaftlichen Verhältnisse
zutreffend zu verstehen und zu beschreiben imstande ist. Diese Frage ist längst
nicht mehr nur als «Frauenfrage», als Frage der Gerechtigkeit gegenüber Frauen,
zu marginalisieren und ghettoisieren - sondern es geht um das Problem einer
adäquaten, umfassenden und realitätstüchtigen Theorie der Gesellschaft.

Bibüographie

Benhabib, Seyla / Cornell, Drucilla 1987. «Beyond the Politics of Gender» S. 1-15 in Feminism as

Critique hrsg. von Seyla Benhabib und Drucilla Cornell. Cambridge/Oxford: Polity Press.

Benhabib, Seyla 1992. Situating the Self. Gender. Community and Postmodernism in Contemporary-
Ethics. New York: Routledge.

Eisenstein, Zillah 1986. The Radical Future of Liberal Feminism. Boston: Northeastern University
Press.

Friedman, Marilyn 1989. «Feminism and Modern Friendship: Dislocating the Community», Ethics
99: 275-290

Greschner, Donna 1989: «Feminist Concerns with the New Communitarians: We Don't Need
Another Hero», 199-150 in Law and the Community The End of Individualism9 Hrsg. von Allan
Hutchinson und Leslie Green, Toronto: Carswell.

Habermas, Jürgen 1990. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategone der
bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt: Suhrkamp (19. Aufl., unveränd. Nachdruck der ersten
Aufl. 1962).

Horkheimer, Max 1988. «Neue Kunst und Massenkultur» (1941), 419-438 in: Ders.. Gesammelle
Schriften Bd. 4, 1936-1941. Frankfurt: S. Fischer.

Jaggar, Alison 1983. Feminist Politics and Human Nature. Totowa, NJ/Brighton: Rowman &
Littlefield.

Nagl-Docekal, Herta 1993. «Die Kunst der Grenzziehung und die Familie», Deutsche Zeitschrift
für Philosophie 6: 1021-1033.

Okin, Susan Moller 1989. Justice. Gender, and the Family. New York: Basic Books.
Olsen, Frances 1991. «A Finger to the Devil», Dissent: 311 ff.
Rawls, John 1993. Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

Rössler, Beate 1992a. «Gemeinschaft und Freiheit. Zum problematischen Verhältnis von Feminismus

und Kommunitarismus», S. 74-85 in Kommunilarismus in der Diskussion. Hrsg. von Chn-
stel Zahlmann. Berlin: Rotbuch.

Rössler, Beate 1992b. «Der ungleiche Wert der Freiheit. Aspekte feministischer Kritik am Liberalismus

und Kommunitarismus», Analyse & Kritik 14: 86-113.
Sandel, Michael 1982. Liberalism and the Limits ofJustice. Cambridge University Press.

Schwab, Dieter 1975. Artikel «Familie», S. 253-301. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Hrsg. von Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck. Bd. 2. Stuttgart: Klett-Cotta.

Sunstein, Cass 1989. «Introduction: Notes on Feminist Political Thought», Ethics 99: 219-228.
Tapper. Manon 1986. «Can a Feminist Be a Liberal?», Australasian Journal ofPhilosophy. Supplement

to vol. 64: 37-47.
Walzer, Michael 1983. Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality. New York: Basic

Books.
Walzer, Michael 1990. «The Communitarian Critique of Liberalism», Political Theory 18/1: 6-23.
Young, Iris Marion 1990. «The Ideal of Community and the Politics of Difference», 300-323 in:

Feminism / Postmodernism. Hrsg. von Linda Nicholson, New York/London: Routledge.

50


	Die politische Theoriediskussion der Gegenwart in einer feministischen Perspektive

