Zeitschrift: Annuaire suisse de science politique = Schweizerisches Jahrbuch fur
Politische Wissenschaft

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Politische Wissenschaft
Band: 13 (1973)

Artikel: Idéologie et reconnaissance

Autor: Ossipow, William

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-171845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-171845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IDEOLOGIE ET RECONNAISSANCE

par William Ossipow

Assistant au Département de science politique et a la chaire d’Histoire
des doctrines politiques, Université de Genéve

Idéologie et reconnaissance

Ce travail a pour but de présenter, puis de discuter briévement la théorie
althussérienne de I'idéologie qui se veut le développement scientifique des jalons
posés en ce domaine par Karl Marx. Dans une premiére partie, nous exposerons
le plus fidélement possible cette pensée difficile en prenant pour base certains
textes du Pour Marx, de Lire le Capital et d’un article paru en 1970 dans la revue
La Pensée' . Dans une deuxiéme partie, nous commenterons certains aspects de
cette théorie, nous en dégagerons les difficultés. Finalement nous tracerons
quelques perspectives susceptibles de stimuler une recherche dans le domaine de
la science politique.

On le sait, une des grandes préoccupations de Louis Althusser est de présenter
Marx comme le fondateur d’une nouvelle science, le matérialisme dialectique. Il
propose une interprétation de 'oeuvre de I’auteur du Capital, en établissant une
périodisation qui ponctue I’évolution marxienne de ses origines idéologiques a
son aboutissement scientifique.

Ce projet suppose évidemment d’étre au clair sur la différence existant entre
une pensée idéologique et une pensée scientifique. C’est & quoi s’applique la
théorie qui va étre exposée maintenant.

La pensée althussérienne assigne deux fonctions, d’inégale importance, 4 ce
qu’elle appelle la ,pratique idéologique”: une fonction sociale et une fonction
de connaissance:

,3ans entrer dans le probléme des rapports d’une science & son passé
(idéologique), disons que I'idéologie comme systéme de représentations se
distingue de la science en ce que la fonction pratico-sociale 'emporte en elle sur
la fonction théorique (ou fonction de connaissance)”? .

Nous allons examiner successivement les mécanismes de ces deux fonctions.

1 Louis Althusser, Pour Marx, Paris, 1966; Louis Althusser Etienne Balibar, Lire le Capital,
2 vol., Paris, 1968; Louis Althusser, ,Idéologie et appareils idéologiques d’Etat,” La
Pensée, No 151, juin 1970, pp. 3—38. Ces trois ouvrages recevront dans les notes suivan-
tes les signes PM, L(' et LP.

2 PMp. 238.

179



1. La fonction de connaissance

Le probléme est de savoir par quels moyens la pratique idéologique peut, en
dépit de son manque de rigueur scientifique, produire des ,,connaissances” (ou
ce qui est considéré provisoirement comme telles). Pour Althusser, une théorie
est idéologique lorsque la réponse donnée a un probléme déterminé n’est pas
produite par le mécanisme de la démonstration scientifique mais ,,imposée par
des instances et exigences extra-théoriques (par des ,,intéréts” religieux, moraux,
politiques ou autres) . . .3

Bien qu’elle soit imposée de 'extérieur, cette réponse s’intégre néanmoins
harmonieusement dans ’ensemble théorique et en assure la cohérence, car elle
correspond a la question posée, elle lui est adéquate. La question a en effet été
taillée artificiellement en fonction et en mesure de la réponse.

Althusser s’en prend violemment a la philosophie classique de la connaissance,
discours typiquement, idéologique selon lui. De fait, si I’on développait la thése
de Descartes, mentionné au passage, du Dieu caution de I’évidence, il serait
difficile de ne pas donner raison au philosophe marxiste . . .

Dans I'idéologie, c’est a la fois la question et la réponse qui sont ,,biaisées” de
maniére d pouvoir coincider I'une avec ’'autre. Cette dialectique d’une question
mal posée et d’une réponse mal pensée, Althusser ’appelle reconnaissance ou,
reprenant une formule de Jacques Lacan, relation spéculaire duelle.* Rappelons
que spéculaire renvoie étymologiquement & miroir. La connotation est alors
double: on pense au texte de Lacan sur le stade du miroir®, une des étapes
primitives du développement de I’enfant, la phase narcissique. L’idéologie est
alors le stade du miroir de la science ou sa ,,préhistoire”” comme Althusser aime a
le répéter. La spécularité renvoie aussi a la notion de reflet, un des pivots de la
théorie marxiste traditionnelle de I'idéologie. Ainsi est assuré le passage de la
formulation orthodoxe a la formulation scientifique.

Pour Althusser toute pratique posséde un effet propre. Celui de la pratique
scientifique est la connaissance, tandis que celui de I'idéologie est la méconnais-
sance® , terme repris, lui aussi, de Lacan.

2. La fonction sociale de l'idéologie

Il a déja été dit que la fonction sociale est plus importante que la fonction de
connaissance. Une thése centrale en explicite le mécanisme: ,, . . . toute idéologie

a pour fonction (qui la définit) de ,constituer” des individus concrets en

sujet”.”

LCp.62.

LC pp. 62-63.

J. Lacan, Ecrits I, pp. 89.
LCp.92.

LPp. 29,

N AW

180



Le systéme théorique de I'idéologie s’adresse aux individus et en fait des
sujets. On peut comprendre aisément cette fonction si 'on prend comme modéle
le systéme juridique: ceux a qui le droit s’applique sont les sujets de droit, les
personnes physiques ou morales.

Dans un autre passage, Althusser use d’'une terminologie aux teintes personna-
listes: ,toute idéologie interpelle les individus concrets en sujets concrets . . .”.%

Althusser illustre ses théses de quelques exemples. Imaginons un homme qui
marche dans la rue et qui est soudain interpelé par l'injonction ,hé, vous,
la-bas! ” L’homme se retourne, car il sait que la parole lui est adressée, a lui
personnellement. Il se reconnait comme le sujet de linterpellation. Un autre
exemple illustre mieux encore ce mécanisme: un enfant va bientdt naitre. On lui
donnera un prénom: son pére lui transmettra son nom. Avant méme sa
naissance, I’enfant a déja son identité constituée et se trouve étre un individu
nommé, identifiable, personnalisté: en un mot, un sujef. Un dernier exemple
pousse plus loin les conséquences de l’interpellation. Althusser compose un
discours idéologique de type religieux.® Les paroles sacrées s’adressent 2
I'individu, fixent son nom au cours du rituel baptismal, lui rappellent sa
dépendance a I’égard du Créateur et lui indiquent sa place au sein de la société
terrestre. L’individu interpelé reconnait que les paroles lui sont bien adressées
personnellement et accepte de se trouver & I’endroit désigné. Ainsi I'interpella-
tion transforme I'individu en assujetti et provoque son asservissement a I’ordre
politique et social dominant.

Le mécanisme de la fonction religieuse est donc aussi une reconnaissance.
Althusser ajoute que I’'idéologie religieuse montre bien I'exigence d’un sujet
unique et ultime, origine de l’interpellation, source des paroles et image idéale
des multiples sujet concrets, eux-mémes ,,créés a I’'image de Dieu”. On retrouve
le caractére de spécularité, de renvoi en miroir d’une image, d’'une identité. Tout
un réseau de reconnaissances réciproques lie les sujets et assure un assujettisse-
ment généralisé et accepté.

La reconnaissance spéculaire a donc deux effets consécutifs 3 ses deux
fonctions: la méconnaissance et I’asservissement. Althusser régle ici ses comptes
avec l'idéologie, et en particulier avec cette forme d’idéologie qu’est I’huma-
nisme, qui tente de faire de I'individu une personne unique et irremplagable.

3. Pratique sociale et idéologique

Jusqu’d maintenant nous avons décrit I'idéologie dans son mécanisme: la
reconnaissance spéculaire, et dans ses fonctions: produire la méconnaissance et
produire I’asservissement. Cet exposé de la théorie althussérienne doit cependant
étre complété par celui de la place qu’occupe la pratique idéologique par rapport
aux autres pratiques humadines.

8 LCp.30.
9 LPpp.33.

181



Voyons tout d’abord la définition générale du concept de pratique chez
Althusser: ,,Par pratique en général nous entendrons tout processus de transfor-
mation d’une matiére premiére donnée déterminée, en un produit déterming,
transformation effectuée par un travail humain déterminé, utilisant des moyens
(de ,,production’) déterminés”.'® Cette définition, qui généralise le langage
économique, s’applique a toutes les activités sociales. Répudiant la distinction
scolastique de I’action et de la contemplation, Althusser affirme au contraire , le
primat de la pratique”. !' Cependant cette préeminence ne doit pas étre
comprise comme un pragmatisme vulgaire. Car la pratique, dans sa généralité,
minclut en soi la possibilité de la particularité”.'? Et trés subtilement, par un
accouplement a premiére vue contradictoire, l'activité théorique elle-méme
devient une variété de la partique humaine: la pratique théorique.

La pratique sociale, la plus générale, est comme un genre comprenant diverses
especes particuliéres. Althusser les énuméres: la pratique économique (détermi-
nante en derniére instance), la pratique politique, la pratique idéologique et
enfin la pratique théorique.

Althusser a donc posé, avec toute la netteté désirable, le principe d’une
distinction des pratiques sociales en général'* et en particulier la pratique
idéologique d’une part (droit, morale, religion) et la pratique théorique de
’autre.

Toute distinction se fait en fonction d’un critére. Celui que retient ici
Althusser est celui de I'objet, de la matiére transformée. La pratique économique
transforme la nature en produits d’usage; la pratique politique transforme les
rapports sociaux en de nouveaux rapports sociaux; la pratique idéologique
transforme la ,conscience” des hommes. Quant d la pratique théorique, sa
matiére est constituée par , les représentations, les concepts, les faits”. !*

De cette classification, retenons & nouveau la distinction opérée entre
idéologie et théorie, au niveau de leur objet. Cependant deux considérations
viennent détruire cette thése. Premiérement, la confusion des objets est vite
rétablie. Althusser affirme sa méfiance 4 I'’égard du concept de conscience
(matiére transformée par I'idéologie), méfiance causée par ,la problématique
idéaliste antérieure 4 Marx”.® 1l passe alors & une définition de I'idéologie
comme ,,systéme de représentations (images, mythes, idées ou concepts selon les
cas)”.!? La différence avec I’objet de la pratique théoretique (représentations,
concepts, faits) devient nulle.

Deuxiémement, la distinction entre pratique idéologique et pratique théo-
rique s’efface losqu’Althusser affirme ,,dans sa forme la plus générale, la pratique

10 PM p. 167.

11 LCp. 71.

12 PM p. 167.

13 PM p. 168.

14 Voir aussi LC p. 70.
15 PM p. 168.

16 PM p. 239,

17 PM p. 238.

182



théorique ne comprend pas seulement la pratique théorique scientifique, mais
également la pratique théorique préscientifique, c’est-a-dire idéologique . . .”. 18

La théorie althussérienne hésite donc etre deux classifications opposées des
pratiques sociales. La premiére tendrait a faire de I'idéologie une activité
non-théorique, la deuxiéme a en faire une activité théorique mais non-scienti-
fique. Plus fondamentalement, ce sont deux conceptions de I'idéologie que se
superposent continuellement de maniére peu cohérente: une conception exten-
sive qui en fait I’équivalent du concept de culture et qui est définie par les termes
de ,systéme de représentations’” ou ,,d’objets culturels”. La conception restric-
tive au contraire pose simplement 1’idéologie comme théorie préscientifique ou
non-scientifique.

Tout ce probléme peut paraitre sans importance. Ce serait oublier quelles
sont, selon I'auteur du Pour Marx, les deux fonctions de I'idéologie: méconnais-
sance et asservissement. Accepte-t-on la conception extensive, c’est alors la
culture tout entiére qui est frappée d’une marque honteuse. En revanche la
conception restrictive, 'idéologie en tant que systéme théorique non-scienti-
fique, permet une précision beaucoup plus grande. Au sein de la catégorie
générique de pratique théorique, la science se caractérise par les formes de la
démonstration '® et I'idéologie par la reconnaissance spéculaire.

Malheureusement, Althusser ne choisit pas entre I'une ou l'autre de ces
conceptions, mais passe de I'une a I'autre au gré de ses besoins. Ainsi lorsqu’il
énonce sa fameuse thése sur le caractére ,,étemnel” de I'idéologie, sur sa nécessité
absolue méme dans la société communiste ?°, il soutient un paradoxe qui se
résout simplement en remplagant le mot idéologie par celui de culture.

Ces difficultés théoriques sont dues au fait qu’Althusser enferme toute la
problématique en une alternative exhaustive: science ou idéologie, connaissance
ou méconnaissance. Il n’y a pas moyen d’y échapper.

IL
1. Idéologie et superstructure sémiologique

L’hésitation entre une conception extensive de ’idéologie et une conception
restrictive témoigne d’un embarras sur la nature méme du phénoméne, sur sa
maniére d’étre. Pour Althusser, I'idéologie est une réalité, quelque chose qui
existe, matériellement, et cependant différemment qu’un ,,pavé ou un fusil”.
Elle n’existe que pour représenter les rapports vécus des hommes a leurs
conditions réelles d’existence. *!

18 PM p. 168.

19 LC p. 72 et 83.
20 PM pp. 238/9.
21 LP pp. 26/27.

183



Althusser est aux prises avec la difficulté de trouver le concept adéquat au
mode d’existence de Iidéologie, nous dirions de la culture en général. Celle-ci est
une réalité. Elle n’existe pas comme un simple objet matériel. Elle existe, mais
uniquement pour représenter la réalité. Ce concept, pourtant, les sciences
humaines I'ont abondamment développé: il s’agit du signe. Dans sa généralité, la
culture est un systéme de signes. Comme le dit U. Eco ,,dés qu’il y a société,
toute fonction se transforme automatiquement en signe de cette fonction. Cela
est possible 4 partir du moment ol on se trouve en présence d’une culture. Mais
il y a ,,culture” seulement parce que cette transformation est possible”. %

Si Althusser n’arrive pas a poser de fagon cohérente I'unité de la science et de
la culture, et en méme temps leur différence, c’est faute de n’avoir pas eu recours
a cette notion centrale des sciences sociales actuelles.

L’ensemble des signes produits forme un univers qui représente la réalité, qui
la double en la hissant au niveau d’une autre réalité. Le signe introduit ainsi une
dimension dans I’opacité des choses et des pratiques, celle de la représentation et
de la signification.

Althusser répudie la notion marxiste traditionnelle de superstructure idéolo-
gique, parce que trop descriptive, trop métaphorique.” Cependant, si le signe
introduit véritablement une nouvelle dimension dans le réel, la métaphore de
superstructure conserve quelque valeur, puisqu’elle laisse entrevoir ce dédouble-
ment des choses en leurs signes. La culture en général, I’ensemble de I'univers de
la représentation et de la signification, nous I’appelerons volontiers la superstruc-
ture sémiologique.

I est évident que cet univers doit étre analysé de maniére a le différencier de
Pintérieur. Si sa matiére générale est le signe, celui-ci est susceptible de prendre
des formes trés différentes: images, gestes, sons mélodiques, mots, discours. On
pourrait aussi imaginer des distinctions tirées des effets recherchés par les
différents systémes sémiologiques: effet esthétique, effet de connaissance, effet
de communion, effet de domination, etc.

La réalité sociale est un mixte ol se mélangent perpétuellement diverses
dimensions: la pratique se double automatiquement du discours sur cette
pratique. Ainsi 'activité économique s’accompagne de I’idéologie économique
ou de la science économique, ou encore d’un mélange des deux. En fait, I'univers
sémiologique a la propriété d’étre coextensif a toutes choses et a toutes
pratiques.

Seule une étude trés précise de chaque systéme sémiologique, de sa structure,
de ses effets, permettra d’établir une classification cohérente des pratiques
humaines sur les signes. Une chose est certaine, c’est que la superstructure n’est
pas réductible a la dichotomie idéologie-science. Car, pour prendre les cas les
plus évidents, ou iraient alors se loger des systémes tels que la musique, la
peinture, la danse?

22 U. Eco, La structure absente, Paris, 1972, p. 27.
23 LPp.9.

184



Au risque de paraitre simplifier 4 outrance, traduisons I’expression de
,reconnaissance spéculaire” par deux termes correspondant aux deux effets
idéologiques mis en lumiére par Althusser: préjugé et prédestination. L’idéologie
est alors un systéme, de nature théorique, fonctionnant i I'aide de signes
socialement reconnus et non critiqués par la science. En outre, ce systéme a la
propriété de déterminer par avance la place de I'individu dans la structure des
relations sociales.

Ce qui est commun au préjugé et a la prédestination, c’est la présence d’un
discours toujours déja-la  , préalable, auquel on ne peut pas plus échapper qu’au
péché originel. Le préjugé impose la conclusion d’une recherche avant méme que
la question soit posée. La prédestination fixe avant tout choix individuel
Iidentité de chacun et sa destinée sociale.

Cette conception (restrictive) de I'idéologie est la contribution d’Althusser 3
la délimitation d’une des régions de la superstructure sémiologique. Elle a
’avantage de rendre possible I’autonomie d’autres systémes, qui ne seront pas
automatiquement dévalués par les effets de méconnaissance et d’asservissement
qui hypothéquent I'idéologie. Cela n’exclut pas du reste le phénoméne de
I'imprégnation de ces autres systémes par I'idéologie: I'art, la science, le droit, la
religion, la littérature peuvent chacun se dédoubler en une idéologie de I’art, de
la science, etc. Cela tient aux vertus du langage qui est, de tous les systémes
sémiologiques, le plus extensif.

Comme le monde physique, I'univers des signes précéde I'individu, ’enve-
loppe .de sa naissance a sa mort, fait partie intégrante de la réalité humaine.
Althusser I'a du reste parfaitement compris lorsqu’il dit: ,l’homme est par
nature un animal idéologique”.?% (Nous comprenons maintenant cette proposi-
tion comme ,J’homme est un animal culturel”). La démonstration de 1’auteur de
Lire le Capital prouve cependant que I'individu est autant déterminé par la
culture dominante que par les facteurs purement matériels de ses conditions
d’existence. En démontrant cela, Althusser infléchit la théorie marxiste tradi-
tionnelle dans un sens assez proche de celui d’'un Michel Foucault par exemple.

2. Reconnaissance et pratique symbolique

Dans sa théorie de la reconnaissance, Althusser utilise les deux valeurs
sémantiques de ce terme: identification et acceptation. L’individu déchiffre son
identité dans les paroles qui lui sont adressées par I’idéologie et accepte cette
détermination. Le processus est identique a celui de ’accusé qui se reconnait
coupable a la lecture du jugement. La reconnaissance ainsi congue est essentielle-
ment une acceptation, une action de soumission, une passivité. Dans le Pour
Marx il est du reste précisé que les structures idéologiques sont des ,,objets

24 LPp.32.
25 LPp. 29.

185



culturels pergus-acceptés-subis”, imposés a ,l'immense majorité des
hommes” %

Si la relation de reconnaissance est passive, comment faut-il comprendre la
notion de pratique (culturelle ou idéologique)? En d’autres termes, si les
hommes subissent les signes, comment peuvent-ils les transformer?

Il est intéressant & ce propos d’examiner plus en détails le mécanisme de
I'idéologie. Althusser établit une distinction entre individu et sujet. Seul
’individu pour lui est réel, que ’on pourrait définir, selon I’expression de Robert
Musil, comme ,’homme sans qualités’. Toutes les déterminations supplémentai-
res, tous les noms qu’on peut lui donner, transforment I’individu en sujet, mais
sont, par nature, idéologiques. ,,Pierre”, ,citoyen”, ,enfant de Dieu”, ,,ouvrier”,
tout cela est imposé par un discours sur lequel I'individu n’a pas de prise, qui lui
préexiste et I’enveloppe, pour finalement ’asservir. Le mécanisme de I'idéologie
est donc celui d’une nomination. La reconnaissance est l'identification, par
I’individu, de sa personnalité dans les noms qu’on lui donne et ’acceptation de
cette identité et de la destinée sociale qui lui est attachée. Le sujet est 'individu
qualifié par cette nomination et asservi au systéme d’ou elle procéde. Prédestina-
tion marquée dans le nom: ,,Tu es Pierre . ..”. Ll

Au niveau purement théorique aussi, le mécanisme de la reconnaissance
spéculaire, ou du préjugé, est celui d’'une nomination. En ce sens, I’idéologie est
,le redoublement d’un mot par la magie d’un autre””?®, comme lorsqu’on
affirme que le malheur des hommes est causé par le péché.

L’idéologie est une alchimie verbale qui permet I’asservissement des hommes a
des roles sociaux déterminés. Elle crée, par la nomination, des symboles,
c’est-a-dire un lien entre un nom et une chose. Reconnaitre, c’est accepter ce lien
soit comme objectif, soit comme nécessaire, soit comme désirable.

La pratique idéologique, en un premier sens, trés pauvre, serait la simple
reconnaissance par les sujets. En un second sens, elle serait I'utilisation, la
manipulation des symboles déja-la, par une poignée de maitre des signes. En un
troisiéme sens, on pourrait concevoir la pratique idéologique comme les
opérations de transformations intérieures au systéme, sa réorganisation interne:
par exemple le travail théorique qui conduit la doctrine politique du libéralisme
au néo-libéralisme, ou celle du racisme de Gobineau a Hitler puis 4 Vorster.

Mais cette pratique opére toujours au sein d’une symbolique déja-la,
préexistante. Il y a, au moins d’un certain point de vue, une passivité a I’égard du
systéme. Peut-on cependant généraliser ce phénoméne i I’ensemble de la
superstructure sémiologique, 4 I'univers des signes dans son entier?

Cela revient a se demander s’il existe des pratiques opérant sur des symboles
,,pas encore-la”, ou s’il est possible, au moins, de parer i I’assujettissement
idéologique.

26 PM p. 240.
27 LP pp. 32-34.
28 LCp. 81.

186



Althusser fournit lui-méme le premier élément de réponse: la pratique
scientifique marque le passage d’un systéme théorique idéologique a un systéme
théorique défini par les formes de la démonstration, c’est-a-dire a la science. Mais
ce passage n’est possible qu’au prix d’une ,,rupture épistémologique”. %

Nous voudrions ici simplement suggérer deux autres éléments de réponse sans
entreprendre une analyse détaillée. Tout d’abord ce que I’on appelle la contesta-
tion indique clairement le refus de la reconnaissance. Les symboles déja-1a, les
liens tissés entre les choses et leurs noms, leur imposition 4 des groupes sociaux,
tout peut étre récusé par lattitude contestataire. Lorsque le lien symbolique
n’apparait plus justifié, lorsque le discours n’arrive plus 4 rendre raison de ce
symbolisme, de cette nomination, le systéme des signes n’est plus reconnu et
risque de ressembler a un drapeau flottant sur une terre désertique.

Mais la contestation, si elle mine un systéme existant, déja donné, ne peut par
elle-méme que créer un vide. En revanche, la création symbolique propose des
systémes nouveaux, inédits. Ce que la science est & Il'idéologie au niveau
théorique, toute pratique créatrice peut I’étre a4 son niveau. L’individu, ou le
groupe, devient alors maitre des signes par lesquels il est reconnu. Le lien établi
par la nomination se justifie par son caractére électif.

Le modele le plus immédiat de cette création symbolique est la pratique
artistique. L’individu n’est plus sujet en vertu d’une symbolique déja-1a et subie,
mais le devient par sa maitrise des symboles. Il établit son identité en
manifestant les signes qui lui apparaissent essentiels pour étre reconnu. La
reconnaissance, qui était acceptation du systéme par le sujet, devient I’accepta-
tion par le systéme social d’un sujet, individuel ou collectif, qui a choisi d’étre ce
qu’il est.

Il va sans dire que cette reconnaissance, inversée par rapport a la spécularité,
ne va pas sans lutte. Elle est méme inconcevable sans lutte. Car la création
symbolique s’inscrit toujours sur une toile de fond préexistante, cohérente, et
qui a pour elle I’avantage d’avoir été déja reconnue. La reconnaissance est le
terme d’un processus de manifestation des signes, et d’affrontement avec le
déja-la.

Toute création symbolique modifie le systéme dans lequel elle s’inscrit.
Lorsque, par exemple, un nouvel Etat est reconnu par la communauté internatio-
nale, celleci est automatiquement transformée. Lorsqu’un droit est reconnu a un
groupe social, le systéme politique s’altére, ne serait-ce qu’imperceptiblement.

A chaque fois, la création symbolique est un événement dans I’histoire:
rupture au sens d’Althusser entre une pensée 4 base de préjugé et une pensée
scientifique; folie au sens de saint Paul pour qui le symbole de la croix ne
pouvait étre reconnu par le monde; subversion, au sens ou I’entend un Roland
Barthes, d’une déviation par rapport d la norme.

29 LC p. 53.

187



II1. Perspectives de science politique

La dimension sémiologique doit permettre d’étudier un certain nombre de
phénomeénes politiques, que nous nous contentons de mentionner en conclusion.
1. Un systéme discursif procéde par nomination des choses et des pratiques. Un

ordre du monde est ainsi créé par le langage qui, s’il est accepté socialement,

fonde I'objectivité d’un régime et sa stabilité. Ainsi les constitutions et les lois
sont le fondement des Etats modernes et procédent d un partage entre
citoyens et non-itoyens, éligibles et non<ligibles, etc.

2. Les divers régimes politiques attribuent une importance trés grande, mais
parfois trés opposée, au discours.

Les régimes libéraux ont organisé leur fonctlonnement comme un foire aux
symboles. La compétition partisane, fondée sur la liberté d’expression, la liberté
d’association et le suffrage universel, consiste en une concurrence idéologique ou
les symboles agissent comme stimulus sur I’électeur.

Les régimes totalitaires sont basés sur le principe qu’il n’existe qu’un seul
discours qui est la vérité de ’ordre politique.

Il y a donc une économie symbolique dont il doit étre possible d’étudier les
lois de concurrence, de monopole, de reproduction, etc. Dans le régime de
concurrence en particulier, il serait intéressant d’analyser le retentissement sur
chaque discours de son affrontement avec les autres.

3. Quelle que soit la place accordée au discours dans les régimes politiques, les
acteurs politiques ont souvent recours a d’autres , moyens d’expression”.
Dans la marge du fonctionnement politique domestiqué, d’autres systémes de
signes prennent le relai du discours devenu impuissant: gréves, barricades,
matraquages, greéves de la faim, attentats, absentéisme.

Cela pose, pour chaque régime, les limites du discours: sa dévaluation par le
jeu de la concurrence dans les démocraties libérales; son refoulement dans les
régimes a monopole.

4. Le déjada, la toile de fond préexistante fondée sur la constitution, les lois, les
institutions, la tradition, le monde objectif et reconnu, tout cela recéle une
menace virtuelle: la capacité de création symbolique d’un groupe social qui
récuserait la prédestination et se mettrait a faire I’histoire en produisant ses
signes de reconnaissance.

Nous avons vu qu’Althusser distingue deux fonctions de I'idéologie: sa
fonction de connaissance et sa fonction sociale, cette derniére étant plus
importante que la premiére. Par 14, I'idéologie se définit comme discours du
pouvoir, finalisé par I’assujettissement des individus.

Dans la mesure ol I’on est attentif a I’effet de connaissance, on peut dire, en
reprenant une terminologie appartenant 3 un autre registre, qu’il est porteur
d’informations. Dans la mesure, au contraire, ol il se fait I'instrument d’un
projet politique, le discours est action, il agit sur les individus pour obtenir I’effet
recherché, leur soumission. Il y a donc, 4 I'intérieur méme du discours, deux
composantes, information et action, et une relation entre elles.

188



Une illustration de ce phénoméne peut étre donnée en prenant I’exemple du
discours publicitaire. Ses détracteurs s’insurgent contre I’asservissement pro-
voqué par le message promotionnel qui vise a transformer I'individu en
sujet-consommateur, Par 14, ils contestent la fonction sociale, au sens althus-
sérien, de la publicité. A 'opposé, les publicitaires rétorquent que leurs messages
ont une indéniable valeur informative et qu’ils permettent aux consommateurs
de procéder a leurs achats en connaissance de cause dans un marché ,transpa-
rent.”

Alors que le discours scientifique est censé ne contenir que de I'information,
le discours idéologique posséde, a4 un haut degré, un élément destiné a I'action,
ce que les Anciens appelaient la rhétorique. Selon I’argumentation althussé-
rienne, ce noyau informatif lui-méme subit une déformation par sa relation a
I’élément rhétorique exigé par la fonction sociale du discours.

Parce qu’il est action, le discours idéologique trahit I'information. Mais a cette
distorsion découlant de la visée dominatrice qui le sous-tend, il faut ajouter une
autre source de déformation de la ,,vérité’: tout énoncé appartient a un univers
rempli d’autres énoncés. L’effet pragmatique du discours, son action, ne s’exerce
alors pas seulement sur le comportement des individus, mais aussi sur leurs
discours, et, en retour, sur I’énoncé de départ.

En effet, dans la mesure ou le discours idéologique vise la soumission des
individus, mais dans la mesure aussi ou il se heurte 4 d’autres discours ayant le
méme but, ils sont en interaction. C’est ce phénoméme que nous avons appelé
plus haut la concurrence symbolique.

Le noyau informatif du message et sa rhétorique varient en fonction des
autres messages €mis concurremment. L3 se trouve l'origine de tous les
révisionnismes et autres ,,aggiornamento’’ qui remodélent lentement les idéolo-
gies, selon une loi de vraisemblablisation du discours.

Deux phénoménes extrémes sont envisageables qui donnent, alternativement,
'orientation de la concurrence symbolique:

a. la concurrence maximise la différence entre les discours. Le vraisemblable
idéologique n’est atteint qu’en affirmant sa spécificité par rapport aux autres;
c’était le cas, nous semble-t-il, de la république de Weimar.

b. la concurrence égalise les discours les uns par rapport aux autres, de maniére a
fondre chaque particularité au sein d’un systéme plus vaste, que le concept
d’idéologie dominante, sorte de produit de 1’égalisation des discours particu-
liers, traduit bien.

Pour conclure, nous voudrions faire part d’une préoccupation d’ordre norma-

tif: la vérité du message, son noyau informatif, peut-elle échapper a ’emprise

déformante de la fonction sociale? Pour cela, il faudrait sortir, bien str, de

I'idéologie et définir un type de discours politique échappant a la loi de la

vraisemblablisation, une sorte de ,,parole désertique” ou prophétique comme

le dit Maurice Blanchot. 3

30 Maurice Blanchot, Le Livre a venir, Paris 1971, pp. 116 sq.

189






	Idéologie et reconnaissance

