
Zeitschrift: Annuaire de l'Association suisse de science politique = Jahrbuch der
Schweizerischen Vereinigung für politische Wissenschaft

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Politische Wissenschaft

Band: 3 (1963)

Artikel: Die Geschichtsbildenden Kräfte des 19. und 20. Jahrhunderts

Autor: Salis, J.R. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GESCHICHTSBILDENDEN KRÄFTE

DES 19. UND 20. JAHRHUNDERTS
von

Prof. Dr. J. R. von Salis
Eidgenössische Technische Hochschule, Zürich

Gegenstand dieser Untersuchung ist, diejenigen Kräfte aufzuspüren
und sie zu beschreiben, die in der neuesten Geschichte, also im 19. und
20. Jahrhundert aufgetreten sind. Ein reiches Erfahrungsmaterial und
eine vergleichende Analyse dieses Materials gestatten uns, das Vorhandensein

von Kräften innerhalb der menschlichen Kollektivitäten festzustellen —
von Kräften, die zur Entstehung und Ausbildung von geschichtlich
bedeutungsvollen Erscheinungen geführt haben.

Der Gedankengang ist folgender: das geschichtliche Leben ist dem
Gesetz der unaufhörlichen und unaufhaltsamen Veränderung unterworfen.
Dieser Wandel der Dinge, sein Rhythmus, sein Gefälle, seine Artikulationen
sind das eigentliche Objekt historischer Wahrheitsfindung. Doch machen
wir gleichzeitig die Entdeckung, dass die geschichtlichen Erscheinungen
auch nach Form, nach Stabilität, nach Dauer streben. Die in der Geschichte
wirkenden Kräfte haben die Eigenschaft, sowohl das Vorhandene zu
verändern als auch Strukturen hervorzubringen, die, einmal etabliert, dem

Drang nach Veränderung Widerstand entgegensetzen. Wir sprechen dann
von bewahrenden Kräften. Der geschichtliche Prozess muss als ein Kraftfeld
verstanden werden, in dem die Ordnungsprinzipien — das Statische — sich
mit mehr oder weniger Glück der Veränderung — der Dynamik — zu
widersetzen trachten. Das ist es, was Jacob Burckhardt meinte, wenn er
sagt, die Geschichte bringe Erscheinungen « von höchster momentaner
Berechtigung hervor»: Gesellschaftsstrukturen, Lebensformen, eine Sitte,
Nationen, Staaten, Kulturen, Religionen usw., dass aber der Geist weiter
wühle, Veränderungen, Zerfall, Verwesung, Sturz herbeiführe, worauf
neue Formen und Strukturen, ebenfalls von höchster momentaner Berechtigung,

entstünden.
Es ist methodisch vertretbar, eine räumlich und zeitlich begrenzte

historische Erscheinungswelt zum Gegenstand unserer Untersuchung zu
machen. Eine gewisse Ähnlichkeit der Umwelt, der gesellschaftlichen,



wirtschaftlichen, kulturellen und politischen Verhältnisse bürgt dafür,
dass das Typische mit besonderer Deutlichkeit hervortritt und daher mit
einer grösseren Sicherheit erfasst werden kann, als wenn wir unsere
Betrachtung auf grosse Zeiträume stützen und über mehrere Kulturkreise
ausdehnen würden. Wir greifen für diese Studie einen kurzen Abschnitt
der Weltgeschichte heraus: knapp anderthalb Jahrhunderte, vom Ende der
Napoleonischen Herrschaft und dem Wiener Kongress bis zum Ende des

Zweiten Weltkrieges unseres Jahrhunderts. Wir werden mehrere vertikale
Schnitte durch einen weltgeschichtlich überaus bewegten und wichtigen
Zeitraum machen — einen Zeitraum, in dem sich das Antlitz der Welt
schneller und radikaler verändert hat als in irgendeiner vorhergegangenen
Periode der Menschheitsgeschichte. Natürlich sind solche Perioden weder
nach rückwärts noch nach vorwärts je abgeschlossen, das Spätere hängt
mit dem Früheren zusammen, nur die Veränderung und Wandlung lässt sich
in ununterbrochener Reihe feststellen, desgleichen das Beharrliche und
Verharrende. Der Forscher muss bei einer solchen Analyse auch das
Fragwürdige, Unbequeme, Gefährliche der historischen Erscheinungen sachlich
feststellen und einordnen, mit selbstverständlichem Verzicht auf polemische
Absicht. So wie der Chemiker mit Gift- und Sprengstoffen, der Mediziner
mit Infektionskrankheiten und Seuchen muss wissenschaftlich umgehen
können, muss der Historiker mit Krisen, Revolutionen, Kriegen und den
damit verbundenen Exzessen sich wissenschaftlich auseinandersetzen
können.

Es ist jedoch nicht seine Sache, aus seinen Erkenntnissen Vorschriften
für ein richtiges und kluges Verhalten, Heilmittel und Therapien abzuleiten.
Die Gebrauchsanweisung für die Lehren der Geschichte ist noch nicht
gefunden. Trotzdem kann er für das Gebiet, das man heute « Politische
Wissenschaft » nennt, gewisse Hilfsdienste leisten. Er kann Einsichten in
den Ablauf, vielleicht in die Gesetzlichkeit bestimmter Vorgänge liefern.
Wenn man in der Wirtschaftsgeschichte von Wellenbewegungen und Zyklen
sprechen kann, ist nicht einzusehen, warum man nicht auch in der politischen
Geschichte solche langfristigen Wellenbewegungen und kurzfristigeren
Zyklen feststellen könnte. Geschichte, Wirtschaft und Politik haben ja
Teil am Naturgeschehen und sind von diesem nicht wesenhaft, sondern nur
insofern verschieden, als der bewusste Wille, der kritische Verstand, die
Entschlussfähigkeit des Menschen oder von Menschengruppen in den
Ablauf eingreifen können. Die Feststellung von Gesetzmässigkeiten in der
Geschichte findet allerdings eine unüberwindliche Schranke, indem nie zwei
Erscheinungen oder Abläufe identisch sind mit andern Erscheinungen und
Abläufen; sie können nur Analogien zu andern Erscheinungen und Abläufen
aufweisen. Man kann diese Analogien bestenfalls als Varianten eines — als
ideale Konstruktion verstandenen — Modells verstehen. Die Ursachenreihen,

die zu einer bestimmten Wirkung führen, sind jedesmal anders,
so dass auch die Wirkung nie die gleiche ist: es gibt nur ähnliche Ursachen
und daher ähnliche Wirkungen.



Die Erscheinungen, die wir « geschichtsbildende Kräfte » nennen, sind
durch Rückschluss feststellbar, nachdem wir eine grosse Anzahl von
Tatbeständen gesammelt, klassifiziert und verglichen haben. Wenn wir von
« Kraftströmen » und « Kraftfeldern » in der Geschichte sprechen, bedienen
wir uns der physikalischen Wirklichkeit entlehnter Bilder, die das Auge
nicht erblicken kann, aber deren Wirksamkeit im historischen Prozess
erkennbar ist. Voraussetzung für die Bestimmung der geschichtsbildenden
Kräfte ist eine Inventarisierung und Klassifizierung der politischen Begriffswelt,

also der Leitworte und Leitbilder, die in der Politik auftreten. Beispielsweise

liefert die Restaurationsperiode nach 1815 die Begriffe und Leitbilder,
deren sich die bewahrenden oder konservativen Kräfte bedienen, die immer
nach einer aufgewühlten Krisenzeit mit ihren Revolutionen, Kriegen,
Neuerungen und Verlusten aktiv zu werden pflegen; es sind Ordnungskräfte,
die heilend und wiederherstellend wirken wollen, indem sie die politischen
Verhältnisse zur «Normalität» zurückzuführen trachten, wobei dann diese

Vorstellung von Normalität historisch begründet und weltanschaulich
gerechtfertigt wird. Solche Normalität wird als « legitim » ausgegeben.
Restaurative Tendenzen sind aber eine der ständig wiederkehrenden
Erscheinungen in der Geschichte, nicht nur in derjenigen des 19. und 20.
Jahrhunderts (auch die Augusteische Politik war in ihrer Begründung, mehr
noch als in ihrer Zielsetzung, restaurativ).

Aber diese Restaurationen können nie das einst Gewesene und durch eine
Krise Veränderte rein wiederherstellen. Sie berufen sich jedoch auf die
früheren Zustände als auf eine Norm. Was sie tun, ist nichts anderes als
die Bemühung, die mittlerweile eingetretenen Veränderungen in das von
früher her Bekannte und Gewohnte einzuordnen, beispielsweise die aus der
Französischen Revolution hervorgegangene Rechtsordnung und die von
Napoleon geschaffene Verwaltungsform in das wiederhergestellte Königtum
der Bourbonen zu integrieren. Das bedeutete mitnichten die Rückkehr zu
den Verhältnissen, wie sie vor 1789 in Frankreich bestanden hatten. Der
« Reaktionär », der an die integrale Restauration glaubt, gibt sich einer
Illusion hin. Nicht anders ist es eine Illusion der « fortschrittlichen »

Parteien und ihrer Wortführer, wenn sie glauben, sie könnten tabula rasa
mit der Vergangenheit machen und alles neu aufbauen. Sie pflegen stets
das Vorhandensein älterer historischer Gesteinsschichten und das Weiterwirken

altgewohnter Vorstellungen und Gepflogenheiten zu unterschätzen,
denn die überdauernden Kräfte sind in der Ökonomie der Geschichte ebenfalls

stark. Russland hat nach dem Aufbau des Sowjetstaates nie aufgehört,
Russland zu sein, mit ganz bestimmten, leicht erkennbaren Kennzeichen
russischen Wesens und russischer Auffassungen, die in der historischen
Vergangenheit wurzeln.

Die Leitworte für die Bekämpfung und Überwindung der Metternich-
Zeit lieferte in Europa das weltanschauliche Arsenal der Aufklärung und
der Französischen Revolution, die nach Waterloo endgültig besiegt zu sein
schien. Die bürgerlichen Liberalen schöpften aus dem Wortschatz der



Bürger- und Menschenrechte ihre politische und ökonomische Programmatik.

Eine Variante dieser Begriffswelt war das sogenannte Nationalitätenprinzip,

welches das Recht der Nationen stipulierte, aus eigenem Willen
einen gemeinsamen und unabhängigen Staat zu gründen; seither haben sich
in Europa Kleinstaaten auf Grund ihrer gemeinsamen Sprache und Kultur
zu Nationalstaaten zusammengeschlossen und haben sich abhängige
Nationen von Fremdherrschaft befreit. Einen weiteren Schritt taten die
Demokraten und Radikalen in den verschiedenen Ländern Europas, als sie

unter Berufung auf die Jakobiner die politische Gleichheit aller Bürger
forderten; eine weitgehende Übereinstimmung der demokratisch-nationalen
Leitbilder und Forderungen vereinte mehrere europäische Völker in der
Revolution vom Februar und März 1848 — der einzigen, die eine wirklich

« europäische » Revolution (jedoch ohne Grossbritannien und Russland)

genannt zu werden verdient. Die Sozialisten entwickelten ihrerseits

seit den 1830er Jahren eine neue Gesellschaftslehre mit ihren typischen
Leitworten und Leitbildern, indem sie die ökonomische Gleichheit als
Korrelat zur politischen Gleichheit forderten, den besitzenden Klassen
den Kampf ansagten, das Proletariat zum Träger der Revolution erklärten,
die kapitalistische Profitwirtschaft durch eine sozialistische Bedarfswirtschaft

zu ersetzen sich anheischig machten.
Neben diese programmatische, dem politischen Kampf die Parolen

liefernde Begriffswelt tritt der konkrete Strukturwandel des gesellschaftlichen
und staatlichen Lebens. Da ist einmal das Absterben der historischen
Stände, die bis zur Französischen Revolution auf Grund des Feudalrechts,
der Agrarwirtschaft, der Zunftordnung und des Merkantilismus eine
ausserordentlich stabile soziale Schichtung gewährleistet hatten. An ihre Stelle
traten infolge der Industrierevolution und auf Grund des neuen bürgerlichen
Rechts die sozialen Klassen, die trotz der politischen Demokratie viel
stärkere Spannungen und viel grössere wirtschaftliche Gegensätze in die
moderne Gesellschaft hineintrugen, als sie die ständische Gesellschaft
gekannt hatte. Ferner ist das Auftreten von politischen Parteien ein
Kennzeichen des politischen und sozialen Strukturwandels, denn organisierte
Parteien im modernen Sinn hat das « Ancien Régime » nicht gekannt. Sie

erfüllen seit dem 19. Jahrhundert die doppelte Funktion als Pflanzstätten
der politischen Willensbildung und als Kampfverbände zur Eroberung
der Macht im Staate. Sie scheiden die mit politischen Rechten ausgestatteten
Staatsbürger in mehrere programmatisch verschiedene und soziologisch
gebundene Gruppen. Dieses Nebeneinander von miteinander rivalisierenden
Parteien ist nur in solchen Staaten möglich, deren Rechtsordnung die
nötigen Freiheiten gewährt und das Vorhandensein einer pluralistischen
Kultur und Gesellschaft anerkennt. Die grosse Ähnlichkeit der Verhältnisse
in den verschiedenen Ländern Europas hat dazu geführt, dass trotz den
nationalen Verschiedenheiten und Gegensätzen seit anderthalb Jahrhunderten

die politische Begriffswelt, die Leitworte und Parteien grosse Ähnlichkeiten

aufweisen; es gibt nicht nur eine sozialistische und eine kommunisti-

8



sehe Internationale, sondern auch eine konservative, eine
liberaldemokratische, eine christlich-soziale, eine faschistische Internationale.
Damit ist auch das komplexe Gebilde der öffentlichen Meinung in den Kreis
der Betrachtungen einbezogen, deren typischer Ausdruck bis ins erste
Viertel des 20. Jahrhunderts die sogenannte Meinungspresse — eine Frucht
des bürgerlichen Liberalismus — war. Die Massenmedien haben dann für
die Bildung einer « konformen » öffentlichen Meinung beinahe unwiderstehliche

und die individuelle Meinungsbildung allmählich erstickende

Apparate geliefert. Endlich ist mit dem Auftreten von finanzstarken
Interessengruppen mit Berufsverbänden, die von den Autoren als « Lobbies » und
« Pressure Groups » bezeichnet werden, ein neues Element in die politischen
Strukturen und Kampfmethoden eingetreten; es ist weder mit den sozialen
Klassen noch mit den politischen Parteien durchaus identisch, sondern nur
mit den von diesen Gruppen vertretenen Sonderinteressen.

Alle diese Erscheinungen gestatten eine Typisierung des geschichtlichen
Geschehens in den letzten anderthalb Jahrhunderten. Grundsätzlich neu,
weil abweichend von den Bürger- und Menschenrechten von 1789 und von
den Leitworten und Verfahrensweisen der bürgerlichen Demokratie, ist
seit der Oktoberrevolution von 1917 der russische Kommunismus.

Er hat auf Grund einer bestimmten Ideologie, Kampfmethode und
Willensbildung einen neuen Typus einer internationalen Partei geschaffen,
die nicht bloss, wie die historischen Parteien, um die Macht im bestehenden
Staate ringt, sondern den Staat und die Gesellschaftsstruktur selbst grundlegend

zu verändern trachtet. Als kleinbürgerlich-nationalistische Reaktion
auf den Kommunismus sind der Faschismus und die mit ihm verwandten
bürgerlich-autoritären Regimes zu verstehen, die Anleihen bei den kommunistischen

Kampf- und Regierungsmethoden — Einparteistaat, totalitäre
Gleichschaltung — gemacht haben. Dieses summarische Inventar der
politischen und sozialen Begriffswelt und der typischen politischen und
gesellschaftlichen Erscheinungen, von denen manche, wenn auch keineswegs

alle, im Sinne von Jacob Burckhardt « von höchster momentaner
Berechtigung » waren, gestattet, das Vorhandensein und Wirken von ganz
bestimmten geschichtsbildenden Kräften in den letzten anderthalb
Jahrhunderten festzustellen. Was sie hervorbrachten, ist sehr komplex und wirkte
als gleichzeitig vorhandene, aber nach verschiedenen Richtungen wirkende
Kraftströme innerhalb eines riesigen Kraftfeldes. Diesen Spannungen sind die
bekannten Krisendes 19. und 20. Jahrhunderts entsprungen. Niemals trifft auf
diesen fast unentwirrbaren Prozess verschiedenartiger und gegensatzvoller
historischer Vorgänge das alte Bild des Flusses zu, der sich in majestätischen
Windungen durch die Landschaften der Jahrzehnte und Jahrhunderte wältz
und für frühere Generationen den Ablauf der Geschichte versinnbildlichte.

Auf Grund des Gesagten habe ich sechs geschichtsbildende Kräfte für
die uns beschäftigende Zeit und Umwelt festgestellt, die ich als
Kapitelüberschriften hier folgen lasse:



1. Die Kraft der Demokratie, die zur Umbildung der Regierungsform, der
Rechtsordnung und Gesellschaftsstruktur führt.

2. Die Kraft der kapitalistischen Wirtschaft oder des organisierten
Gewinnstrebens, die mit der Hilfe der industriellen Technik zu einer
beträchtlichen Steigerung der Gütererzeugung, des Handels und des
Kredites führt.

3. Die staatenbildende Kraft der Nationen.
4. Die revolutionäre Kraft der sozialistischen Gesellschaftslehre, die sich

auf die organisierten Massen stützt, verbunden mit der Industrialisierung
und der raschen Bevölkerungsvermehrung in den Städten.

5. Die expansive Kraft des Imperialismus, verbunden mit den modernen
Transportmitteln zu Lande und zur See, die zur Verwirklichung der
Weltwirtschaft und zur Errichtung von Kolonialreichen führt.

6. Die politisch-ethischen Kräfte der modernen Menschheit, die ver¬
schiedene Ziele verfolgen: a) die Freiheit des Einzelnen und der Völker,

b) den Rechtsschutz und die soziale Wohlfahrt, c) die Sicherheit vor
Kriegen und die Organisierung des Friedens.

Zu 1. Mit besonderer Deutlichkeit wird im Werk Tocquevilles die
Unwiderstehlichkeit der Entwicklung zur Demokratie dargestellt. Er hatte
die Vorlesung Guizots im Winter 1829-1830 gehört, der verkündete, dass
die gesamte Geschichte und insbesondere diejenige Frankreichs zum
unfehlbaren Triumph der Mittelklassen führen werde. Die Julirevolution hatte
den Beweis erbracht, dass die Restauration der historischen Gewalten
unmöglich war. Weder sozial, noch politisch, noch religiös hatte der Legitimismus

die Wiederherstellung der feudal-konservativen Auffassungen von
Recht, Gesellschaft und Staat herbeiführen können. Die Julirevolution
kündigte das Bündnis von Thron und Altar und gab den Weg zur
Säkularisierung des Staates frei. Das besitzende Bürgertum als Träger der
Julimonarchie glaubte indessen, auf seine Art die Demokratie verhindern zu
können; es schützte seine privilegierte Stellung durch das Zensuswahlrecht.
Sein Liberalismus ist antidemokratisch, seine Ideologen glauben, die
Herrschaft der Mehrheit berge die Gefahr der Unterdrückung der Minderheiten
in sich, die Freiheit müsse gegen die drohende Demokratie verteidigt werden,
wie vordem gegen Königtum, Kirche und Feudalismus. Die Widerstände
gegen das allgemeine und gleiche Wahlrecht waren in Europa zahlreich
und stark, in Preussen ist das Dreiklassenwahlrecht erst mit der Monarchie
1918 abgeschafft worden. Der Triumph der Demokratie in der europäischen
Revolution von 1848 war von kurzer Dauer; nur in Frankreich ist das im
Februarsturm eingeführte allgemeine und gleiche Wahlrecht nicht mehr
abgeschafft worden. Die Schweiz von 1848 bildete ebenfalls eine Ausnahme,
die andern europäischen Kleinstaaten folgten erst später.

Das Vorbild für die Demokratisierung von Gesellschaft und Staat lag
jenseits des Ozeans, in Amerika, wo die Demokratie das Kind einer kolonialen

10



Gesellschaft und ihrer Befreiung von fremder Kolonialherrschaft war.
Tocqueville hat in seiner Einleitung zu seinem Buch « De la Démocratie en
Amérique » mit grosser Eindrücklichkeit den Demokratisierungsprozess als
unwiderstehliche Kraft beschrieben. Von Amerika, sagt er, habe er seinen
Blick auf Europa gerichtet, und hier habe er etwas Analoges zu dem
Schauspiel erkannt, das sich in den Vereinigten Staaten seinen Blicken
dargeboten habe : « Diese gleiche Demokratie », heisst es dort, « die
in der amerikanischen Gesellschaft herrscht, schien mir in Europa in
raschem Aufstieg zur Macht begriffen. » Er zeigt dann, wie die Ablösung
des Feudalrechtes durch das Privateigentum, die Entwicklung von Handel
und Industrie, die allgemeine Bildung, die Literatur und die Wissenschaft

lauter egalitäre Elemente geschaffen und eine gesellschaftliche
Nivellierung herbeigeführt hätten. Diese « unwiderstehliche Revolution »

gehe in der ganzen Christenheit vor sich. Ihr Charakter einer historischen
Kraft kommt in den Worten Tocquevilles zum Ausdruck, in denen er
« die stufenweise Entwicklung der Gleichheit der Bedingungen » als ein
« fait providentiel » bezeichnet, und in seinen (an die Beherrscher der
Julimonarchie gerichteten) Fragen : « Wäre es weise, zu glauben, dass eine
soziale Bewegung, die von so weit her kommt, durch die Anstrengungen
einer Generation aufgehalten werden kann? Glaubt man, dass nach der
Zerstörung des Feudalismus und dem Sieg über die Könige die Demokratie
vor den Bürgern und den Reichen zurückweichen wird? Wird sie jetzt
stillstehen, nachdem sie so stark und ihre Gegner so schwach geworden
sind » Tocqueville meint, es hiesse gegen Gott selbst kämpfen, wenn man
gegen die Demokratie kämpfen wollte.

In der zweiten Auflage seines Buches, nach der Februarrevolution von
1848, hat Tocqueville in einem Satz seines Vorwortes auch seiner Sorge über
die Zukunft der Demokratie in Frankreich Ausdruck gegeben. Er sagt:
« Je nachdem wir die demokratische Freiheit oder die demokratische
Tyrannei haben, wird das Schicksal der Welt verschieden sein, und man
kann sagen, dass es heute von uns abhängt, ob die Republik überall
aufgerichtet oder überall abgeschafft werden wird. » Vor der cäsaristischen
Fehlentwicklung der Demokratie graute ihm, er hielt sie nicht für
unmöglich. Tocquevilles Zeugnis möge hier als der Ausdruck einer Theorie
von der Unwiderstehlichkeit der demokratischen Entwicklung in der ganzen
Welt stehen. Historische und soziologische Analysen würden das Bild
dieser Entwicklung nuancieren, teilweise modifizieren, sie würden die
Widerstände, die Reaktionen, das Wirken der konservativen Kräfte, aber
auch die Gefahren der Verbildung und der Pervertierung des
Demokratisierungsprozesses deutlich machen, das Umschlagen in Massenphänomene
zeigen, auf die die Tyrannis folgt, die sich ihrerseits eine plebiszitäre
Rechtfertigung zu geben liebt, kurz, die Veränderungen soziologischer und politischer

Art nachweisen können, die unter verschiedenen Umweltsbedingungen
diese Entwicklung bis zum heutigen Tag durchgemacht hat und

voraussichtlich weiter durchmachen wird. Die Kraft der Demokratie als

11



historisches Phänomen, das die Gesellschaft, die Staatsform und die

Rechtsordnung umzubilden vermochte, ist jedoch offenkundig und nicht
abzustreiten.

Zu 2. Jacob Burckhardt hat in seinen«Weltgeschichtlichen Betrachtungen

» im « Erwerbssinn die Hauptkraft der jetzigen Kultur » erkannt. Sie

postuliere eigentlich schon um des Verkehrs willen den Universalstaat,
sagt er, « wogegen freilich in der Eigenart der einzelnen Völker und in ihrem
Machtsinn auch ein starkes Gegengewicht tätig ist ». Dieser Erwerbssinn
oder dieses Gewinnstreben, das in der kapitalistischen Profitwirtschaft
seine Organisationsform und in Adam Smith und seiner Schule seine

Theorie gefunden hat, erhielt in der industriellen Technik seinen mächtigsten

Verbündeten. Die gütererzeugende Kraft des Kapitals wurde durch
die modernen Produktionsmethoden vervielfältigt. Das moderne Kreditwesen
übte eine stimulierende Wirkung aus. Röpke kommentiert diese Entwicklung
in seinem Beitrag « Die Weltwirtschaft im 19. und 20. Jahrhundert » mit den
Worten: «Der allgemeine Zusammenhang der Entwicklung der
Weltwirtschaft und der technisch-wissenschaftlichen Zivilisation unserer Zeit
ist offenkundig wechselseitiger Natur. Die eine ist ohne die andere nicht
mehr vorstellbar. Das Bindeglied, das sie verknüpft, ist die zunehmende
Technisierung, Mechanisierung und Rationalisierung der Produktion, die
die internationale Weite der Absatzmärkte und die über die Welt
verstreuten Produktionsstätten der industriellen Rohstoffe zur notwendigen
Voraussetzung hat. » Es handelt sich also auch hier um die Manifestierung
einer unwiderstehlichen Kraft und einer Entwicklung von weltweiten
Ausmassen, die im Gewinnstreben des Menschen, in seiner Kapitalkraft, im
freien Spiel von Angebot und Nachfrage, im Konkurrenzkampf des privaten
Unternehmertums, dessen Eigentum den Schutz der Gesetze geniesst,
ihren mächtigen Motor besitzt.

Ihre Organisationsform ist nicht denkbar ohne jenen Prozess der
Demokratisierung, von dem die Rede war; die Ablösung der agrarkonser-
vativen Feudalordnung und des zünftisch gebundenen Handwerks durch das
allen gewährte Recht auf freie Verfügung über das Eigentum und über die
Arbeitskraft der Menschen hat Kräfte entfesselt, die im Merkantilismus
noch gebunden waren. Es ist daher auch ein anderer Menschentyp, ein

unternehmungs- und risikofreudiges, seinem Gewinnstreben nachgehendes
Bürgertum, das im Bunde mit der Rechtsordnung des liberalen Staates aus
der sich vermehrenden Bevölkerung seine Arbeitskraft schöpft und den
Übergang von der handwerklichen zur industriellen Produktionsweise sich
zunutze macht.

Der Erwerbssinn in seiner privatwirtschaftlich-kapitalistischen Form
ist im Laufe dieses Prozesses, wie sich Jacob Burckhardt ausdrückt, « die

Hauptkraft der jetzigen Kultur » geworden. Röpke braucht seinerseits den
Ausdruck vom « Wachstum der Kräfte », wenn er sagt: « Die Geschichte
der Weltwirtschaft im Laufe der letzten anderthalb Jahrhunderte ist trotz

12



allen Schwankungen, die durch die Wechselfälle der Politik und der
Wirtschaft verursacht sind, ein getreues Abbild des ununterbrochenen
Wachstums der Kräfte, die die wirtschaftliche Verknüpfung der Völker zu
einem notwendigen Element der durch Technik, Bevölkerungsvermehrung
und Bedarfssteigerung bestimmten Gesamtenwicklung machen. »

Zu 3. Wer die staatenbildende Kraft der Nationen beweisen möchte,
müsste die Geschichte Europas seit Napoleon schreiben. Ihre beiden
Quellen liegen in den Prinzipien der Französischen Revolution und in der
deutschen Romantik. Mit seinem Königreich Italien, seinen Illyrischen
Provinzen, seinem Grossherzogtum Warschau hat Napoleon dem National-
bewusstsein in drei bedeutenden Nationen vorgearbeitet, und der Aufstand
gegen ihn, die Befreiungskriege, haben die Saat des deutschen National-
bewusstseins ausgestreut. Es ist bezeichnend, dass es vor allem nationale
Bewegungen waren, die zuerst die restaurierten Bourbonen in Frankreich
und dann Metternich in Österreich gestürzt haben. Ohne Zweifel ist das

sogenannte Nationalitätenprinzip ein Teil des liberalen und demokratischen
Gedankengutes, aus dem das Prinzip des freien Selbstbestimmungsrechts
der Völker abgeleitet worden ist. Die europäische Revolution von 1848

kannte die Trennung, ja die später eingetretene Feindschaft zwischen
Nationalismus einerseits, Liberalismus und Demokratie andererseits, noch
nicht; sie bildeten im Gegenteil einen mächtigen und einigen Strom.

Den verschiedenen Nationalbewegungen des 19. Jahrhunderts war die
Eigenschaft gemeinsam, dass sie in den betreffenden Ländern Grundwellen
erzeugten, die die Throne zu stürzen, die Fremdherrschaft zu beseitigen,
die staatlichen Fesseln zu sprengen drohten. Mögen die Intellektuellen, die
Dichter, der Mittelstand, aktive Minderheiten, wie z. B. im italienischen
Risorgimento, aber auch in der 1848er Bewegung in Deutschland den
Ausschlag gegeben haben, so lässt sich doch nicht leugnen, dass hier elementare,
unwiderstehliche Kräfte am Werk waren. Nirgends so deutlich wie in der
staatenbildenden Kraft der Nationen kommt die Bedeutung der
Leitworte, der Symbole, Fahnen, Lieder, historischen Reminiszenzen zum
Ausdruck. Palacky hat sie für das Tschechentum in Anspruch genommen,
und es ist denkwürdig, dass, als 1848 die Deutschen Böhmens ihre
Abgeordneten an die grossdeutsche Nationalversammlung nach Frankfurt
entstandten, die Tschechen zum Protest den ersten Panslawistischen Kongress

nach Prag einberiefen. Als die deutschen Historiker, Philologen und
Archäologen mit heissem Herzen die nationale Vergangenheit, die Sprache,
den Boden und die geschichtlichen Monumente als Beweismaterial für ihre
Ansprüche auf ein geeintes Grossdeutschland zusammentrugen, warnte
Ernest Renan in einem Brief an D. F. Strauss die Deutschen vor dieser
Mobilisierung historischer Kräfte; denn, schrieb er seinem deutschen
Kollegen: «Les Slaves s'y passionnent» — die Slawen ereifern sich dafür.
Die Einigungskriege in Italien und Deutschland führten den Nationalstaat
durch Gewalt herbei, und fortan sind der nationale Gedanke und die

13



nationale Politik nicht nur in diesen beiden Ländern mehr und mehr
Verbündete der konservativen Mächte und der Armee geworden. Die
Ideologie des Volkstums, der Rasse, der geschichtlichen Mythen, des

vaterländischen Bodens, der nationalen Macht trennt sich im 20. Jahrhundert
von ihrer liberalen und demokratischen Quelle, bis zur äussersten Pervertierung

des nationalen Gedankens im Faschismus und Nationalsozialismus.
Nichtsdestoweniger haben die Nationalitäten des Balkans und des Donauraums

mit ihrer nationalen Ideologie alte Reiche, wie das Osmanische Reich
und die Habsburger Monarchie, zu sprengen vermocht, und in der Russischen

Revolution waren die Nationalitäten mit den Revolutionären im Bunde,
als es sich darum handelte, das Zarentum zu stürzen. Die staatenbildende
Kraft der Nationen als eine Erscheinung « sui generis » der neusten Geschichte
zu leugnen, geht nicht wohl an, wenn man bedenkt, dass das 20. Jahrhundert
die Vollendung der Nationalisierung der europäischen Staatenwelt erlebt
und den Funken des Nationalismus in die Kolonialwelt Asiens und Afrikas
geworfen hat.

Zu 4. Die revolutionäre Kraft der sozialistischen Gesellschaftslehre, die
sich auf die organisierten Massen stützt, hat, in Verbindung mit der
Industrialisierung und der raschen Bevölkerungsvermehrung in den Städten,
mächtig dazu beigetragen, das Gesicht der Gesellschaft, der Wirtschaft, der
staatlichen Gesetzgebung und sogar der modernen Staatenwelt mitzufor-
men. Wenn irgendeine, so ist die sozialistische Bewegung im Kraftfeld der
politischen und sozialen Entwicklung des 19. und 20. Jahrhunderts als eine

gegenläufige Bewegung zum privatwirtschaftlichen Kapitalismus,
desgleichen zum Nationalismus, aber als parallele und beschleunigende
Erscheinung zur Demokratisierung der modernen Welt zu verstehen. Sie hat
Krisenerscheinungen in der bürgerlichen Gesellschaft hervorgerufen, die sich
lange der Intervention des Staates in den Wirtschaftsprozess widersetzte,
und den bürgerlichen Idealismus und die Philanthropie mit der sozialen Frage
konfrontiert. Es ist bezeichnend, dass es bürgerliche Theoretiker und
Philanthropen waren, wie der Genfer Sismondi, der Engländer Owen und
der französische Graf de Saint-Simon, die in der Restaurationszeit zum
erstenmal die sozialen Folgen der Industrierevolution und der freien
Konkurrenzwirtschaft beschrieben und Heilmittel dagegen empfohlen
haben.

Die polemischen Auseinandersetzungen zwischen den Verteidigern der
Lehre von Adam Smith, die im 19. Jahrhundert im sogenannten « Manche-
stertum » einen festen Stützpunkt besassen, und den sozialistischen
Theoretikern verschiedener Richtung ist seither nicht abgebrochen, hat sich aber
mehrmals stark modifiziert. Mir scheint, dass die Lehre primär war, und
wenn sie Kräfte entfesselt hat, so nicht deshalb, weil aus dem Proletariat
spontan der Sozialismus und seine Organisationsformen und Kampftruppen
hervorgegangen sind, sondern weil die sozialistischen Lehrmeister dem
Proletariat erst eine Doktrin gegeben und in ihm das Bewusstsein seiner

14



organisierten und fortschrittlichen Kraft geweckt haben. Wo spontane
Aufstände der Arbeiter ausbrachen, wie in Lyon und in Uster, oder bei den
Webern in Schlesien, waren sie insofern reaktionär, als sie gegen die
Maschinen, in denen sie ihre Quälgeister erblickten, allerdings auch gegen die
Besitzer der Maschinen Sturm liefen. Es bedurfte einer langen intellektuellen
Erziehung der Arbeiter durch politische und gewerkschaftliche Führer, um
jene davon abzuhalten, in der Technisierung und Industrialisierung des

Produktionsprozesses den Feind zu erblicken, und sie davon zu überzeugen,
dass das Industriesystem eine irreversible Erscheinung sei. Als den zu
bekämpfenden Feind bezeichneten diese Lehrer die Besitzverhältnisse, die
kapitalistische Wirtschaftsform und das Bürgertum als ihren Repräsentanten.

Dazu traten philanthropische Strömungen, die darauf bedacht
waren, das schlimme Los der Arbeiter zu lindern, ferner eine christliche
Soziallehre, die in der ethischen Forderung gipfelt, die Arbeitskraft des
Menschen dürfe nicht wie eine Handelsware, die dem Gesetz von Angebot
und Nachfrage unterworfen ist, betrachtet und gehandhabt werden. Man
weiss, wie der dialektische Materialismus von Marx und Engels am Ende
des 19. Jahrhunderts zu der weit verbreiteten und in ihrem Vorstellungsgehalt

sehr wirksamen Lehre des kontinentaleuropäischen Sozialismus
aufgestiegen ist.

Die revolutionäre Kraft des Sozialismus hat mit allen andern geschichtsbildenden

Kräften gemein, dass sie erst im Augenblick, als sie sich
organisierte und für ihre Sache kämpfte, konkret in Erscheinung treten konnte.
Die Gründung im Jahre 1863 des Allgemeinen deutschen Arbeiterbundes
durch Lassalle, im Jahre darauf die Gründung der Arbeiterinternationale
in London, durch die die Sache des Proletariates auf eine internationale
Ebene gestellt wurde, die Gründung der Sozialdemokratischen Partei
Deutschlands in Eisenach im Jahre 1869, die Pariser « Commune » im Jahre
1871, endlich der Kampf der Arbeitergewerkschaften um ihre gesetzliche
Anerkennung, lassen die Bedeutung der sozialistischen Arbeiterbewegung
als ein wichtiges Element im historischen Kraftfeld des 19. Jahrhunderts
deutlich in Erscheinung treten. Eine bedeutsame Nebenwirkung hatte die
soziale Frage, als zwei hervorragende konservative Staatsmänner, Disraeli
in England und Bismarck in Deutschland, mit der liberalen Doktrin von
der Nichtintervention des Staates brachen und durch ihre Sozialgesetzgebung

bewirkten, dass in diesen beiden Ländern der revolutionären Bewegung
der Wind aus den Segeln genommen wurde. Auf der andern Seite hat die
Lehre von der Insurrektion und revolutionären Gewaltanwendung nie
aufgehört, von einzelnen Theoretikern und Gruppen gepflegt zu werden:
das ist der Fall in Sorels « Réflexions sur la violence », die den Verfasser
dieser 1908 erschienen Schrift in einen Briefwechsel mit Lenin und Mussolini
gebracht hat; Anhänger fand Sorel bei den französischen Anarcho-Syndika-
listen. Diese wenigen Hinweise mögen genügen, ehe wir an die Einmündung
dieses Kraftstromes in die Russische Revolution und an die Rezeption der
marxistischen Lehre durch die Kommunistische Partei der Sowjetunion

15



erinnern. Die am Kongress der Arbeiterinternationale in Bern im
Februar 1919 eingetretene Spaltung zwischen dem Kommunismus leninistischer
Prägung und dem demokratischen Sozialismus mittel- und westeuropäischer
Auffassung hat die Einheit des internationalen Sozialismus zerstört. Aber
als wirksam hat er sich bei der Durchführung einer tief in das
Wirtschaftsleben eingreifenden Reformgesetzgebung in den meisten
Industriestaaten erwiesen; der Wohlfahrtsstaat hat die Demokratie liberaler
Observanz nicht wenig verändert. Auf der andern Seite hat der Sozialismus
im Sowjetstaat und im Weltkommunismus Veränderungen durchgemacht,
die seine Lehre von demokratischer Volksbefreiung ins Gegenteil verkehrten.
Als einer der geschichtbildenden Kräfte gebührt dem Sozialismus ein
bedeutender Platz in der Epoche, von der hier die Rede ist.

Zu 5. Die expansive Kraft des modernen Imperialismus ist so offenkundig
und augenfällig, dass über sie kurz gesprochen werden kann. In dieser

Erscheinung vermischen sich mehrere Ströme: der moderne Machtstaat als
ein rational organisiertes Grossunternehmen, emotional getrieben vom
Nationalismus und seinem Streben nach Grösse und Prestige, die Verwirklichung

der Weltwirtschaft auf kapitalistischer Grundlage, das technisch
getriebene und beschleunigte Verkehrsnetz zu Lande und zur See, ja selbst
die grossräumige Demokratie, die, ihren menschenfreundlichen Ursprung
vergessend, nicht nur den wirtschaftlichen Argumenten das Ohr leiht, die
für die moderne Industriegesellschaft den Besitz von Rohstoff- und
Lebensmittelquellen verlangen, sondern sich auch vom machtpolitischen und
nationalen Prestigestandpunkt verführen lässt. Der alte Wirtschaftsliberalismus,

vergessen wir es nicht, war keineswegs auf politische Expansion und
Kolonialeroberung aus; die englischen Liberalen bezeichneten um die
Mitte des 19. Jahrhunderts die Kolonien als einen Mühlstein am Halse
Britanniens; Gladstone bekämpfte den Kolonialismus aus sozialethischen
Gründen, und die Kaufleute glaubten lange, wenn der Freihandel mit
seinem Prinzip der offenen Tür von allen, auch von den Völkerschaften
in Asien und Afrika, respektiert werde, könne sich der Staat von der
finanziellen Last der Kolonialverwaltung befreien und das Spiel von
Angebot und Nachfrage in einem System der globalen Arbeitsteilung ohne
politische Druck- und Zwangsmittel unbehindert und zum Vorteil aller
funktionieren.

Die Realität war anders, schon der Opiumkrieg gegen China hatte es

gezeigt, und mit Disraeli begann die grosse Zeit des britischen Imperialismus
— dieser Ausdruck ist englischen Ursprungs und bezeichnete die Doktrin
und Politik, die von den 1870er Jahren an eine mächtige Ausdehnung des

britischen Kolonialreichs einleitete und der Königin von England Titel und
Krone einer Kaiserin von Indien eintrug. Die globale Arbeitsteilung in der
Weltwirtschaft konnte nicht ohne machtpolitische Eingriffe der europäischen
Kolonialmächte — von der Jahrhundertwende an auch der Vereinigten
Staaten und Japans — durchgesetzt werden. Ohne Steuerung durch die

16



grossen Geldverleiher, die Produktionsstätten und die Regierungen Europas
war die Weltwirtschaft nicht zu verwirklichen. Wo die Türen sich nicht
freiwillig öffneten, wurden sie mit Kanonenkugeln eingeschlagen. Gewaltanwendung

und Druck waren auch nötig, um die « Offene Tür » in Indien,
China und Japan zu erzwingen, denen die fremden Mächte ihren Zolltarif
vorschrieben und ungleiche Verträge aufzwangen. Die Wache an der
Verkehrs- und Lebensader des Suezkanals konnte nur durch die Errichtung
eines « de facto »-Protektorates der Engländer in Ägypten verwirklicht
werden. Frankreich mit der Kolonialpolitik von Jules Ferry ahmte von den
1880er Jahren an das britische Beispiel nach; ohne Expeditionstruppen,
ohne die Fahne, ohne Gouverneure und Residenten waren weder Tunis,
noch Indochina, noch Madagaskar, noch Marokko zur Raison zu bringen.
Die spätgekommenen Nationalstaaten und Grossmächte Italien und
Deutschland traten in die Spuren ihrer älteren Geschwister. Japan besiegte
China und Russland, die Vereinigten Staaten raubten den Spaniern ihr
Kolonialreich. Der weisse Mann hatte nach 1871 aufgehört, unter sich Krieg
zu führen, er lenkte seine kriegerischen Energien, sein nationales
Prestigebedürfnis und Machtstreben, seine Wirtschaftsexpansion nach den fernen
Kontinenten und Inselgruppen ab, die er als eine « res nullius » in Besitz
nahm oder denen er ihr Verhalten vorschrieb. Kein Zweifel, dass sich die
Industriestaaten Europas ihrerseits für die Ernährung ihrer wachsenden

Bevölkerung und für die Inganghaltung und Vergrösserung ihres
industriellen Produktionsapparates in die wirtschaftliche Abhängigkeit von
fremden Kontinenten und Völkern begeben haben; so lange sie dazu die
Macht und die politische Entschlussfreiheit besassen, begegneten sie dieser

Schwierigkeit, indem sie diese Kontinente und Völker in ihre eigene politische

Abhängigkeit versetzten. So erscheint die Politik der Mächte vom
letzten Viertel des 19. Jahrhunderts bis zum Stillstand der Kolonialexpansion
im 20. als das, was ein amerikanischer Historiker die « Diplomacy of
imperialism » genannt hat. Aber es bleibt zu beachten, dass auch diese Erscheinung

einer in den Völkern und Staaten immerzu schlummernden Kraft zu
verdanken ist, die Lord Acton mit seiner Regel definierte: dass Macht sich

unbegrenzt ausdehnen will und alle Hindernisse überwindet, bis ihr stärkere
Kräfte entgegentreten.

Zu 6. Die politisch-ethischen Kräfte der modernen Menschheit sind
wohl am schwersten zu definieren. Was die Menschheitsgeschichte betrifft,
sind in ihrem Verlauf die amoralischen Kräfte überaus mächtig, aber die
ethischen Kräfte fehlen in ihr nicht und manifestieren sich zuweilen
überraschend wirksam. Der alte Gegensatz von Macht und Recht, von Politik
und Ethik, bedürfte hier einer Erläuterung, die den Rahmen dieser Abhandlung

sprengen würde. Gerhard Ritter hat unlängst in seiner Schrift « Vom
sittlichen Problem de Macht » über dergleichen gehandelt, und kein
Historiker wird ihm unrecht geben, wenn er vom « wesenhaft kämpferischen
Charakter politischer Macht » spricht. Er weist darauf hin, dass im

17



Jahre 1516 nicht nur Machiavellis «Principe», sondern auch die «Utopia»
des Thomas Morus und ein politisches Werk des Erasmus, die in einem
extremen Gegensatz zur Staatsauffassung des Machiavelli stehen, erschienen
sind. Ritter sagt: « Mit ebenderselben Einseitigkeit, mit der die Schrift
des Italieners eine Ethik des politischen Kämpfertums entwickelt, stellen
Erasmus und Morus das Ideal einer reinen Wohlfahrtspolitik heraus. »

Nicht unrecht hat Ritter, wenn er von den Holländern und Schweizern
sagt, dass sie in der Tradition des Erasmus eine andere Auffassung von
Politik entwickelt hätten, als die auf den Regeln der Staatsraison
beruhende, und sich dem Gebiete des Völkerrechtes mit Vorliebe
zugewandt hätten. Man könnte dazu bemerken, dass die Kleinen und
Schwachen für sich nichts als ihr Lebensrecht, in ihren staatlichen
Beziehungen zu den Grossen nur das Völkerrecht auf ihrer Seite haben.
Für Erasmus ist die Wahrung von Frieden und Gerechtigkeit die oberste
Aufgabe des Staates; er sagt, der Mensch bedürfe der Aufklärung
durch vernünftige Einsicht über seine wahren Interessen, dann werde er
sich als friedlich und der Gerechtigkeit geneigt erweisen. Die Meinung des

Humanisten, Tugend sei lehrbar, ist auch von den grossen französischen
Moralisten geteilt worden. Und Thomas Morus hat in England und der
Englisch sprechenden Welt immer eine geistige Nachkommenschaft gehabt,
die seiner Lehre nachstrebte, der Staat müsse ausschliesslich auf Erwägungen
rationaler Zweckmässigkeit aufgebaut sein. Diese geistesgeschichtlichen
Andeutungen müssen genügen, wenn wir das Vorhandensein von Kräften —
geistig-politischen Kräften — im 19. und 20. Jahrhundert feststellen, die
beispielsweise das Streben nach Freiheit für den Einzelnen und für die Völker
als anffallend konstant erscheinen lassen. Der ganze Demokratisierungs-
prozess und das Freiheits- oder Unabhängigkeitsstreben der Nationen liesse

sich, trotz der Vermischung mit materiellen Interessen und mit kämpferischen

Machtstreben, ohne das Vorhandensein eines ethisch verwurzelten
Freiheitsbedürfnisses kaum erklären. Auch das Gerechtigkeitsbedürfnis
tritt immer wieder deutlich in Erscheinung; wohl fasst der Schwache die
Gerechtigkeit als Schutz für sein freies Eigenleben auf, als Garantin seiner
Sicherheit; die ständige Berufung auf die Normen des Völkerrechts ist
gleichsam der Machiavellismus der Kleinstaaten. Aber auch innerhalb
des Staates ist die Rechtssicherheit, die als Rechtsstaat organisierte
Volksgemeinschaft ein wertvolles Gut, das die Völker zwar oft schlecht verteidigt,
aber, wenn verloren, um so sehnsüchtiger wieder herbeigewünscht haben.
Die Forderung nach Gerechtigkeit hat auch durchaus selbstlose Formen
angenommen; man denke an die Antisklavereibewegung zu Beginn des
19. Jahrhunderts, ferner an den Kampf für soziale Gerechtigkeit zugunsten
des Elendsproletariates, der Frauen, der Kinder, der Alten, der Invaliden,
der Kranken, endlich an die tätige Sympathie für die griechischen, polnischen

und andere Unabhängigkeitskämpfer. Der Wohlfahrtsgedanke eines
Thomas Morus hat in der Sozialpolitik des 19. und 20. Jahrhunderts Früchte
getragen, das « lus belli et pacis » des Hugo Grotius ist vom modernen

18



Völkerrecht weiterentwickelt worden. Die Menschenliebe und die humanitäre

Gesinnung haben bei der Gründung des Internationalen Komitees vom
Roten Kreuz und in der Genfer Konvention von 1864 die offizielle Sanktion
der vertragschliessenden Staaten erhalten. Die berühmte Haager «Friedenskonferenz

» von 1899 und die von ihr herausgebrachten Konventionen,
von denen die sogenannte « Haager Landkriegsordnung » eine Kodifizierung
der Kriegsregeln enthielt, bedeutet zwar ebensowenig wie die Genfer
Konvention, dass man den Krieg als Mittel der Politik abschaffen konnte,
wohl aber, dass eine Hilfsleistung an die Opfer des Krieges, ja sogar eine
« Humanisierung des Krieges » auf dem Wege internationaler Vereinbarungen

angestrebt worden ist. Aber auch der Gedanke der Friedenssicherung
und der Organisierung des Friedens, ist nie ganz verlorengegangen, und er
ist in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts besonders deutlich zu vernehmen

gewesen. Die friedliche Streitschlichtung durch schiedsgerichtliches
Verfahren, aber auch die sogenannte « kollektive Sicherheit » liegen dem
Völkerbundsgedanken und dem Völkerbundspakt von 1919 zugrunde. Die
Regierungen haben fortschreitend kollektive Staateninteressen anerkannt
und sie in zahlreichen internationalen Konventionen geregelt. Zuweilen
hat diese Intensivierung und Vermehrung völkerrechtlicher Bindungen im
Dienste der internationalen Zuzammenarbeit und daher letzten Endes
des Völkerfriedens die Merkmale geschichtsbildender Kraft hervorgebracht.
Sie stellte jedenfalls eine Erscheinung von höchster momentaner Berechtigung

dar. Das 20. Jahrhundert ist nicht am Ende dieser Versuche angelangt;
die Skepsis, mit der sie beurteilt werden, könnte sehr wohl der Erkenntnis
weichen, dass im Universalstaat, wenn es nach den Vernunft- und Tugendlehren

der erasmischen Tradition ginge, und wenn Tugend und Vernunft
lehrbar wären, die einzige Chance einer Errettung der Menschheit aus
Furcht, Not, Krieg und Selbstvernichtung läge. Denn auch das Utopische
wirkt als eine geschichtsbildende Kraft, wenngleich die daraus
hervorgehenden Verwirklichungen nie der Utopie gerecht werden. Es wäre indessen

vermessen, gerade den politisch-sittlichen Kräften der modernen Menschheit,

obwohl sie nie aufgehört haben, sich da und dort zu regen, den
Primat vor dem « wesenhaft kämpferischen Charakter der politischen
Macht » einzuräumen. Was die Macht für besser, für sicherer, für aussichtsreicher

hält, wird sie tun, also vielleicht sogar den Frieden aufrechterhalten.

Als wesentlich für die Erkenntnis der Natur der historisch-politischen
Vorgänge wird die Lehre von der Pluralität und der Gleichzeitigkeit der
geschichtsbildenden Kräfte festhalten, dass keine von ihnen isoliert
vorkommt, noch ein Monopol für sich in Anspruch nehmen kann. Es wird
nicht die Schlussfolgerung einer solchen Untersuchung sein können, dass
eine der geschichtsbildenden Kräfte über die andern endgültig triumphieren
wird. Gegenstand von neuen und zahlreichen Analysen wird es sein müssen,
zu untersuchen, wie sich die verschiedenen, gleichzeitig auftretenden
geschichtsbildenden Kräfte zueinander verhalten, wie sie aufeinander

19



einwirken, wo und wann sie einander bekämpfen und wie es in ihrem Kraftfeld

zu schweren Spannungen, Krisen, Auseinandersetzungen, Revolutionen
und Kriegen kommt. Man wird kaum fehlgehen, wenn man dabei voraussetzt,

dass eine gewisse gegenseitige Durchdringung zu erkennen ist, indem
Leitworte und Ideen, desgleichen konkrete Erscheinungen des historischen
Lebens aus einer Bündelung verschiedener Kraftströme hervorgangen sind.
Man macht auch beim Gegner Anleihen. Man entlehnt ihm, damit man ihn
besser bekämpfen und die eigene Sache um so wirksamer vorantreiben
kann, Programmpunkte, Schlagwörter, ja sogar Methoden und Strukturen.
Dabei ist es unvermeidlich, dass man sich vom eigenen Ausgangspunkt
entfernt; der Imperialismus der kapitalistischen Machtstaaten hat sich weit
von den humanitären und freiheitlichen Ursprüngen der Demokratie
entfernt, der Nationalismus hat seine demokratische Quelle zum Versiegen
gebracht, der Kommunismus hat das Ideal der sozialistischen Volksbefreiung

mindestens vorübergehend verleugnet, der Faschismus und
Nationalsozialismus hat den nationalen Gedanken pervertiert usw. Dann gibt es

auch Rückbildungen, auch Renaissancen, neue Besinnung auf die

Ursprünge. Historisch wesentlich ist, dass verschiedenartige und
untereinander verfeindete Kräfte Erscheinungen « von höchster momentaner
Bedeutung » hervorbringen können, dass aber die Natur nie stillsteht,
sondern eine Erosionswirkung ausübt, so dass das anscheinend Festgefügte
zu bröckeln beginnt. Die Kraftströme der Geschichte, der Zyklus der
geschichtlichen Jahreszeiten, das Frieren und das Auftauen, das Blühen
und das Welken, die fetten und die mageren Kühe, die Höhen und die

Tiefen, die Siege und die Rückschläge folgen einander in unaufhörlichem
Wechsel. Aus der Ferne der Räume und der Zeiten gesehen, wandelt sich
die Welt wie Wolkengestalten.

20


	Die Geschichtsbildenden Kräfte des 19. und 20. Jahrhunderts

