
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 47 (2021)

Heft: 1

Artikel: Mässigkeitsbewegungen : Wahrnehmung und Bewertung des Alkohols
im Wandel des "Zeitgeists"

Autor: Spode, Hasso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-953576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-953576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEISTUNGSGESELLSCHAFT

Mässigkeitsbewegungen -
Wahrnehmung und Bewertung
des Alkohols im Wandel des
«Zeitgeists»

2021-1 «Wer sich mit dem Zeitgeist verheiratet, ist morgen verwitwet». Schopen-
J£ 47 hauers bissige Bemerkung hätte auch auf die empirische Alkoholforschung

gemünzt sein können. Ihre Fragestellungen und somit auch ihre Resultate
basieren auf ethischen und anderen soziokulturellen Vorgaben, die selbstredend

weder unumstritten noch konstant sind. Die Historizität und die Wert-
haltigkeit der Forschung bleiben jedoch unreflektiert, werden sogar mit dem
rhetorischen Anspruch auf «Objektivität» verschleiert. Licht in diese
Zusammenhänge bringt der Blick auf die Strukturen und Zyklen des Alkoholwissens,

bei dem sich in der Moderne «hedonistische» und «asketische» Phasen
abwechselten.

HASSOSPODE
Prof. Dr.,Technische Universität Berlin (HAT), Hardenbergstr. 16-18, D-10623 Berlin,
spode@hasso-spode.de, www.hasso-spode.de

Seit Urzeiten dienten vergorene
Getränke den Menschen als Nahrungsund

Stärkungsmittel im Alltag und als

Rauschmittel am Festtag. Das exzessive

Trinken war nur im Kollektiv denkbar;
niemand betrank sich alleine. Dabei

stellten eherne Regeln sicher, dass beim

Gelage alle gleich viel in sich
hineinschütteten: Es herrschte strikter
Trinkzwang (vgl. Spode 1993; 2017a). Der
Rausch riss die Schranken des Ich nieder,
vereinte die Zecher in magischem Taumel.

In einer fundamental unsicheren
Welt war dieses Zusammenschweissen

der Wir-Gruppe durchaus funktional.
Doch das archaische Gelage war eine

höchst ambivalente Praxis: Urplötzlich

konnte Streit ausbrechen, Mord
und Totschlag drohten. Es wurde daher

bisweilen auch kritisch gesehen, etwa

von Karl dem Grossen. Die erste Mäs-

sigkeitskampagne der Weltgeschichte
markierte dann das Ende des Mittelalters,

verdankte sich der Reformation:

Wortgewaltig zog Luther gegen den

«Saufteufel» zu Felde, womit nicht
der nach heutigen Massstäben enorme
Konsum von Bier und Wein im Alltag
gemeint war, sondern die altehrwürdige
Sitte des kollektiven Exzesses (vgl. ebd.)
Die Kampagne scheiterte kläglich, doch

langfristig hinterliess die Reformation
bekanntlich tiefe Spuren im Denken und

Verhalten der Menschen - auch in ihrem
Trinkverhalten.

Grundlegung des modernen
Alkoholwissens
Selbstdisziplin, Fleiss, Sparsamkeit und
das Denken in langen Zeithorizonten
wurden die Kardinaltugenden der Neuzeit.1

Die «Rationalisierung des Lebensstils»

(Max Weber) tangierte anfangs

nur kleine Teile von Adel, Klerus und

vor allem von Bürgern, doch im 18.

Jahrhundert, am Beginn der Moderne,
versuchten Obrigkeiten und Volkserzieher
allen Untertanen eine «vernünftige»
Lebensführung aufzuprägen. Während
sich die «medicinische Policey» um die

Masse der unterständischen Schichten

kümmerte, forcierte man in den oberen

Schichten die Selbstoptimierung. Dazu
zählte nicht zuletzt die Aufhebung des

Trinkzwangs an der Tafel; jeder und jede
durfte sich selbst nach seinem Belieben

einschenken. Die Institution des archaischen

Gelages löste sich auf, wurde -
ironisch übersteigert - in Enklaven, wie
dem studentischen «Kommerstrinken»,
abgeschoben. Zugleich wurde dank der

einsetzenden Globalisierung die
Herrschaft der alkoholischen Getränke
gebrochen: Die Kolonialwaren Kaffee,
Tee und Tabak sorgten für «nüchterne
Räusche» (vgl. Hengartner 8c Merki 2001;
Spode 1993; 2017a).

Keineswegs war der Trinkexzess

damit abgeschafft. Doch er wurde
«hinter Kulissen» (Elias 1978) verlegt,
individualisiert, verheimlicht. War der

kollektive Trinkexzess der Vormoderne
eine Pflichtveranstaltung in der sozialen

Welt, so wird nun die Flucht aus dieser

Welt angetreten. Es beginnt die all-

36



SUCHTMAGAZIN 01/2021

mähliche Verlagerung der Berauschung
ins Private, in die Freizeit (vgl. Spode

2017a). Die Kritik am Trinken konnte
daher viel mehr Durchschlagskraft entwickeln

als in der Vormoderne. Dies auch

weil in diesem Kontext eine neuartige
Klassifizierung der dabei verwendeten
Substanzen aufkam: Waren Bier, Wein
und der zunehmend populäre Branntwein

bislang unentbehrliche Nahrungsund

Stärkungsmittel, so wurden sie nun

zu blossen Genussmitteln herabgestuft.
Damit waren die Grundlagen des

modernen Umgangs mit Alkohol gelegt.
Genussmittel sind potenziell entbehrlich.

Heute zählen alkoholische Getränke

zwar rechtlich noch zu den
Lebensmitteln, sind aber in Deutschland, im

Gegensatz zur Schweiz, bereits aus dem

«Grundbedarf» für Sozialhilfeempfänger
gestrichen: Wer arm ist, soll gefälligst
Mineralwasser trinken (und das Rauchen

einstellen). Erst im Laufe des 18.

Jahrhunderts setzte sich die heute
selbstverständliche Auffassung durch, dass die

so grundverschiedenen alkoholischen
Getränke eine grosse Gemeinsamkeit
haben: den Alkohol. Freilich wurden
sie noch lange sehr unterschiedlich
bewertet. Um 1800 war es zunächst der

Schnaps, dessen Status als ein gesundes

Stärkungsmittel, das man selbst

Gefängnisinsassen nicht vorenthielt, ins

Wanken geriet. Von einigen Medizinern,
wie dem berühmten Christoph
Willhelm Hufeland, wurde er stattdessen
als ein «künstliches Gift» qualifiziert,
das eine neuartige Nervenkrankheit
hervorrufe: die «Trunksucht». Der Staat

müsse gegen diese «Branntweinseuche»

einschreiten (vgl. Spode 1993; Spöring
2017). Andere, wie der schottische
Modearzt John Brown, verordneten ihren
schwächelnden («asthenischen») Patienten

freilich weiterhin Unmengen Branntwein.

Nach einiger Zeit ebbte die erbitterte

medizinische Kontroverse ab und
die Suchttheorie geriet in Vergessenheit.
Doch das Image des Branntweins war
angeschlagen. Fortan kam es bislang zu
drei Wellen der Skandalisierung des

Alkoholkonsums, wobei sich mit schöner

Regelmässigkeit asketisch-restriktive
Phasen und hedonistisch-permissive
abwechselten (vgl. Spode 1996).

Welle Nr. 1

Sieht man von der Kampagne gegen den

«Saufteufel» ab,2 fällt die erste massive

Skandalisierungsphase in die Zeit der

Bauernbefreiung und des «take-off» der

Industrialisierung (vgl. Spode 1993;
Blocker et al. 2003; Wassenberg 8c Schaller

2010; zur Schweiz Tanner 1986). Anders
als bei den beiden späteren Wellen, ging
ihr ein Anstieg des Alkoholverbrauchs

voraus: Der Schnaps trat zunehmend an

die Stelle von Bier und Wein. Im ersten
Drittel des 19. Jahrhunderts liessen
effektive Produktionsverfahren, wie der

«Hentze-Dämpfer» und der Einsatz
der billigen Kartoffel als Rohstoff, die

Branntweinpreise fallen. Das respektable
Stärkungsmittel der Bürger und
Seeleute wurde in Gestalt wohlfeilen Fusels

zum Alltagsgetränk in den entwurzelten
Unterschichten. Hier traf der konzentrierte

Alkohol auf unterernährte Körper,
diente als Kalorienlieferant und
zerstörte dabei die traditionelle Trinkkultur.

«Der Charakter des Rausches hatte
sich total verändert», notierte Friedrich

Engels und sah die Schuld daran am
aufkommenden Kapitalismus (zit. n. Spode

1993:197). Fromme Reformer hingegen
machten nun umgekehrt den Branntwein
für das Massenelend der Frühindustrialisierung

verantwortlich. Ausgehend von
den anglophonen Ländern und angeführt
von Geistlichen - in Deutschland zumal

vom Pfarrer Johann Heinrich Böttcher

- erblühte eine breite Mässigkeits- bzw.

Temperenzbewegung, die sich die

Abschaffung des Branntweins, mancherorts

sogar sämtlicher Alkoholika, auf
die Fahne geschrieben hatte. 1847 gab es

allein in Deutschland über tausend Mäs-

sigkeitsvereine mit 600 000 Mitgliedern,
die feierlich geschworen hatten, nie wieder

Branntwein zu trinken.
Doch dann, in der 1848er Revolution,

brach dieser moralische «Kreuzzug» so

schnell zusammen, wie er entstanden

war. Der Weltuntergang durch eine

grassierende «Branntweinpest» war
offenkundig ausgeblieben. Die Menschen

schlichen zum Schnaps zurück, der
Verbrauch erreichte bald wieder die alten

Höhen - aber daran störte sich fast
niemand mehr. Allerdings galt der Branntwein

nun endgültig als ein potenziell

gefährlicher Stoff (wenngleich daneben

sein altes Image als Stärkungsmittel in
manchen Milieus und Regionen fortlebte
und die britische Marine die tägliche
Rumration erst 1970 abschaffte).

Welle Nr. 2

Die «Alkoholfrage» entsteht
Eine Generation verging, dann wurde der
Alkohol erneut ein grosses Thema, und

zwar ohne dass der Konsum gestiegen
wäre. Ab dem späten 19. Jahrhundert
erhitzte die «Alkoholfrage» jahrzehntelang
die Gemüter (vgl. Tanner 1986; Spode

1993; Blocker et al. 2003; Wassenberg 8c

Schaller 2010; Spöring 2017). Die
Hauptakteure dieser zweiten Mässigkeitsbe-

wegung waren nicht mehr Kirchenleute,
sondern Mediziner und andere
Wissenschaftler. In Europa führend war hierbei
zunächst der 1883 gegründete Deutsche

Verein gegen Mißbrauch geistiger
Getränke (DVMG). Ausgangspunkt seiner
Aktivitäten waren die Arbeitsprozesse
in den neuen Fabriken gewesen. Die

Bedienung einer komplexen Maschinerie

verlangte nüchterne Operateure (und so

waren Lokomotivführer die ersten, für
die Punktnüchternheit galt). Mehr und
mehr prägte die Hochindustrialisierung
auch den Arbeitern die bürgerliche
Leistungsethik auf.

Es blieb nicht bei einer Ernüchterung
des Arbeitslebens. Neben den
betrieblich-wirtschaftlichen traten erneut die

sozialen und medizinischen Folgeschäden

starken Trinkens - wie das

wiederentdeckte Phänomen der Trunksucht,
das vereinzelt auch <Alkoholismus>

genannt wurde - in den Blick, von Aufruhr
und häuslicher Gewalt bis zu Leberzirrhose

und Alkoholdelir. Zur Lösung der

«Alkoholfrage» wurde ein Bündel von
Massnahmen vorgeschlagen und zunehmend

auch umgesetzt, das grosso modo
bis heute das ABC der Alkoholpolitik
bildet, allerdings zunächst auf Spirituosen

beschränkt war. Im Vordergrund
standen Aufklärungskampagnen,
Steuererhöhungen und eine restriktive Schank-

lizenzierung; hinzu kam in manchen

Ländern eine staatliche Kontingentierung

der Produktion. Voran ging hierbei
die Schweiz. 1887 wurde ein Branntweinmonopol

aus der Taufe gehoben, die

37



Acht Online-Konferenzen
am Stück? Easy!»

Emma, 22

I»®

Eidgenössische Alkoholverwaltung.3
«Alkohol» meinte hier lediglich Spirituosen
(ein Sprachgebrauch, der sich vereinzelt
bis heute findet). Treibende Kraft war
der Statistiker Edmund Willhelm Milliet,
der programmatisch mit dem DVMG
konform ging. Ein Hauptziel der Mässig-

keitsbewegung war der Umstieg von den

hochprozentigen destillierten Getränken

auf vergorene, und dieses Ziel wurde
vielfach auch erreicht; im deutschen

Kaiserreich halbierte sich der
Schnapskonsum.4 Ähnlich wohl in der Schweiz;

hier wurde zudem (wie zuvor in Belgien
und später fast allen «Kulturländern»)
1908/10 der Absinth verboten, da dieser

Kräuterschnaps eine spezifische
Geisteskrankheit, den «Absinthismus», hervorrufe

(vgl. Fahrenkrug 1994). Milliet hatte
das - zurecht - für Unsinn gehalten und
befürchtete - ebenfalls zurecht - ein

massives Anwachsen der Schwarzbrennerei.

Doch der Wirbel um die «Grüne
Fee» war nur ein Nebenschauplatz im
globalen Krieg gegen den Alkohol (vgl.

Tanner 1986; Spode 1993; Blocker et al.

2003; Spöring 2017). Keineswegs wurde
dieses Wort in der Wissenschaft nur
für Spirituosen verwendet. Auch Wein
und Bier enthalten schliesslich Ethanol.

Kaum erzielte die Mässigkeitsbewegung
erste Erfolge, spaltete sie sich in einen

gemässigten und einen radikalen Flügel:
in «Mässige» und «Abstinente» oder wie

es in Amerika hiess: in «Wet» und «Dry».
Sie wurden erbitterte Feinde. Der Konflikt

erreichte 1903 auf dem Internationalen

Kongress gegen den Alkoholismus

(heute: International Council on Alcohol
and Addictions) in Bremen seinen

Höhepunkt. Wüste Beschimpfungen gingen
buchstäblich in Raufhändel über. Auslöser

war eine vom DVMG herausgegebene

Schrift, in der es hiess, mässiger Alkohol-

genuss sei unschädlich - sie musste
eingestampft werden.

Biologisierung der «Alkoholfrage»
Diese Spaltung ging von puritanisch
geprägten «Temperenzkulturen» (Spode

2010) aus: Amerika, Skandinavien und

Teile der Schweiz. Der Baseler

Physiologe Gustav v. Bunge gab 1886 die

Kampfparole aus: «Die Verführer sind
die Mässigen!» Global agierende
Organisationen, voran die schon 1851 in den

USA gegründeten Guttempler, sahen

sich zunehmend als Speerspitze einer

neuen, progressiven Wissenschaft: der

Eugenik bzw. Rassenhygiene. Denn das

gefährlichste «Rassengift» sei der Alkohol.

Und die gefährlichste Konsumform
sei die mässige: Während der exzessive

Schnapssäufer zum Glück dem

biologischen Selektionsmechanismus der

«Alkoholausjäte» zum Opfer falle, werde
der moderate Biertrinker oft sehr alt und
verbreite sein alkoholgeschädigtes Erbgut

im ganzen «Volkskörper» - es drohe
die kollektive «Degeneration». Das

«Alkoholkapital» opfere das Überleben

der Menschheit dem Profitinteresse. Ein

«Staatsverbot», wie es bereits in einigen
US-Bundesstaaten galt, sei daher ein Akt
der «Notwehr». Vormann der Abstinenten

in Europa wurde der aus dem Waadt

stammende, in München habilitierte

38



SUCHTMAGAZIN 01/2021

Psychiatrieprofessor und Ameisenforscher

Auguste (bzw. August) Forel.

Als Direktor der Züricher Irrenanstalt

Burghölzli und Gründer der Trinkerheilstätte

Ellikon bei Frauenfeld (heute Fo-

rel-Klinik), führte Forel 1887/8 die
Totalabstinenz in die Therapie ein (während

man bislang auf eine Reduzierung des

Konsums zielte). Vor allem aber kämpfte
der umtriebige Sozialist, Frauenrechtler
und Pazifist für die Rettung der Welt auf
der Basis rassenhygienischer Prävention.
Und so experimentierte er schon früh
mit Sterilisierungen: «Die Gescheiten,

Tüchtigen und Kräftigen sollten sich

energisch vermehren; die Schwachen,

Elenden, Schlechten und Dummen

dagegen gar nicht» (zit. n. Spode 1993:

223). Die zentrale Primärprävention aber

bilde die «Ausrottung» des Alkohols.

Den Guttempler-Orden baute Forel in
der Schweiz und anderen Ländern von
einer belächelten Selbsthilfeorganisation
von Trinkern zu einem Instrument der

Abstinenzpropaganda mit zahlreichen
Parallel- und Tarnorganisationen aus. In
punkto Mitgliederzahlen und medialer
Aufmerksamkeit hatten die «Abstinenten»

die «Mässigen» weit überflügelt.5
Die rassenhygienischen Alkoholforscher

bzw. «Alkohologen» sahen sich

als Vorhut einer umfassenden Hygieni-
sierung der Gesellschaft, um mit einem

«gesunden Volkskörper» im Daseinskampf

der Nationen bestehen zu können

(vgl. Rössinger 8c Merk 1998). Über fünf
Millionen Besucher strömten 1911 in
die Dresdener Internationale Hygiene-
Ausstellung, auf der sich die moderne
«Public Health» stolz präsentierte.
Programmatisches Symbol der Schau war
das allsehende Auge - nun nicht mehr
das Auge Gottes, sondern des

Gesundheitsexperten. Die Eindämmung von
Infektionskrankheiten hatte unstrittig
Fortschritte gemacht, der Alkohol aber

blieb höchst umstritten: Auch die
Brauindustrie hatte in Dresden ihren Pavillon,

und der führende deutsche Sozialhy-

gieniker, Alfred Grotjahn, stimmte zwar
mit Forel überein, dass die Gesellschaft

von «Kranken, Häßlichen und
Minderwertigen» zu reinigen sei, hielt aber

mässigen Alkoholkonsum dem Wohlbefinden
und der Gesundheit zuträglich.

Doch das waren Rückzugsgefechte.
Im globalen Alkoholdiskurs wurde der

«mässige Standpunkt» in die Defensive

gedrängt - schliesslich stand nicht
weniger auf dem Spiel als das Schicksal der

Menschheit. In Mitteleuropa blieben
die «Wasserapostel» zwar eine Minderheit,

aber ihrem missionarischen Elan

und wissenschaftlichen Sachverstand,
bewehrt mit zahllosen Statistiken, war

wenig entgegen zu setzen: Wer wollte
bestreiten, dass Darwins Gesetze der

«Auslese» auch für die menschliche Spezies

gelten und dass der Alkohol in
diesem Selektionsprozess eine furchtbare
Rohe spielt? Die wenigen Experten, die

dieses Gedankengebäude in Frage stellten,

wurden als Leugner in Diensten des

«Braukapitals» denunziert und aus der

Zunft der «Alkohologen» ausgegrenzt;
die vielen Laien, die ebenso dachten,
hatten keine legitime Stimme mehr. Sie

tranken weiterhin - aber mit schlechtem
Gewissen.

Triumph und Niedergang
Eine Wissenschaftsreligion war in die

Welt gesetzt, die auf einer zutiefst
protestantischen Leistungsethik basierte.
Wobei die Experten den Part der Priester
übernommen hatten. Ihren Triumph
erlebte sie nach dem Ersten Weltkrieg
(vgl. Blocker et al. 2003; Spode 2010;

Hengartner 8c Merki 2001). Die Bewegung

verlor zwar an Schwung und
Mitgliedern, aber sie gewann an politischem
und moralischem Einfluss. Knapp ein

Dutzend Länder führte eine Alkoholprohibition

ein, voran die neue Weltmacht
USA. Aber auch in Ländern ohne ein

«Staatsverbot», wie in Deutschland und
der Schweiz, fiel der Verbrauch auf
historische Tiefststände. Und fast die Hälfte
der Staaten des Völkerbunds erliess

rassenhygienische Zwangsgesetze.
Doch im Triumph der Abstinenzbewegung

war bereits der Keim ihres

Untergangs angelegt. Mehr und mehr

traten die nicht-intendierten Negativfolgen

konsequenter Primärprävention zu

Tage. Stichwort «AI Capone». 1933 hoben
die USA die Prohibition auf. Nach dem

Krieg wurden Whiskey und Zigaretten
zu Symbolen des strahlenden «American

Way of Life». Nach dem Motto «Wir sind

noch einmal davon gekommen»6 wurde
die Freiheit zum - auch ungesunden

- Genuss hochgehalten. Unbeschwert
wurde gesoffen und gequalmt. Einzig die

nordischen Länder hielten noch lange

an prohibitiven Alkoholkontrollpolitiken
fest und führten zudem bis in die 1970er
Jahre Zwangssterilisierungen, auch von
Suchtkranken, durch.

Welle Nr. 3

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts aber

ging es auch mit dieser hedonistisch-

permissiven Phase zu Ende. Mit den

sinnenfrohen, staatssozialistisch
gestimmten «68ern» erlebte sie ihren
Höhepunkt, doch wenig später verflog der
unbekümmerte Zukunftsoptimismus. In
den 1970er Jahren verdüsterte sich der

Horizont, der «Traum von der
immerwährenden Prosperität» (Lutz 1984; vgl.
Spode 2008) war ausgeträumt. Die soziale

Sicherheit war dahin und der Glaube

an den ordnenden Verteilungsstaat wich
neoliberaler Markt- und Leistungsideologie,

Vollbeschäftigung wich
Arbeitslosigkeit, die Utopie des Atomzeitalters
wich der Dystopie der Umweltzerstörung.

Die Menschheit war nun wieder
tödlich bedroht. Nicht Fortschritt,
sondern Erhalt, nicht Freiheit, sondern
Sicherheit wurden zu obersten Maximen

- ein zutiefst konservatives Ideal, dass

nun paradoxerweise als progressiv galt.
Kein VW-Bulli (auch mein eigener) ohne

den Aufkleber «Atomkraft - nein danke».

Mittelfristig musste sich dieser Mentali-
tätswandel auch auf die Einstellung zu
den Genussmitteln auswirken.

Eine dritte Mässigkeitsbewegung
nahm ihren Lauf, in vieler Hinsicht eine

Neuauflage der zweiten (vgl. Heath

1989). Sie kam und kommt jedoch weithin

ohne eine organisierte Massenbasis

aus, wirkte und wirkt mehr im Stillen,
sodass viele ihre Existenz allenfalls dann

bemerken, wenn Werbeverbote oder

Steuererhöhungen erlassen werden. Und
doch gibt es sie, global vernetzt und

politisch einflussreich. Wie um 1900
stehen dabei einerseits klinisch und vor
allem epidemiologisch begründete
Folgeschäden des Alkoholkonsums im Fokus

(wozu nun nicht mehr die «Rassenverderbnis»

zählt), anderseits wiederum die

39



«Wer gar nichts
nimmt, kommt aber
auch nicht voran.»

Achim, 22

,bfu
» Polizei bpa.

Machenschaften der «Alkoholindustrie»,
die die Menschen zum Trinken verführt
(so als ob in vorkapitalistischer Zeit
nicht gesoffen worden wäre). Und wie

um 1900 finden sich in ihr Massige und

Radikale; sie titulieren sich bisweilen
ironisch als «Wet» und «Dry», gehen nun
aber nicht mehr mit Fäusten aufeinander

los, zumal da Letztere das Reizwort
«Prohibition» meiden wie der Teufel das

Weihwasser.

Die Temperenzvereine der zweiten

Mässigkeitsbewegung, wie die Guttempler7

und das Blaue Kreuz, hatten zwar

- quasi im inneren Exil - überlebt, voran
gingen nun aber Experten bzw. Lobbyisten

in diversen Wissenschafts- und Po-

litzirkeln, wie die Deutsche Hauptstelle

gegen die Suchtgefahren, die dem
hedonistischen Zeitgeist getrotzt aber kaum
Gehör gefunden hatten. Das änderte
sich. 1989 setzte die WHO den Kaffee

und den Tabak auf die Liste der «abhängig

machenden Drogen», 1992 lancierte
sie einen «Europäischen Aktionsplan
Alkohol», der nicht weniger zum Ziel hatte,
als die schleichende Trockenlegung

dieses Kontinents (vgl. Spode 2004). Der

kryptoprohibitionistische Plan einer
unbegrenzt fortschreitenden Senkung des

durchschnittlichen Pro-Kopf-Verbrauchs

(«total consumption model») ging auf
die nordischen Temperenzkulturen
zurück und musste nach internen
Machtkämpfen fallengelassen werden.8 Seither

haben die «Wet» das Sagen; eingedämmt
werden soll offiziell nur noch der schädliche

Konsum, wobei freilich strittig
bleibt, was das Wort «schädlich» konkret
bedeutet.

Doch auch ganz ohne alkoholpolitische

Restriktionen ist der Verbrauch seit
den i98o/9<oer Jahren in vielen Ländern,
auch in Deutschland und der Schweiz,
tendenziell rückläufig, zumal bei Jugendlichen.

Dessen ungeachtet war deren

«Koma-Saufen» noch unlängst ein

Medien-Hype, eignet es sich doch bestens

zur Skandalisierung des Alkohols. Doch
das «Binge-Drinking» - das traurige
Relikt des archaischen Gelages - gilt
zunehmend als uncool (vgl. Pape et al.

2018). Und in TV-Talk-Shows bekommen
die Gäste inzwischen Wasser vorgesetzt.

Wer in der heutigen Leistungsgesellschaft

bestehen will, zeigt demonstrative
Nüchternheit.

Schlussbetrachtung
Der derzeitige Zeitgeist ist allerdings
so wenig von Ewigkeitswert wie seine

Vorgänger. Kaum merklich waren sie

erodiert, grosse gesellschaftliche
Umbrüche brachten dann einen plötzlichen
Umschwung des Meinungsklimas. Ob

bereits die Corona-Pandemie das Ende

des Asketismus einläutet,9 sei

dahingestellt. Manche träumen jedenfalls von
einer sterilen «neuen Normalität» mit
viel mehr Gesundheitsbewusstsein und
viel weniger Kneipen. Und eine verängstigte

Mittelschichtjugend in den reichen
Ländern pocht angesichts des Klimawandels

auf umfassender Askese, um so die

Welt zu retten. Diese Generation dürfte
kaum zu Hedonisten mutieren. Doch

irgendwann wird das Ende des Asketismus
kommen. Und zwar ohne dass damit
das Ende der Leistungsethik verbunden
sein wird.10 In jeder asketischen Phase

werden Pflöcke eingeschlagen, Standards

40



SUCHTMAGAZIN 01/2021

gesetzt, hinter die es kein Zurück mehr

gibt. Darin besteht der «Prozess der

Zivilisation», der uns immer mehr Sicherheit

aber immer weniger Freiheit beschert."

Der Hedonismus hilft die Schattenseiten
dieses Prozesses erträglich zu gestalten,
auch mittels psychoaktiver Substanzen.

Er weiss um die Sterblichkeit des

Menschen. Der moderne «innerweltliche»
Asketismus verdrängt sie12 - und er
reduziert sie systematisch: Die

Lebenserwartung steigt, die schiere Zahl an

erreichten Jahren wird zum ultimativen
Leitwert der Lebensführung. Genau das

lehnt der Hedonismus ab. Beide

Grundeinstellungen haben ihre Berechtigung
und - wie die historische Analyse zeigt

- für beide gilt: In dem Moment, in dem

sich eine Seite die kulturelle Hegemonie

erkämpft hat, treten ihre Nachteile in
den Blick, Widerstand regt sich und die

kommende Generation wird sich von ihr
abwenden. Für diese unterschwelligen
Fluktuationen des Zeitgeists ist der

Umgang mit dem Alkohol ein hervorragender

Indikator.

Literatur
Auderset, J./Moser, P. (2016): Rausch und

Ordnung, Bern: BBL.

Blocker, J.S./Fahey, D.M./Tyrrell, I.R. (Hrsg.)
(2003): Alcohol and temperance in modern

history. 2 Bde., Santa Barbara: ABC-CLIO.

Christakis, N.A. (2020): Apollo's arrow. The
profound and enduring impact of Coronavirus on
the way we live. New York: Hachette.

Elias, N. (1978): Über den Prozeß der Zivilisation.

2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Fahrenkrug, H. (1994): La fin merveilleuse de la

«fée verte». Traverse 1(1):40-51.
Heath, D.B. (1989):The new temperance mo¬

vement. Drug & Society 3(3/4): 143-168.

Hengartner, T./Merki, C.M. (Hrsg.) (2001):
Genussmittel. Eine Kulturgeschichte. Frankfurt
a.M./Leipzig: Insel.

Lutz, B. (1984): Der kurze Traum immerwährender

Prosperität. Frankfurt a.M./New York:

Campus.
Münch, P. (Hrsg.) (1984): Ordnung, Fleiß und

Sparsamkeit. München: DTV.

Pape, H./Rossow, I./Brunborg, G.S. (2018):
Adolescents drink less. How, who and why? A

review of the recent research literature. Drug
and Alcohol Review 37(1): 98-114.

Rößinger, S./Merk, H. (Hrsg.) (1998): Hauptsache

gesund! Gesundheitsaufklärung
zwischen Disziplinierung und Emanzipation.
Marburg: Jonas.

Spode, H. (1993): Die Macht der Trunkenheit.
Opladen: Leske & Budrich.

Spode, H. (1996):Thematisierungskonjunktu-
ren des Problems <Alkohol>. Psychomed 8:

63-171.
Spode, H. (2004): Der «Europäische Aktionsplan

Alkohol» und seine Vorläufer. S. 295-318 in:

H.J.Teuteberg (Hrsg.), Die Revolution am
Esstisch. Stuttgart: Franz Steiner.

Spode, H. (2008): Ressource Zukunft. Opladen/
Farmington Hills: Budrich.

Spode, H. (2010):Trinkkulturen in Europa. S.

361-391 in: J. Wienand/C. Wienand (Hrsg.),
Die kulturelle Integration Europas. Wiesbaden:

VS.

Spode, H. (2017a): Zur Revolution der
Alltagspharmakologie in der Frühen Neuzeit. Sucht-
Magazin 43(1): 16-19.

Spode, H. (2017b): Teufelskraut. Zur historischen

Anthropologie des Tabaks. Rausch

6(2): 5-29.
Spöring, F. (2017): Mission und Sozialhygiene.

Schweizer Anti-Alkohol-Aktivismus im Kontext

von Internationalismus und Kolonialismus.

1886-1939. Göttingen: Wallstein.
Tanner, J. (1986): Die «Alkoholfrage» in der

Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert. Drogalkohol

10(3): 147-168.

Wassenberg, K./Schaller, S. (Hrsg.) (2010): Der

Geist der deutschen Mässigkeitsbewegung.
Halle a.d.S.: Mitteldeutscher Verlag.

Endnoten
1

Vgl. die Quellensammlung von Münch 1984
sowie Elias 1978.

2 Ein weiterer Sonderfall ist die englische
«Gin-Manie» Mitte des 18. Jahrhunderts; vgl.
Blocker et al. 2003: 265ff.

3 Bis 1932 nur für Kartoffel- und Getreidebrände;

vgl. Audersert/Moser 2016; kurz
Tanner 1986. 2018 wurde die Alkoholverwaltung

in die Eidgenössische Zollverwaltung
integriert.

4 Vgl. Spode 1993, Tab. 7; Schweiz:Tanner
1986, Tab. 1 ; lt. Auderset/Moser 2016: 221,

geringere Rückgänge.
5 Für Deutschland s. Spode 1993, Tab. 5.
6 Programmatischer dt. Titel von Wilders The

Skin of OurTeeth.
7 Politisch wirksamer agieren ihre Vorfeldorganisationen

(Alcohol Policy Alliance, Eurocare
etc.).

8 Beim Tabak hat die WHO dieses Prinzip
hingegen durchgesetzt; vgl. Spode 2017b.

9 So die Prognose von Christakis 2020.
10 Erfolgsstreben und Selbstoptimierung sind

nichts was nur der Gegenwart, und auch
nicht nur dem Kapitalismus, eigen wäre. Eliten

bzw. Minoritäten haben da schon immer
Grandioses geleistet. Erst in der Moderne
setzte allerdings ein Prozess ein, der diese

Fähigkeiten zur verpflichtenden Norm erhob.
11 Vgl. im Anschluss an Freud Elias 1978.
12 Die alte «ausserweltliche» Askese fürchtet

den Tod nicht, ist sie doch auf das ewige
Leben gerichtet. Dieses zweite Leben ist
säkularisierten Kulturen abhandengekommen,
stattdessen soll das erste und einzige
möglichst lange dauern.

41


	Mässigkeitsbewegungen : Wahrnehmung und Bewertung des Alkohols im Wandel des "Zeitgeists"

