
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 3

Artikel: Konsum als spirituelle Erfahrung : Ayahuasca-Tourismus in Südamerika

Autor: Wolff, Tom J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHÄNOMENOLOGIE DES KONSUMS

Konsum als spirituelle Erfahrung:
Ayahuasca-Tourismus in
Südamerika

2020-3 Der Artikel bietet einen Überblick über den Ayahuasca-Tourismus in Peru, der
Jg-46 mittlerweile ein eigenes Genre des südamerikanischen Ayahuasca-Schamanis-

mus darstellt und diesen seit nunmehr drei Dekaden verändert. Als wichtigstes
Fazit touristischer Ayahuasca-Retreatteilnehmer werden verbesserte
Lebensqualität, introspektive Einsichten in die eigene Person sowie spiritualitätsbe-
zogene Relevanz genannt. Ihre Ansprüche und subjektiven Bedeutungen
unterscheiden sich von denen einheimischer Klienten von Ayahuascaschamanen.

TOM J. WOLFF

Dipl.-Psych. Dr. phil., Am Hübenbusch 9, D-65812 Bad Soden am Taunus, Tel.:+49 (0)176 456 54 20 9, tjwolff@gmx.net

Spiritualität
Spiritualität und Selbstverwirklichung
liegen im Zeitgeist. Religionswissenschaftler1

beobachten seit längerem
schon einen Trend zur «fluiden Religiosität»

(Lüddeckens et al. 2010). Dabei

folgen die metaphysischen und

lebensphilosophischen Werte einer Person

nicht mehr einem vorgegebenen Dogma.
Sie sind vielmehr Ausdruck der
unterschiedlichen Einflüsse, die sich aus den

sich wandelnden philosophischen,
religiösen, esoterischen Interessen innerhalb

der Biografie einer Person ergeben.

Diese Art von Spiritualität kann wohl
auch als eine Spielart des modernen

Individualismus gelten. Man lässt sich

nicht mehr institutionell verwalten,
sondern möchte selbst spiritueller
Manager und Gestalter sein. Auf diesem

Hintergrund entwickeln sich sog. neue

religiöse Strömungen. Eine davon ist der

Neoschamanismus, weitere sind u. a. der

Paganismus und Neoanimismus (Harvey
1997; Hanegraaff 2013). Dabei handelt es

sich aber nicht um alternative
vergesellschaftende Ideologien, wie sie etwa noch

progressive Strömungen in den i970ern
interessierten. Meist bleibt es bei einem
losen Netz Interessierter, die eben eher

auf dem persönlichen Weg der

Selbstvervollkommnung sind als auf einem
gemeinschaftlichen.

Beispiel Neoschamanismus
Nichtangehörige der eigenen Kultur bieten

sich schon immer als Projektionsfeld
für Wünsche und Ängste. So ist die Idee

des edlen Wilden wohl so alt wie die

Zivilisation selbst. Sie wurde auch in den

letzten 100 Jahren wieder neu aufgelegt,
indem sich das Bild des Schamanen2

in der westlichen Wahrnehmung
wandelte: vom Scharlatan oder Psychotiker
zum visionären Ökologist und globalen
Krieger für das Gute (Morris 2006: 36).
Er soll einerseits das charakteristische
Lokale einer Kultur repräsentieren,
andererseits aber nicht selten die eigene

globalisierte Welterlösungsphilosophie
bestätigen. Der Neoschamanismus
entwickelte sich seit den i9öoer-Jahren
aus dem Interesse an nichteuropäischer
Spiritualität, Kapitalismuskritik, der
Suche nach alternativen Formen des

Zusammenlebens, Umweltschutzbewegung,
Kritik am Christentum, Feminismus,

Drogensubkultur und Human Potential
Movement der humanistischen Psychologie

(Lindquist 1997: 53; Morris 2006:

34). Wichtige Vertreter sind Carlos
Aranha Castaneda (1925-1998), Joan

Jiko Halifax (*1942) (1991 [1979]) und
Michael Harner (1929-2018). Letzterer
ermutigte mit seinem sog. Kernschamanismus

dazu, verschiedenste indigene
Techniken anzuwenden. Er versprach die

gleichen Erfahrungen, wie sie historische
und indigene Praktiker machten (Harner
1990: XIV). Generelle Elemente des

Neoschamanismus sind: Selbstheilung
durch Erfahrungen, ökologische Kritik
an der industrialisierten Lebensart,

Vorrang eigener Erfahrungen vor Dogmen,

Nutzung von Ekstasetechniken,
Selbstermächtigung (Lademann-Priemer
2000). Die neoschamanistische Bewegung

ist keinesfalls homogen. Letztlich

folgt jeder Vertreter seinen individuellen
Vorlieben und Erfahrungen und damit
seinem ganz persönlichen Schamanismus.

Wir werden noch sehen, dass der

Ayahuasca-Schamanismus viele dieser

modernen westlichen Überzeugzeugungen

transportiert, jedoch ohne sich

explizit als neoschamanistische Richtung
zu verstehen.

Definitionsversuche von Spiritualität
Es existiert keine feste Definition für
den Begriff Spiritualität. Er wird
heutzutage losgelöst vom ausschliesslich

christlichen Kontext verwendet. Spiritualität

muss nicht zwangsläufig religiöses
Denken enthalten. Es mag sich wohl eher

um eine persönlich-bedeutsame Einstellung

handeln, die transzendente (d. h.

über die eigene Person hinausgehende)
Selbstreflexion zum Gegenstand hat

(Gissinger 2007: 28-29).

15



PHÄNOMENOLOGIE DES KONSUMS

Typische Dimensionen sind die
Suche nach Bedeutung und Sinn und die

Fähigkeit der Selbsttranszendierung
(bspw. durch Hingabe an Personen und

Werte), Selbstakzeptanz und Selbstentwicklung,

positive soziale Beziehungen,
intensive Erlebnisse der Schönheit und

Heiligkeit der Natur, Verbundenheitserlebnisse

mit Menschen, der Natur und
dem Kosmos, Verbundenheit mit Gott
(Theismus), dem Absoluten (Pantheismus)

oder einem heiligen Wesen

(Polytheismus), Achtsamkeit und weitere

Meditationserfahrungen, Vorahnungen und
Ideen psychokosmischer Energie (Grom

2009:15; Bucher 2007; Macdonald et al.

1995; Zwingmann 2004). Strukturelle
Definitionsversuche stellen kognitive
Konzepte wie etwa «die höhere Macht»

oder die Wissenschaft etc. heraus oder

kognitive, intellektuelle, emotionale,

verhaltensbezogene und soziale

Fähigkeiten, entweder als Glaubenssystem,

Einstellungssystem oder als

Persönlichkeitsdimension. Prozedurale Definitionen

sehen Spiritualität als dynamischen
Prozess individuellen Verhaltens und als

komplexen menschlichen Entwicklungs-

prozess. Dabei wird Spiritualität je nach

Autor entweder als Motivation verstanden

oder als Prozess der Selbsttranszendenz,

als die Suche nach Bedeutung und
nach Lebenszielen, als Beziehung zum

Heiligen oder als Prozess der Selbstaktualisierung

(Skrzypinska et al. 2014).

Spiritualität und «halluzinogene»
Drogen
Spiritualität kann in jüngerer Zeit sicher

spätestens seit der Entdeckung von LSD

als eine der wichtigsten Motivationen

zur Einnahme sog. Halluzinogene gelten.
Jedoch erreichen wohl nur ca. 5 % der

Probanden echte mystische Erfahrungen
(Masters 8c Houston 1966). Ausgehend

von der US-amerikanischen psychedelischen

Psychotherapie, die relativ hohe

Dosen bevorzugt, bildete sich innerhalb

der alternativen Jugendkultur der

I970er-Jahre auch im deutschsprachigen
Raum eine populäre Strömung heraus,
die in Substanzen wie LSD, Meskalin
und Psilocybin Möglichkeiten erforschte,
mystische und lebensverändernde

Spitzenerfahrungen zu machen. Nicht selten

standen dabei die «Psychedeliker» im
Konflikt mit den «Meditierern», die den

Gebrauch von Drogen als Irrweg oder

unerlaubte Abkürzung kritisierten.
Innerhalb der aktuellen Szene des

Ayahuasca-Tourismus nimmt Spiritualität

einen ebenso prominenten wie

diffusen Platz ein, so wie das früher auch

in der Hippie-Bewegung der Fall war
(Gleiches gilt für den Begriff «Heilung»),
Erst auf dem Hintergrund des Wissens

um die eigenen Wünsche und
Selbstverständlichkeiten können die starken

Unterschiede zu indigenen und historischen

Anwendungsformen von Ayahua-

sca in Südamerika deutlich werden. Deren

Kosmologien und Heilungskonzepte
werden nämlich häufig mit den naiven

westlichen Vorstellungen von «indigener

Spiritualität» unbeabsichtigt margina-
lisiert. Gelegentlich fällt deshalb der

Begriff des «kognitiven Kolonialismus»,

wenn Kritiker vom Ayahuasca-Tourismus

sprechen.

Psychedelisch und entheogen oder
doch nur halluzinogen
Mit verschiedenen Begriffen wurde

versucht, produktiv-psychoaktive
Substanzen zu beschreiben. Alle diese
Versuche haben ihre Vor- und Nachteile.

Es wird meist versucht, die Substanzen

von ihrer Wirkung her zu definieren.
Das Problem dabei: Andere Wirkungen,
die aus anderen Gebrauchsformen
herrühren (bspw. aus indigenen), werden
damit ausgeschlossen und Menschen, die

diese Begriffe unkritisch im Sinne einer

pharmazeutischen Stoffklasse benutzen,
werden per Definition in ihrer Erwartung

auf einzelne Wirkungsbereiche
eingeschränkt. Das hat ganz praktische
Relevanz, etwa, wenn bei produktiv-psy-
choaktiven Stoffen gelegentlich pauschal

von Entheogenen die Rede ist. «Entheogen»

ist ein modernes Kunstwort aus

dem griechischen £V0£OÇ (inspiriert, mit
Gott angefüllt) und Y£VÉa0ai (genésthai,
etwas bewirken, in die Existenz bringen,
geboren werden). Der Begriff wurde seit

Anfang der i97oer-Jahre verbreitet, wohl

mit dem ehrenwerten Ziel, ethnische,

religiöse, rituelle und schamanische

Anwendungen vom hedonistischen bzw.

rekreationalen Drogenkonsum
abzugrenzen und einer Ächtung zu entziehen.

Mit der pauschalen Verwendung dieses

Begriffs wird vorweggenommen, dass es

bei Substanzen wie etwa Meskalin, Psilo¬

cybin, THC, LSD oder DMT bzw. «ethnischen»

Zubereitungen aus Pflanzen, die

diese und vergleichbare Stoffe enthalten,
zwangsläufig um Gott-offenbarende
oder mystische Wirkungen ginge. Damit
wird dann auch implizit unterstellt, dass

alle, die diese Substanzen nutzen, mehr
oder weniger auf genau diese Wirkung
abzielen würden. Wir werden später
noch sehen, dass dies bei indigenen und

historischen Gebrauchsformen von Aya-
huasca im Amazonasbecken eher nicht
der Fall ist. Ebenso werden wir sehen,

welchen Einfluss es hat, wenn westliche

Touristen mit ihren entheogenen und

psychedelischen Erwartungen «ethnische»

Drogenerfahrungen suchen.

Weitere gängige Begriffe
Psychedelikum: Gebildet aus ipuxn
(Psyche, Seele, «Mind») und öijAeiv

(delein, manifestierend) bedeutet das

Kunstwort «die Seele manifestierend».
Es wurde schon 1956 vom englischen

Psychiater Humphry Fortescue Osmond

(1917-2004) in einem Briefwechsel

vorgeschlagen, um auf das

psychotherapeutisch-introspektive Potential hinzuweisen.

Dieser ursprünglich vorwiegend in

therapeutischen Kontexten verwendete

Begriff popularisierte sich in der Hippie-
Subkultur und veränderte damit seine

Bedeutung, sodass «psychedelisch»

heutzutage häufig eine halluzinogen-in-
spirierte Ästhetik in Kunst, Architektur,
Mode und Musik meint. Dennoch findet
der Begriff auch weiterhin Verwendung
in Kontexten substanzgestützter
Psychotherapie, etwa, um verschiedene
Vorgehensweisen voneinander abzugrenzen.

Empathogen: Der Begriff wurde u. a.

von dem deutsch-amerikanischen

Psychologen Ralph Metzner (1936-2019)
geprägt. Gebildet aus der Vorsilbe Em, dem

Wort ttô0oç (Pathos, Leiden, Leidenschaft)

und Y£V£(J0C(I können damit Phe-

nylethylamin-Abkömmlinge wie MDMA

(«Ecstasy») beschrieben werden, die in

entsprechendem Setting einen Zustand

von Empathie hervorrufen (Metzner et
al. 2001:182). Damit sollte die Möglichkeit

einer Unterscheidung zu klassischen

Psychedelika wie LSD, Psilocybin und

Meskalin sowie zu Stimulanzien geschaffen

werden (Nichols et al. 2015).

Entaktogen: Steht für innen berührend

und setzt sich zusammen aus £V

16



SUCHTMAGAZIN 03/2020

(griechische Vorsilbe für innen), tactus

(Lateinisch für Berührung) und dem

schon bekannten gen (genésthai).
Damit wollte der Pharmakologe David E.

Nichols (*1944) den recht eng gefassten
Ausdruck Empathogen erweitern
(Nichols 1986).

Halluzinogen: Wird gelegentlich

synonym verwendet für Psychedelikum oder

in der psychiatrischen Nomenklatur als

Überbegriff für die drei psychoaktiven
Stoffgruppen Psychedelika (halluzino-

gene Tryptamine wie Psilocybin und

Dimethyltryptamin DMT; halluzinogene
Ergoline wie Lysergsäurediethylamid
LSD; Phenylethylamine wie Meskalin),
Dissoziativa (Arylcyclohexylamine, z. B.

Ketamin, Salvinorin A oder Lachgas) und

Delirantia (z. B. Skopolamin, Muscimol,

Diphenhydramin). Diese Stoffe führen

zu Veränderungen des Wachbewusst-

seinszustands, die das Denken, Fühlen

und die Wahrnehmung der Realität
betreffen. Jedoch ist kritisch anzumerken,
dass echte Halluzinationen bei Psychedelika

eher selten auftreten bzw. diese

keine zentrale phänomenologische Kategorie

darstellen. Bei Ayahuasca bleibt der

Realitätskontakt im rituellen
südamerikanischen Kontext meist voll erhalten.

Teilnehmer von Ayahuasca-Zeremonien
können recht gut zwischen Realität und

gleichzeitig ablaufender «Vision»
unterscheiden.

Gelegentlich wird kritisiert, dass

diese Begriffe ideologisch aufgeladen
seien. Bspw. würde der Begriff
«Halluzinogen» die lebensverändernden

psychotherapeutischen Wirkungen von
bestimmten Erfahrungen im
substanzinduzierten veränderten Wachbewusst-

seinszustand abwerten. Deutet er doch

an, dass es sich lediglich um künstliche

Veränderungen der Hirnchemie im
Sinne des Irrealen handelt. Ausserdem

ist der Begriff nicht bewertungsneutral,
sondern negativ konnotiert, da er mit
pathologischen Psychosen assoziiert

wird. Andererseits wird Vertretern der

«transpersonalen Psychologie», die dem

Gebrauch psychoaktiver Substanzen für

Therapie und spiritueller
Persönlichkeitsentwicklung offen gegenüberstehen,
Romantizismus und ideologische
Unwissenschaftlichkeit vorgeworfen (Walach
et al. 2005).

Ich halte es für vollkommen legitim,
etwa vom entheogenen oder psychedelischen

oder entaktogenen Gebrauch zu

sprechen, wenn man damit Personen

meint, die genau diesen Gebrauch
anstreben. Jedoch würde ich davon
Abstand nehmen, dies als Stoffklassen zu
verstehen. Denn warum sollte man dann

nicht auch stattdessen von «Schamano-

genen» oder etwa von «Technopartyka»
sprechen dürfen.

Ayahuasca
Kosmologien des indigenen Aya-
huasca-Gebrauchs
Ayahuasca ist eine Liane des Südamerikanischen

Regenwaldes (Banisteriopsis
caapi). Sie nimmt bei Indigenen und
Mestizen (Mischlinge mit indigenen
und europäischen Wurzeln) des oberen

Amazonasgebiets nicht selten einen
zentralen Platz in deren Kosmologien
und kollektivem Selbstverständnis ein.

Als Pflanzenpersönlichkeit wird sie

vielfach als weise und strenge Lehrerin
erlebt und verehrt. Sie offenbart sich in
schamanischen Visionen u. a. als

Anakonda und gilt als die Türöffnerin für
die schamanische Welt des veränderten
Wachbewusstseinzustands (VWZ). Der

«ayahuasquero» Lucho Flores aus Mo-
coa (Kolumbien) berichtete mir 2007,
wie «Yagé» (ein anderer Name für
Ayahuasca) ihm in seinen Visionen viele

Heilpflanzen des Waldes offenbarte. Die

unaufgeregte Selbstverständlichkeit, mit
der derartige Berichte vorgetragen werden,

mag unsereins erst einmal befremden.

Wie soll man damit als aufgeklärter
Wissenschaftsmensch umgehen?

Die Weltsicht in den ländlichen Teilen

Südamerikas und insbesondere im

Amazonasgebiet ist vielfach eine animis-

tische, d. h. alle Wesen, Dinge und Orte
werden als belebt angesehen. Sie haben

eine verborgene menschliche Form und
sehen ihrerseits die Welt mit menschlichen

Augen. Dieser reziproke
Perspektivismus ist über mehrere Kosmologien
hinweg vorherrschend. So sieht der

Jaguar in uns ganz normales menschliches

Essen. Blut ist für ihn wie Bier.

Tiere leben in Dörfern, sprechen ihre

eigene Sprache und haben ihre eigene
Kultur. Ihr Fell, ihre Krallen und Zähne

sind ihnen Kleidung und Schmuck und

können abgelegt werden. Einige
Schamanen gelten entsprechend ebenfalls

als Gestaltwandler und können sich in
solche Tierwesen verwandeln (Viveiros
de Castro 1998; 2012). Die indigenen
und mestizischen Weltsichten kennen

- regional unterschiedlich - ein ganzes
«Pantheon» an Entitäten, die den Wald,
die Flüsse, die Berge und besondere Orte
bevölkern. Innerhalb des schamanis-

tischen «vegetalismo» (schamanisches

Heilertum, dass sich mit
Pflanzenpersönlichkeiten beschäftigt) werden

von Schamanen diverse Pflanzen und
Substanzen mit Ayahuasca kombiniert
eingenommen. Man möchte deren
Persönlichkeiten kennenlernen und deren

Fähigkeiten testen. Bei weitem nicht alle

dieser Kombinationen sind psychoaktiv
(Ott 1998: 212-221). Jedoch haben sich

gerade im Ayahuasca-Tourismus wenige
stark psychoaktive Kombinationen etabliert,

nicht zuletzt, da sich das Interesse

von Forschern und Touristen schon früh
auf diesen Teilbereich amazonischer

Volksheilkunde konzentrierte. Ayahuasca
bedeutet auf Quechua «Liane der
Ahnen». Es gibt aber sehr viel mehr Namen,
da es auch sehr viele indigene Sprachen

gibt. Moderne Bezeichnungen sind auch

«la purga» (Spanisch: die Reinigung, das

Erbrechen) oder einfach «la medicina»

(Spanisch: DIE Medizin).

Pharmakologie
Ayahuasca ist neben der Ranke gleichzeitig

auch die Bezeichnung für das Gebräu,
dessen einer Inhaltstoff eben die

zerschlagene und eingekochte Ayahuasca-
Liane ist. Als weiterer häufiger Inhalts-
stofif (der für die psychoaktive Wirkung
verantwortlich ist), werden Blätter der

Kaffestrauchgewächse Chacruna (Psy-
chotria viridis), Amyruca (Psychotria
carthagenensis) oder auch Chaliponga

(Diplopterys cabrerana) beigemischt.
Diese enthalten DMT (N,N-Dimethyl-
tryptamin), ein sehr potentes Halluzinogen.

Weitere psychoaktive Bestandteile
können 5-MeO-DMT (s-Methoxy-N,N-
Dimethyltryptamin) und Bufotenin

(5-HO-DMT) sein. Oral eingenommenes
DMT wird jedoch schnell durch das

körpereigene Enzym Monoamino-Oxi-
dase zersetzt, bevor es überhaupt die

Blut-Hirn-Schranke überwinden kann.

17



PHÄNOMENOLOGIE DES KONSUMS

Da in der Ayahuasca-Liane jedoch
verschiedene Harman-Alkaloide enthalten
sind, die als MAO-Hemmer wirken
(insbesondere Harmin und Harmalin), kann

sich das DMT nur in dieser speziellen
Kombination mit Ayahuasca reversibel

an bestimmte Serotoninrezeptoren des

Zentralnervensystems binden und die

produktive Symptomatik hervorrufen

(Smith et al. 1998). Es bleibt ein Rätsel

der Geschichte, wie die Urwaldbewohner
bei der schieren Masse an unterschiedlichen

Regenwaldpflanzen genau diese

Kombination herausfanden.

Traditioneller Gebrauch
Der traditionelle Gebrauch von Ayahuasca

dient einer Vielzahl von Zwecken:

spirituelle Führung, Kommunikation mit
Geistern und Pflanzen, Telepathie, psy-
chophysische Reinigung, Kommunikation

mit entfernten Verwandten, das

Auffinden verlorener Gegenstände, Schutz

vor Geistern, Jagdvorbereitung, Diagnostik,

magische Kampfhandlungen (Dobkin
De Rios 1972; Siskind 1973; Wright 2013).

Kollektive Rituale sind von einigen Eth-

nien überliefert. In anderen war die
Einnahme meist nur durch den Schamanen

vorgesehen. Dieser hatte die Aufgabe, im
Kontakt mit der Geisterwelt Ursachen

für Erkrankungen und Lebensprobleme
seiner Klienten zu erkennen und Lösungen

und Therapien vorzuschlagen oder

ggf. magische Kampfhandlungen gegen
den Verursacher durchzuführen. Das

Entfernen und Zurücksenden magischer
Pfeile zählt bspw. hierzu. Im «vegeta-
lismo» geht es unter anderem darum,
im Ayahuasca-Rausch mittels spezieller
schamanischer Lieder verbündete

Pflanzengeister um Hilfe für die erkrankte
Person zu bitten. Diese Geister werden

gelegentlich liebevoll «doctorcitos»

(Spanisch: Doktorchen) genannt und

im VWZ als Entitäten erlebt. Es kann

dann eine körperliche Reinigung mit
Erbrechen und eine längere Fastenkur mit
sozialem Rückzug indiziert sein, bei der

eine besondere (nicht-halluzinogene)
Meisterpflanze eingenommen wird. Oder

magische Handlungen werden durchgeführt

oder soziale Konfliktlösungen sind

angezeigt. Dabei zeigt sich die besondere

Bedeutung des «curandero» (Spanisch:

Heiler) innerhalb der «comunidad»

(Spanisch: Dorfgemeinschaft). Die

Unterscheidung zwischen Hexer und Heiler

mag eine nachträglich konstruierte sein.

Meist geht es bei Krankheitsursachen

um Probleme des Ausgleichs, denn

lokale Lebenswelt ist vom Prinzip des

Austauschs und sozialen Balancen

geprägt (Quechua: ayni). Krankheiten oder

- allgemeiner gesprochen - Probleme

sind meist Ausdruck einer Disbalance

zwischen Personen, Geistern und Kräften.

Dementsprechend werden Ursachen

für persönliche Probleme nicht selten

im sozialen Umfeld erwartet, gesucht
und behandelt. Das ist ein grundlegender

Unterschied zu unseren westlichen

pathogenetischen Konstrukten. Wir
attribuieren Krankheitsursachen eher

internal und erwarten, dass dort auch die

individuelle Therapie ansetzen soll.

Der mestizische Ayahuasca-Ge-
brauch entwickelte sich im heutigen
Peru, Ecuador, Westbrasilien und
Südkolumbien schon vor dem Aufkommen
des Ayahuasca-Tourismus, meist in

Form intimer nächtlicher Zeremonien,
dies möglicherweise auch wegen der

Verunglimpfung durch christliche
Autoritäten. Durch den Gummiboom im

19. und frühen 20. Jahrhundert kam es

im Amazonasbecken zu heftigen
Verwerfungen, Ausrottungen und
Völkerwanderungen. In dieser Zeit entwickelte
sich eine rege Kultur des Handels und
des Austausches. «Ayahuasqueros», die

zumeist auch einem weiteren
Lebensunterhalt nachgehen, sind Teil dieser

Siedlungskultur entlang der Flussläufe.

Heilertum ist seitdem im mestizischen

Verständnis eine Dienstleistung, für die

ein Ausgleich je nach den Möglichkeiten
der Klienten erwartet wird. Der ernsthaft
erkrankte Klient wohnt etwa bei dem

Heiler, bis es ihm wieder besser geht.
Er versucht möglicherweise im Haushalt

etwas zu helfen, ggf. Nahrung oder
Geld zu geben. Mestizenheiler wurden
auch gerade dafür bezahlt, dass sie den

potentiell gefährlichen Blick in die
Geisterwelt wagten, vor dem die Klienten
selbst zurückschreckten, und dafür, dass

sie die unangenehmen Folgen der Aya-
huasca-Einnahme ertrugen. Der Beruf
des «vegetalista» ist eine von Verzicht

geprägte Aufopferung. Er muss in langen
Phasen des Fastens, der Isolation und

zahlreichen Ayahuasca-Zeremonien in

physische und psychische Grenzbereiche

vordringen, in denen sich ihm die

Meisterpflanzen offenbaren und ihn lehren,
wie er sie durch seine «ikaro»-Gesänge
rufen kann. Die «Gringo»-Abenteurer,
Forscher und Touristen, die aus Sicht

der Einheimischen mit offensichtlich
viel Zeit und Geld die Gesellschaft
solcher Heiler suchten und sich vorrangig
für die «Tripqualitäten» von Ayahuasca

interessierten, müssen einige Verwunderung

ausgelöst haben. Der Gedanke,

freiwillig Ayahuasca einzunehmen, ohne

ernsthaft krank zu sein, und auch noch

dafür zu bezahlen, erscheint aus dieser

Perspektive möglicherweise absurd. All
dies hat den Ayahuasca-Schamanismus
verändert. Heutzutage sind es die Klienten,

die in nächtlichen Zeremonien den

Trunk gemeinsam mit ihrem Schamanen

einnehmen, und seine Gesänge haben

vielfach die Funktion den VWZ zu steuern

(Brabec de Mori 2013).

Schamanentourismus oder Touris-
tenschamanismus
Der erste moderne Ayahuasca-Tou-
rist war wohl William Burroughs. Er

veröffentlichte seine «Yage Letters»,
die wahrscheinlich aus dem Jahr 1953

stammen, als er in Südamerika (neben
Sex mit männlichen Kindern) nach dem

legendären Ayahuasca suchte

(Burroughs et al. 1963). Doch die

Protestbewegung und Jugendsubkultur der

i9öoer-Jahre interessierte sich ausser

für die üblichen Psychedelika der Zeit

vorerst eher für den leichter erreichbaren

Psilocybin-Pilzkult Mexikos. Erst
ab Anfang der i99oer-Jahre begannen

Aussteiger und Schamanenlehrlinge, die

den Mestizen-«vegetalismo» vorwiegend
um die Dschungelstadt Iquitos kennengelernt

hatten, damit, Menschen aus

Nordamerika zu Ayahuasca-Erlebnissen
einzuladen. Der kommerzielle
Ayahuasca-Tourismus war geboren. Innerhalb
eines Jahrzehnts professionalisierte sich

das Geschäft, sodass es heute zahlreiche

Heilungszentren gibt, die auf
englischsprachigen Websites Alles-inklusive-

Heilungsretreats anbieten. Dies ist die

Hauptform des Ayahuasca-Tourismus,
der sich um die grösseren Dschungelstädte

Perus konzentriert. Er hat sich

18





PHÄNOMENOLOGIE DES KONSUMS

jedoch auch in den Touristenhochburgen
bspw. in den Anden im «heiligen Tal»

zwischen der ehemaligen Inka-Hauptstadt

Cuzco und dem Weltkulturerbe
«Machu Picchu» ausgebreitet als auch

in Urbanen Zentren ganz Südamerikas.

Selbst in Costa Rica kann man Heilungszentren

finden, die Ayahuasca-Zeremo-
nien und Retreats für zahlungskräftiges
Publikum der 1. Welt anbieten. Diese

Orte hatten ursprünglich wenig bis gar
nichts mit dem Ayahuasca-Schamanis-

mus des oberen Amazonasgebiets zu tun.
Früher waren die Kranken, die

teilweise länger im Haus des Heilers wohnten,

für diesen eher eine Bürde. Heute
bedeutet jeder zusätzliche Tag mehr
Geld. Ein indigener oder mestizischer

Heiler, der nicht mit Touristen arbeitet,
bleibt mind, so arm wie seine ländliche
Klientel. So ist die Attraktivität dieses

früher nicht besonders beliebten
Berufes auch bei jungen Einheimischen

gestiegen. Die meisten Zentren gehören
wohl nordamerikanischen Ausländern,
trotzdem kann ein Honorar-Schamane

für ländliche peruanische Verhältnisse

sehr gut verdienen. Neid, Missgunst,
Konkurrenz und gegenseitige Hexerei-

Bezichtigungen unter Schamanen sind

nicht selten, denn die Anhäufung von
Reichtum, ohne das «ayni»-Prinzip der

Partizipation zu beachten, zieht in der

Amazonas-Gesellschaft auch soziale

Spannungen nach sich, die nicht selten

durch Verleumdung oder Diebstahl
gelöst werden. Aber all dies interessiert die

spirituellen Touristen nicht. Sie betreten
eine indigen-folklorisierende Bühnenrealität,

wenn sie vom Flugzeug zum

Heilungszentrum abgeholt werden, um
an ihrem noch im Heimatland gebuchten

Dschungel-Retreat teilzunehmen.
Ihnen muss man bei aller Naivität und

kognitiv-kolonialistischer Ignoranz die

Reinheit der Motivation zu Gute halten,
mit der sie vielfach zu hoffen wagen, an

etwas wahrhaft Gutem, Indigenem und

Ursprünglichem teilzuhaben, dass sie

und die Welt besser zu machen vermag.

Motivation
Nicht selten erhoffen sich Ayahuasca-

Touristen, innere Führung in einer

persönlichen Neuorientierungssituation

oder Selbstaktualisierungskrise.

Die meisten sind weniger am nativen

Vegetalismus als an der eigenen Ayahua-
sca-Einnahme interessiert. Sie glauben

jedoch, dass der Effekt besser ist, wenn
die Einnahme im ursprünglichen
Regenwaldkontext unter legitimer indigener
Anleitung stattfindet. Dies ist einerseits
eine Art romantische Respektbekundung
für die «edlen Wilden», andererseits eine

Art Effektivismus, nämlich hier den «real

deal» zu bekommen, das echte Erlebnis

indigener Spiritualität. Sehr häufig
besteht eine psychotherapeutische Erwartung

an die Erfahrung, die gelegentlich
auch unrealistisch überhöht erscheint,

wenn etwa von meinen Teilnehmern im
Interview die alles entscheidende «life-

changing breakthrough experience»3
erhofft wird. Introspektion und besseres

Selbstverständnis zählen ebenso zur
Einnahmemotivation, wie die Hoffnung,
Anleitung und Richtung im Leben zu
finden. Es geht auch um emotionale

Reinigung, Traumaheilung, Verbesserung
der Selbstakzeptanz, Beziehungsklärung
und Persönlichkeitsentwicklung sowie

Heilung von spezifischen psychischen

Störungen wie Ängsten, Süchten,

Depressionen. Heilung körperlicher
Erkrankungen ist sicher bei der Mehrheit
nicht das vorrangige Kriterium für die

Buchungsentscheidung. Das explizit
spirituelle Interesse bezieht sich auf die

Bestätigung metaphysischer Hoffnungen
bzw. das Befrieden von Zweifeln (bspw.

an der Existenz einer spirituellen Welt
hinter der profanen materiellen Realität).

Auch die Hoffnung auf persönliche
spirituelle Weiterentwicklung, Erleuchtung

und Reinigung zählt dazu. Ebenso

spielen das Bedürfnis nach Sinnfindung
im Leben, das Bedürfnis einer intensiven

Beziehung zur Erde und zum Leben
sowie die Hoffnung, Kontakt zu den Ahnen

aufzunehmen, eine Rolle. Neugierde ist
dabei meist eine unspezifische
Begleitmotivation all dieser hier schon genannten

Motive. (Wolff et al. 2018).

Spirituelle Relevanz der Erfahrungen

In den Jahren 2016 bis 2019 habe ich

in Peru die Szene studiert und 20

vorwiegend nordamerikanische Teilnehmer

von traditionalisierten Ayahuasca-Re-

treats eines typischen Heilungszentrums

teilnehmend begleitet und mehrfach

mit Leitfadeninterviews befragt (Wolff
2020).

Bei Aussagen zur persönlichen
Relevanz der gemachten Erfahrungen
beziehen sich die Teilnehmenden meist auf
vier grosse Themen, die in zahlreiche

Unterthemen aufgefächert sein können:

1. Verbesserte Lebensqualität
2. introspektive Einsichten in die

eigene Person

3. spiritualitätsbezogene Relevanz

und

4. Beziehungsrelevanz (ebd.).

Interessanterweise hatten in meiner

Befragung von Retreat-Teilnehmenden

65 % nachträglich eine persönliche
spirituelle Relevanz berichtet, obwohl 30 %

weniger eine vorherige spiritualitätsbezogene

Motivation angegeben hatten

(ebd.). Typische Themen waren:

- Bestätigung oder Auflösung
metaphysischer Zweifel

- Erhöhung ihres grundlegenden
Vertrauens in das Leben

- Erneuerte Verbindung mit der
Natur und der Existenz

- Dankbarkeit und Akzeptanz gegen
über dem Leben

Die Mehrheit äusserte keine Zweifel

an dem neo-schamanistischen Glaubenssystem,

wonach man im Ayahuasca-indu-
zierten VWZ tatsächlich Einblick in eine
andere Realität bekomme und Entitäten
und Geister darin aktiv kommunizierten

(ebd.).

Fazit
Der gegenwärtige Erfolg des Ayahua-
sca-Tourismus beruht wohl nicht
zuletzt auch darauf, dass er im modernen

spirituellen Trend liegt. Die folgenden
Merkmale scheinen dabei zum Erfolg
beizutragen:

1. Es werden keine Verpflichtungen
oder Verbindlichkeiten
eingegangen.

2. Es gibt keine Institutionalisierung.
3. Die persönlichen intensiven

Erfahrungen haben Event-
Charakter.

4. Der Fokus liegt auf der individualistischen

psychospirituellen
Selbstverbesserung anstelle von
gesellschaftlicher Optimierung.

20



SUCHTMAGAZIN 03/2020

5. Es existiert ein zwangloses und
loses soziales Netzwerk an Ayahua-
sca-Interessierten.

6. Sie verbindet der Glaube an die

unkorrumpierte transzendente

Ersthanderfahrung.

Lokale schamanistische Erklärungsmodelle,

die nicht auf einer Substanzwirkung,

sondern auf der Existenz und dem

Wirken von Pflanzengeistern beruhen,
stehen unverbunden neben biochemischen,

hirnphysiologischen und
psychologischen Wirksamkeitsvorstellungen
psychotroper Substanzen. Ein plausibles

integrierendes Modell erscheint mir aus

beiden Betrachtungsrichtungen absurd.

Diesen Widerspruch auszuhalten, ist als

teilnehmender Ethnograph und Psychologe

nicht leicht.
Trotzdem sollte die Wirksamkeit

dieser schamanischen Überzeugungen,
die mögliche positive suggestive Kraft

von Begegnungen mit Entitäten, Ahnen

und Geistern bei der Veränderung von

persönlichen Narrativen in der
Psychotherapie ernsthaft erforscht werden.

Möglicherweise bietet Madre Ayahuasca

im psychischen Binnenraum des

veränderten Wachbewusstseins einen
liebevollen und haltgebenden Rahmen, in
dem Konfrontationen mit schwierigen
emotionalen Inhalten besonders gut
ausgehalten und angenommen werden
können.

Literatur
Brabec de Mori, B. (2013): Die Psychologisierung

der Funktionen von Musik und Drogen
in westlichen Interpretationen indianischer

Magie, eine Methodenkritik. S. 98,110-115
in:J.v. Beizen (Hrsg.), Musik und Religion,
psychologische Zugänge. Wiesbaden: Springer

VS.

Bucher, A.A. (2007): Psychologie der Spiritualität:

Handbuch. Weilheim: Beltz.
Burroughs, W.S./Ginsberg, A. (1963): Yage

Letters. San Francisco: City Lights Books.
Dobkin De Rios, M. (1972): Visionary Vine:

Hallucinogenic healing in the Peruvian Amazon.
San Francisco: Chandler Publishing.

Gissinger, C. (2007): Interreligiöse Ärzteplattform:

Seelsorge und Spiritualität bei Krankheit

und Pflege. Österreichische Ärztezeitung
Nr. 15-16.

Grom, B. (2009): Spiritualität - die Karriere
eines Begriffs: Eine religionspsychologische
Perspektive. S 12-17 in: E. Frick/T. Roser
(Hrsg.), Spiritualität und Medizin. Gemeinsame

Sorge für den kranken Menschen. Stuttgart:

Kohlhammer.

Halifax, J.J. (1991 [1979]): Shamanic voices:
A survey of visionary narratives. New York:

Penguin Books.

Hanegraaff, W.J. (2013): Western Esotericism.
London: Bloomsbury.

Harner, M. (1990): The way of the shaman. New

York: HarperOne.
Harvey, G. (1997): Listening people,speaking

earth: Contemporary paganism. London:

Hurst & Company.
Lademann-Priemer, G. (2000): Schamanis-

mus. https://tinyurl.com/ybycdmzj, Zugriff
13.05.2020.

Lindquist, G. (1997): Internalization: Core
shamanism. In: G. Lindquist, Shamanic performance

on the urban scene: Neo-shamanism
in contemporary Sweden. Stockholm Studies
in Social Anthropology 39.

Lüddeckens, D./Walthert, R. (2010): Fluide
Religion: Neue religiöse Bewegungen im Wandel:
Theoretische und empirische Systematisierungen.

Bielefeld:Transcript.
Macdonald, D.A./LeClair, L.S./Holland, C.J./

Alter, A.A./Friedmann, H.L. (1995): A survey
of measures of transpersonal constructs.
Journal of Transpersonal Psychology 27(2):

171-235.

Masters, R.E./Houston, J. (1966): The variety
of psychedelic experience. New York: Dell

Publishing.
Metzner, R./Adamson, S. (2001): Using MDMA

in healing, psychotherapy and spiritual
practice. S. 182-207 in: J. Holland/J. Holland
(Hrsg.), Ecstasy:The complete guide; a

comprehensive look at the risks and benefits of
MDMA. Rochester: Park Street Press.

Morris, B. (2006): Neoshamanism. 0. S. in: B.

Morris (Hrsg.), Religion and anthropology:
A critical introduction. London: Cambridge
University Press.

Nichols, D.E. (1986): Differences between the
mechanism of action of MDMA, MBDB, and
the classic hallucinogens. Identification of a

new therapeutic class: Entactogens. Journal
of Psychoactive Drugs 18(4): 305-313.

Nichols, D.E./Yensen, R./Metzner, R. (2015):
The great entactogen-empathogen debate.
Newsletter of the Multidisciplinary
Association for Psychedelic Studies MAPS 2:

47-49. https://tinyurl.com/yccs3jjx, Zugriff
28.03.2020.

Ott, J. (1998): In pharmacotheon, entheogenic
drugs, their plant sources and history. S.

212-221. Kennewick: Natural Products.

Siskind, J. (1973):Visions and cures among
the sharanahua. O.S. in: M.J. Harner (Hrsg.),

Hallucinogens and shamanism. New York:

Oxford University Press.

Skrzypinska, K./Socha, P.M. (2014):The threefold

nature of spirituality (TNS) in a psychological

cognitive framework. Archive for the
Psychology of Religion/Archiv für Religions-
pychologie 36(3): 277-302.

Smith, R.L./Hervé, C./Barret, R.J./
Sanders-Bush, E. (1998): Agonist properties
of N,N-dimethyl-tryptamine at serotonin
5-HT2C receptors. Pharmacology Biochemistry

and Behavior 61 (3): 323-330.
https://doi.org/10.1016/S0091-
3057(98)00110-5

Viveiros de Castro, E. (1998): Cosmological dei-
xis and amerindian perspectivem. Journal of
the Royal Anthropological Institute 4(3): 469-
488. doi:10.2307/3034157

Viveiros de Castro, E. (2012): Cosmological
perspectivem in amazonia and elsewhere. Bd.

1. HAU: Masterclas Series.

Walach, H./Kohls, N./ Belschner, W. (2005):

Transpersonale Psychologie - Psychologie

des Bewusstseins: Chancen und

Probleme. Psychotherapie Psychosomatik
Medizinische Psychologie 9(10):405-415.
doi:10.1055/S-2005-866896.

Wolff, T.J. (2020): The touristic use of ayahuasca
in Peru: Expectations, experiences, meanings
and subjective effects. Wiesbaden: Springer
VS.

Wolff, T.J./Passie,T. (2018): Motivational

structure of ayahuasca drinkers
in social networks. Journal of Psychedelic

Studies 2(2): 89-96. https://doi.
org/10.1556/2054.2018.010.

Wright, R. (2013): Mysteries of the jaguar
shamans of the northwest amazon. Lincoln:

University of Nebraska Press.

Zwingmann, C. (2004): Spiritualität/Religiosität
und das Konzept dergesundheitsbezogenen
Lebensqualität: Definitionen, empirische
Relevanz, Operationalisierungen. S. 215-237
in: C. Zwingmann/H. Moosbrugger (Hrsg.),

Religiosität: Messverfahren und Studien zu
Gesundheit und Lebensbewältigung. Münster:

Waxmann.

Endnoten
1 Die formelle männliche Schreibweise im

gesamten Text meint immer beide Geschlechter.

2 Die überwiegende Mehrzahl der lokalen
Schamanen ist in der ländlichen amazonischen

Gesellschaft traditionell männlich.
Frauen, die sich in ihrer Menstruationsphase
befinden, werden von manchen konservativen

Schamanen nicht zurTeilnahme an
Zeremonien zugelassen. Dies spielt aber im

touristischen Schamanismus keine Rolle.
Es gibt dort heutzutage auch weibliche «ay-
ahuasqueras», und manche Zentren bieten

sogar spezielle Kurse nur für Frauen an.
3 «Breakthrough» ist ein Begriff, der besonders

in der nordamerikanischen psychedelischen

Psychotherapie eine Rolle spielt, die
mit hohen Dosen einen weitgehend autonom
ablaufenden inneren Prozessverlauf anregt.
Dabei können stark abgewehrte Inhalte wie

abgespaltene und verdrängte Gefühle und

Erlebnisse ins Bewusstsein durchbrechen
und sich nicht selten kathartisch entladen.
Es wird dabei auch transpersonales Material
gefördert, was besonders auch bei Klienten
mit spirituellen Krisen oder existentiellen
Ängsten wie beispielsweise bei Krebskranken

relevant sein kann. Die europäische
psycholytische Behandlungstradition, etwa
nach Hanscarl Leuner (1919-1996), arbeitet
dagegen eher mit moderaten Dosen und

strebt eine Erleichterung des Zugangs zu

personalem vorbewussten Material an, etwa
um es dann in Gesprächen psychoanalytisch
zu verstehen.

21


	Konsum als spirituelle Erfahrung : Ayahuasca-Tourismus in Südamerika

