Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 3

Artikel: Konsum als spirituelle Erfahrung : Ayahuasca-Tourismus in Sidamerika
Autor: Wolff, Tom J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2020-3
Jg. 46
8. 18-

PHANOMENOLOGIE DES KONSUMS

Konsum als spirituelle Erfahrung:
Ayahuasca-Tourismus in
Sudamerika

Der Artikel bietet einen Uberblick iiber den Ayahuasca-Tourismus in Peru, der
mittlerweile ein eigenes Genre des slidamerikanischen Ayahuasca-Schamanis-
mus darstellt und diesen seit nunmehr drei Dekaden verandert. Als wichtigstes
Fazit touristischer Ayahuasca-Retreatteilnehmer werden verbesserte Lebens-
qualitat, introspektive Einsichten in die eigene Person sowie spiritualitatsbe-
zogene Relevanz genannt. Ihre Anspriiche und subjektiven Bedeutungen unter-

scheiden sich von denen einheimischer Klienten von Ayahuascaschamanen.

TOM J. WOLFF

Dipl.-Psych. Dr. phil., Am Hiibenbusch 9, D-65812 Bad Soden am Taunus, Tel.: +49 (0)176 456 54 20 9, tjwolff@gmx.net

Spiritualitat

Spiritualitdt und Selbstverwirklichung
liegen im Zeitgeist. Religionswissen-
schaftler' beobachten seit lingerem
schon einen Trend zur «fluiden Religio-
sitdt» (Ltiiddeckens et al. 2010). Dabei
folgen die metaphysischen und lebens-
philosophischen Werte einer Person
nicht mehr einem vorgegebenen Dogma.
Sie sind vielmehr Ausdruck der unter-
schiedlichen Einfliisse, die sich aus den
sich wandelnden philosophischen, reli-
giosen, esoterischen Interessen inner-
halb der Biografie einer Person ergeben.
Diese Art von Spiritualitét kann wohl
auch als eine Spielart des modernen
Individualismus gelten. Man ldsst sich
nicht mehr institutionell verwalten,
sondern mochte selbst spiritueller Ma-
nager und Gestalter sein. Auf diesem
Hintergrund entwickeln sich sog. neue
religitse Stromungen. Eine davon ist der
Neoschamanismus, weitere sind u. a. der
Paganismus und Neoanimismus (Harvey
1997; Hanegraaff 2013). Dabei handelt es
sich aber nicht um alternative vergesell-
schaftende Ideologien, wie sie etwa noch
progressive Stromungen in den 1970ern
interessierten. Meist bleibt es bei einem
losen Netz Interessierter, die eben eher
auf dem personlichen Weg der Selbst-
vervollkommnung sind als auf einem ge-
meinschaftlichen.

Beispiel Neoschamanismus
Nichtangehdrige der eigenen Kultur bie-
ten sich schon immer als Projektionsfeld
fiir Wiinsche und Angste. So ist die Idee
des edlen Wilden wohl so alt wie die Zi-
vilisation selbst. Sie wurde auch in den
letzten 100 Jahren wieder neu aufgelegt,
indem sich das Bild des Schamanen?

in der westlichen Wahrnehmung wan-
delte: vom Scharlatan oder Psychotiker
zum visioniren Okologist und globalen
Krieger fiir das Gute (Morris 2006: 36).
Er soll einerseits das charakteristische
Lokale einer Kultur reprisentieren, an-
dererseits aber nicht selten die eigene
globalisierte Welterlésungsphilosophie
bestitigen. Der Neoschamanismus ent-
wickelte sich seit den 1960er-Jahren

aus dem Interesse an nichteuropdischer
Spiritualitdt, Kapitalismuskritik, der
Suche nach alternativen Formen des Zu-
sammenlebens, Umweltschutzbewegung,
Kritik am Christentum, Feminismus,
Drogensubkultur und Human Potential
Movement der humanistischen Psycho-
logie (Lindquist 1997: §3; Morris 2006:
34). Wichtige Vertreter sind Carlos
Aranha Castaneda (1925-1998), Joan
Jiko Halifax (*1942) (1991 [1979]) und
Michael Harner (1929-2018). Letzterer
ermutigte mit seinem sog. Kernschama-
nismus dazu, verschiedenste indigene
Techniken anzuwenden. Er versprach die

15

gleichen Erfahrungen, wie sie historische
und indigene Praktiker machten (Harner
1990: XIV). Generelle Elemente des
Neoschamanismus sind: Selbstheilung
durch Erfahrungen, dkologische Kritik
an der industrialisierten Lebensart, Vor-
rang eigener Erfahrungen vor Dogmen,
Nutzung von Ekstasetechniken, Selbst-
erméchtigung (Lademann-Priemer
2000). Die neoschamanistische Bewe-
gung ist keinesfalls homogen. Letztlich
folgt jeder Vertreter seinen individuellen
Vorlieben und Erfahrungen und damit
seinem ganz personlichen Schamanis-
mus. Wir werden noch sehen, dass der
Ayahuasca-Schamanismus viele dieser
modernen westlichen Uberzeugzeugun-
gen transportiert, jedoch ohne sich ex-
plizit als neoschamanistische Richtung
zu verstehen.

Definitionsversuche von Spiritualitdt
Es existiert keine feste Definition fiir
den Begriff Spiritualitdt. Er wird heut-
zutage losgeldst vom ausschliesslich
christlichen Kontext verwendet. Spiritu-
alitdt muss nicht zwangsldufig religioses
Denken enthalten. Es mag sich wohl eher
um eine personlich-bedeutsame Einstel-
lung handeln, die transzendente (d. h.
iiber die eigene Person hinausgehende)
Selbstreflexion zum Gegenstand hat
(Gissinger 2007: 28-29).



Typische Dimensionen sind die Su-
che nach Bedeutung und Sinn und die
Fihigkeit der Selbsttranszendierung
(bspw. durch Hingabe an Personen und
Werte), Selbstakzeptanz und Selbstent-
wicklung, positive soziale Beziehungen,
intensive Erlebnisse der Schonheit und
Heiligkeit der Natur, Verbundenheits-
erlebnisse mit Menschen, der Natur und
dem Kosmos, Verbundenheit mit Gott
(Theismus), dem Absoluten (Pantheis-
mus) oder einem heiligen Wesen (Poly-
theismus), Achtsamkeit und weitere Me-
ditationserfahrungen, Vorahnungen und
Ideen psychokosmischer Energie (Grom
2009: 15; Bucher 2007; Macdonald et al.
1995; Zwingmann 2004). Strukturelle
Definitionsversuche stellen kognitive
Konzepte wie etwa «die hohere Macht»
oder die Wissenschaft etc. heraus oder
kognitive, intellektuelle, emotionale,
verhaltensbezogene und soziale Fihig-
keiten, entweder als Glaubenssystem,
Einstellungssystem oder als Personlich-
keitsdimension. Prozedurale Definitio-
nen sehen Spiritualitit als dynamischen
Prozess individuellen Verhaltens und als
komplexen menschlichen Entwicklungs-
prozess. Dabei wird Spiritualitit je nach
Autor entweder als Motivation verstan-
den oder als Prozess der Selbsttranszen-
denz, als die Suche nach Bedeutung und
nach Lebenszielen, als Beziehung zum
Heiligen oder als Prozess der Selbstaktu-
alisierung (Skrzypinska et al. 2014).

Spiritualitat und «halluzinogene»
Drogen

Spiritualitdt kann in jlingerer Zeit sicher
spétestens seit der Entdeckung von LSD
als eine der wichtigsten Motivationen
zur Einnahme sog. Halluzinogene gelten.
Jedoch erreichen wohl nur ca. 5 % der
Probanden echte mystische Erfahrungen
(Masters & Houston 1966). Ausgehend
von der US-amerikanischen psychedeli-
schen Psychotherapie, die relativ hohe
Dosen bevorzugt, bildete sich inner-
halb der alternativen Jugendkultur der
1970er-Jahre auch im deutschsprachigen
Raum eine populdre Stromung heraus,
die in Substanzen wie LSD, Meskalin
und Psilocybin Moglichkeiten erforschte,
mystische und lebensverindernde Spit-
zenerfahrungen zu machen. Nicht selten
standen dabei die «Psychedeliker» im
Konflikt mit den «Meditierern», die den

PHANOMENOLOGIE DES KONSUMS

Gebrauch von Drogen als Irrweg oder
unerlaubte Abkiirzung kritisierten.

Innerhalb der aktuellen Szene des
Ayahuasca-Tourismus nimmt Spiritu-
alitdt einen ebenso prominenten wie
diffusen Platz ein, so wie das frither auch
in der Hippie-Bewegung der Fall war
(Gleiches gilt fiir den Begriff «Heilung»).
Erst auf dem Hintergrund des Wissens
um die eigenen Wiinsche und Selbst-
verstdndlichkeiten kénnen die starken
Unterschiede zu indigenen und histori-
schen Anwendungsformen von Ayahua-
sca in Stidamerika deutlich werden. De-
ren Kosmologien und Heilungskonzepte
werden nédmlich hidufig mit den naiven
westlichen Vorstellungen von «indigener
Spiritualitdt» unbeabsichtigt margina-
lisiert. Gelegentlich fillt deshalb der
Begriff des «kognitiven Kolonialismus»,
wenn Kritiker vom Ayahuasca-Tourismus
sprechen.

Psychedelisch und entheogen oder
doch nur halluzinogen

Mit verschiedenen Begriffen wurde
versucht, produktiv-psychoaktive Subs-
tanzen zu beschreiben. Alle diese Ver-
suche haben ihre Vor- und Nachteile.

Es wird meist versucht, die Substanzen
von ihrer Wirkung her zu definieren.

Das Problem dabei: Andere Wirkungen,
die aus anderen Gebrauchsformen her-
rithren (bspw. aus indigenen), werden
damit ausgeschlossen und Menschen, die
diese Begriffe unkritisch im Sinne einer
pharmazeutischen Stoffklasse benutzen,
werden per Definition in ihrer Erwar-
tung auf einzelne Wirkungsbereiche
eingeschrinkt. Das hat ganz praktische
Relevanz, etwa, wenn bei produktiv-psy-
choaktiven Stoffen gelegentlich pauschal
von Entheogenen die Rede ist. «Entheo-
gen» ist ein modernes Kunstwort aus
dem griechischen £vBeog (inspiriert, mit
Gott angefiillt) und yevéoBai (genésthai,
etwas bewirken, in die Existenz bringen,
geboren werden). Der Begriff wurde seit
Anfang der 1970er-Jahre verbreitet, wohl
mit dem ehrenwerten Ziel, ethnische,
religiose, rituelle und schamanische An-
wendungen vom hedonistischen bzw.
rekreationalen Drogenkonsum abzu-
grenzen und einer Achtung zu entziehen.
Mit der pauschalen Verwendung dieses
Begriffs wird vorweggenommen, dass es
bei Substanzen wie etwa Meskalin, Psilo-

16

cybin, THC, LSD oder DMT bzw. «ethni-
schen» Zubereitungen aus Pflanzen, die
diese und vergleichbare Stoffe enthalten,
zwangsldufig um Gott-offenbarende
oder mystische Wirkungen ginge. Damit
wird dann auch implizit unterstellt, dass
alle, die diese Substanzen nutzen, mehr
oder weniger auf genau diese Wirkung
abzielen wiirden. Wir werden spiter
noch sehen, dass dies bei indigenen und
historischen Gebrauchsformen von Aya-
huasca im Amazonasbecken eher nicht
der Fall ist. Ebenso werden wir sehen,
welchen Einfluss es hat, wenn westliche
Touristen mit ihren entheogenen und
psychedelischen Erwartungen «ethni-
sche» Drogenerfahrungen suchen.

Weitere géingige Begriffe
Psychedelikum: Gebildet aus yuxn
(Psyche, Seele, «Mind») und dnAeiv
(delein, manifestierend) bedeutet das
Kunstwort «die Seele manifestierend».
Es wurde schon 1956 vom englischen
Psychiater Humphry Fortescue Osmond
(1917-2004) in einem Briefwechsel vor-
geschlagen, um auf das psychotherapeu-
tisch-introspektive Potential hinzuwei-
sen. Dieser urspriinglich vorwiegend in
therapeutischen Kontexten verwendete
Begriff popularisierte sich in der Hippie-
Subkultur und verdnderte damit seine
Bedeutung, sodass «psychedelisch»
heutzutage hédufig eine halluzinogen-in-
spirierte Asthetik in Kunst, Architektur,
Mode und Musik meint. Dennoch findet
der Begriff auch weiterhin Verwendung
in Kontexten substanzgestiitzter Psycho-
therapie, etwa, um verschiedene Vorge-
hensweisen voneinander abzugrenzen.
Empathogen: Der Begriff wurde u. a.
von dem deutsch-amerikanischen Psy-
chologen Ralph Metzner (1936-2019) ge-
prigt. Gebildet aus der Vorsilbe Em, dem
Wort TTd80g (Pathos, Leiden, Leiden-
schaft) und yevéoBai konnen damit Phe-
nylethylamin-Abkémmlinge wie MDMA
(«Ecstasy») beschrieben werden, die in
entsprechendem Setting einen Zustand
von Empathie hervorrufen (Metzner et
al. 2001: 182). Damit sollte die Moglich-
keit einer Unterscheidung zu klassischen
Psychedelika wie LSD, Psilocybin und
Meskalin sowie zu Stimulanzien geschaf-
fen werden (Nichols et al. 2015).
Entaktogen: Steht fiir innen beriih-
rend und setzt sich zusammen aus v



(griechische Vorsilbe fiir innen), tactus
(Lateinisch fiir Berithrung) und dem
schon bekannten gen (genésthai). Da-
mit wollte der Pharmakologe David E.
Nichols (*1944) den recht eng gefassten
Ausdruck Empathogen erweitern (Ni-
chols 1986).

Halluzinogen: Wird gelegentlich syn-
onym verwendet fiir Psychedelikum oder
in der psychiatrischen Nomenklatur als
Uberbegriff fiir die drei psychoaktiven
Stoffgruppen Psychedelika (halluzino-
gene Tryptamine wie Psilocybin und
Dimethyltryptamin DMT; halluzinogene
Ergoline wie Lysergsdurediethylamid
LSD; Phenylethylamine wie Meskalin),
Dissoziativa (Arylcyclohexylamine, z. B.
Ketamin, Salvinorin A oder Lachgas) und
Delirantia (z. B. Skopolamin, Muscimol,
Diphenhydramin). Diese Stoffe fiihren
zu Verdnderungen des Wachbewusst-
seinszustands, die das Denken, Fiihlen
und die Wahrnehmung der Realitit be-
treffen. Jedoch ist kritisch anzumerken,
dass echte Halluzinationen bei Psyche-
delika eher selten auftreten bzw. diese
keine zentrale phdnomenologische Kate-
gorie darstellen. Bei Ayahuasca bleibt der
Realitdtskontakt im rituellen stidameri-
kanischen Kontext meist voll erhalten.
Teilnehmer von Ayahuasca-Zeremonien
konnen recht gut zwischen Realitédt und
gleichzeitig ablaufender «Vision» unter-
scheiden.

Gelegentlich wird kritisiert, dass
diese Begriffe ideologisch aufgeladen
seien. Bspw. wiirde der Begriff «Hal-
luzinogen» die lebensverdndernden
psychotherapeutischen Wirkungen von
bestimmten Erfahrungen im substanz-
induzierten verdnderten Wachbewusst-
seinszustand abwerten. Deutet er doch
an, dass es sich lediglich um kiinstliche
Verinderungen der Hirnchemie im
Sinne des Irrealen handelt. Ausserdem
ist der Begriff nicht bewertungsneutral,
sondern negativ konnotiert, da er mit
pathologischen Psychosen assoziiert
wird. Andererseits wird Vertretern der
«transpersonalen Psychologie», die dem
Gebrauch psychoaktiver Substanzen fiir
Therapie und spiritueller Personlich-
keitsentwicklung offen gegeniiberstehen,
Romantizismus und ideologische Unwis-
senschaftlichkeit vorgeworfen (Walach
et al. 2005).

SUCHTMAGAZIN

03/2020

Ich halte es fiir vollkommen legitim,
etwa vom entheogenen oder psychede-
lischen oder entaktogenen Gebrauch zu
sprechen, wenn man damit Personen
meint, die genau diesen Gebrauch an-
streben. Jedoch wiirde ich davon Ab-
stand nehmen, dies als Stoffklassen zu
verstehen. Denn warum sollte man dann
nicht auch stattdessen von «Schamano-
genen» oder etwa von «Technopartyka»
sprechen diirfen.

Ayahuasca
Kosmologien des indigenen Aya-
huasca-Gebrauchs
Ayahuasca ist eine Liane des Stidameri-
kanischen Regenwaldes (Banisteriopsis
caapi). Sie nimmt bei Indigenen und
Mestizen (Mischlinge mit indigenen
und europdischen Wurzeln) des oberen
Amazonasgebiets nicht selten einen
zentralen Platz in deren Kosmologien
und kollektivem Selbstverstindnis ein.
Als Pflanzenpersonlichkeit wird sie
vielfach als weise und strenge Lehrerin
erlebt und verehrt. Sie offenbart sich in
schamanischen Visionen u. a. als Ana-
konda und gilt als die Tiiréffnerin fiir
die schamanische Welt des veréinderten
Wachbewusstseinzustands (VWZ). Der
«ayahuasquero» Lucho Flores aus Mo-
coa (Kolumbien) berichtete mir 2007,
wie «Yagé» (ein anderer Name fiir Aya-
huasca) ihm in seinen Visionen viele
Heilpflanzen des Waldes offenbarte. Die
unaufgeregte Selbstverstindlichkeit, mit
der derartige Berichte vorgetragen wer-
den, mag unsereins erst einmal befrem-
den. Wie soll man damit als aufgekldrter
Wissenschaftsmensch umgehen?

Die Weltsicht in den ldndlichen Tei-
len Stidamerikas und insbesondere im
Amazonasgebiet ist vielfach eine animis-
tische, d. h. alle Wesen, Dinge und Orte
werden als belebt angesehen. Sie haben
eine verborgene menschliche Form und
sehen ihrerseits die Welt mit mensch-
lichen Augen. Dieser reziproke Perspek-
tivismus ist {iber mehrere Kosmologien
hinweg vorherrschend. So sieht der
Jaguar in uns ganz normales mensch-
liches Essen. Blut ist fiir ihn wie Bier.
Tiere leben in Dorfern, sprechen ihre
eigene Sprache und haben ihre eigene
Kultur. Ihr Fell, ihre Krallen und Zihne
sind ihnen Kleidung und Schmuck und

17

konnen abgelegt werden. Einige Scha-
manen gelten entsprechend ebenfalls
als Gestaltwandler und kdénnen sich in
solche Tierwesen verwandeln (Viveiros
de Castro 1998; 2012). Die indigenen
und mestizischen Weltsichten kennen

- regional unterschiedlich - ein ganzes
«Pantheon» an Entitédten, die den Wald,
die Fliisse, die Berge und besondere Orte
bevolkern. Innerhalb des schamanis-
tischen «vegetalismo» (schamanisches
Heilertum, dass sich mit Pflanzen-
personlichkeiten beschiftigt) werden
von Schamanen diverse Pflanzen und
Substanzen mit Ayahuasca kombiniert
eingenommen. Man mochte deren Per-
sonlichkeiten kennenlernen und deren
Fdhigkeiten testen. Bei weitem nicht alle
dieser Kombinationen sind psychoaktiv
(Ott 1998: 212-221). Jedoch haben sich
gerade im Ayahuasca-Tourismus wenige
stark psychoaktive Kombinationen etab-
liert, nicht zuletzt, da sich das Interesse
von Forschern und Touristen schon friith
auf diesen Teilbereich amazonischer
Volksheilkunde konzentrierte. Ayahuasca
bedeutet auf Quechua «Liane der Ah-
nen». Es gibt aber sehr viel mehr Namen,
da es auch sehr viele indigene Sprachen
gibt. Moderne Bezeichnungen sind auch
«la purga» (Spanisch: die Reinigung, das
Erbrechen) oder einfach «la medicina»
(Spanisch: DIE Medizin).

Pharmakologie

Ayahuasca ist neben der Ranke gleichzei-
tig auch die Bezeichnung fiir das Gebriu,
dessen einer Inhaltstoff eben die zer-
schlagene und eingekochte Ayahuasca-
Liane ist. Als weiterer hdufiger Inhalts-
stoff (der fiir die psychoaktive Wirkung
verantwortlich ist), werden Bldtter der
Kaffestrauchgewichse Chacruna (Psy-
chotria viridis), Amyruca (Psychotria
carthagenensis) oder auch Chaliponga
(Diplopterys cabrerana) beigemischt.
Diese enthalten DMT (N,N-Dimethyl-
tryptamin), ein sehr potentes Halluzino-
gen. Weitere psychoaktive Bestandteile
kdnnen 5-MeO-DMT (5-Methoxy-N,N-
Dimethyltryptamin) und Bufotenin
(5-HO-DMT) sein. Oral eingenommenes
DMT wird jedoch schnell durch das
korpereigene Enzym Monoamino-Oxi-
dase zersetzt, bevor es iiberhaupt die
Blut-Hirn-Schranke {iberwinden kann.



Da in der Ayahuasca-Liane jedoch ver-
schiedene Harman-Alkaloide enthalten
sind, die als MAO-Hemmer wirken (ins-
besondere Harmin und Harmalin), kann
sich das DMT nur in dieser speziellen
Kombination mit Ayahuasca reversibel
an bestimmte Serotoninrezeptoren des
Zentralnervensystems binden und die
produktive Symptomatik hervorrufen
(Smith et al. 1998). Es bleibt ein Rétsel
der Geschichte, wie die Urwaldbewohner
bei der schieren Masse an unterschied-
lichen Regenwaldpflanzen genau diese
Kombination herausfanden.

Traditioneller Gebrauch

Der traditionelle Gebrauch von Ayahua-
sca dient einer Vielzahl von Zwecken:
spirituelle Fiihrung, Kommunikation mit
Geistern und Pflanzen, Telepathie, psy-
chophysische Reinigung, Kommunika-
tion mit entfernten Verwandten, das Auf-
finden verlorener Gegensténde, Schutz
vor Geistern, Jagdvorbereitung, Diagnos-
tik, magische Kampfhandlungen (Dobkin
De Rios 1972; Siskind 1973; Wright 2013).
Kollektive Rituale sind von einigen Eth-
nien {iberliefert. In anderen war die Ein-
nahme meist nur durch den Schamanen
vorgesehen. Dieser hatte die Aufgabe, im
Kontakt mit der Geisterwelt Ursachen
fiir Erkrankungen und Lebensprobleme
seiner Klienten zu erkennen und Losun-
gen und Therapien vorzuschlagen oder
ggf. magische Kampfhandlungen gegen
den Verursacher durchzufiihren. Das
Entfernen und Zuriicksenden magischer
Pfeile zdhlt bspw. hierzu. Im «vegeta-
lismo» geht es unter anderem darum,

im Ayahuasca-Rausch mittels spezieller
schamanischer Lieder verbiindete Pflan-
zengeister um Hilfe fiir die erkrankte
Person zu bitten. Diese Geister werden
gelegentlich liebevoll «doctorcitos»
(Spanisch: Doktorchen) genannt und

im VWZ als Entitdten erlebt. Es kann
dann eine kdrperliche Reinigung mit Er-
brechen und eine ldngere Fastenkur mit
sozialem Riickzug indiziert sein, bei der
eine besondere (nicht-halluzinogene)
Meisterpflanze eingenommen wird. Oder
magische Handlungen werden durchge-
fithrt oder soziale Konfliktlésungen sind
angezeigt. Dabei zeigt sich die besondere
Bedeutung des «curandero» (Spanisch:
Heiler) innerhalb der «comunidad»

PHANOMENOLOGIE DES KONSUMS

(Spanisch: Dorfgemeinschaft). Die Un-
terscheidung zwischen Hexer und Heiler
mag eine nachtréglich konstruierte sein.
Meist geht es bei Krankheitsursachen
um Probleme des Ausgleichs, denn
lokale Lebenswelt ist vom Prinzip des
Austauschs und sozialen Balancen ge-
prigt (Quechua: ayni). Krankheiten oder
- allgemeiner gesprochen - Probleme
sind meist Ausdruck einer Disbalance
zwischen Personen, Geistern und Krif-
ten. Dementsprechend werden Ursachen
fiir personliche Probleme nicht selten
im sozialen Umfeld erwartet, gesucht
und behandelt. Das ist ein grundlegen-
der Unterschied zu unseren westlichen
pathogenetischen Konstrukten. Wir
attribuieren Krankheitsursachen eher
internal und erwarten, dass dort auch die
individuelle Therapie ansetzen soll.

Der mestizische Ayahuasca-Ge-
brauch entwickelte sich im heutigen
Peru, Ecuador, Westbrasilien und Stid-
kolumbien schon vor dem Aufkommen
des Ayahuasca-Tourismus, meist in
Form intimer ndchtlicher Zeremonien,
dies moglicherweise auch wegen der
Verunglimpfung durch christliche Au-
toritdten. Durch den Gummiboom im
19. und frithen 20. Jahrhundert kam es
im Amazonasbecken zu heftigen Ver-
werfungen, Ausrottungen und Volker-
wanderungen. In dieser Zeit entwickelte
sich eine rege Kultur des Handels und
des Austausches. «Ayahuasqueros», die
zumeist auch einem weiteren Lebens-
unterhalt nachgehen, sind Teil dieser
Siedlungskultur entlang der Flussldufe.
Heilertum ist seitdem im mestizischen
Verstidndnis eine Dienstleistung, fiir die
ein Ausgleich je nach den Moglichkeiten
der Klienten erwartet wird. Der ernsthaft
erkrankte Klient wohnt etwa bei dem
Heiler, bis es ihm wieder besser geht.

Er versucht moglicherweise im Haus-
halt etwas zu helfen, ggf. Nahrung oder
Geld zu geben. Mestizenheiler wurden
auch gerade dafiir bezahlt, dass sie den
potentiell gefdhrlichen Blick in die Geis-
terwelt wagten, vor dem die Klienten
selbst zurtickschreckten, und dafiir, dass
sie die unangenehmen Folgen der Aya-
huasca-Einnahme ertrugen. Der Beruf
des «vegetalista» ist eine von Verzicht
geprigte Aufopferung. Er muss in langen
Phasen des Fastens, der Isolation und

18

zahlreichen Ayahuasca-Zeremonien in
physische und psychische Grenzbereiche
vordringen, in denen sich ihm die Meis-
terpflanzen offenbaren und ihn lehren,
wie er sie durch seine «ikaro»-Gesidnge
rufen kann. Die «Gringo»-Abenteurer,
Forscher und Touristen, die aus Sicht
der Einheimischen mit offensichtlich
viel Zeit und Geld die Gesellschaft sol-
cher Heiler suchten und sich vorrangig
fiir die «Tripqualitdten» von Ayahuasca
interessierten, miissen einige Verwun-
derung ausgeldst haben. Der Gedanke,
freiwillig Ayahuasca einzunehmen, ohne
ernsthaft krank zu sein, und auch noch
dafiir zu bezahlen, erscheint aus dieser
Perspektive moglicherweise absurd. All
dies hat den Ayahuasca-Schamanismus
verdndert. Heutzutage sind es die Klien-
ten, die in nidchtlichen Zeremonien den
Trunk gemeinsam mit ihrem Schamanen
einnehmen, und seine Gesidnge haben
vielfach die Funktion den VWZ zu steu-
ern (Brabec de Mori 2013).

Schamanentourismus oder Touris-
tenschamanismus

Der erste moderne Ayahuasca-Tou-

rist war wohl William Burroughs. Er
verdffentlichte seine «Yage Letters»,
die wahrscheinlich aus dem Jahr 1953
stammen, als er in Siidamerika (neben
Sex mit mdnnlichen Kindern) nach dem
legenddren Ayahuasca suchte (Bur-
roughs et al. 1963). Doch die Protest-
bewegung und Jugendsubkultur der
1960er-Jahre interessierte sich ausser
fiir die tiblichen Psychedelika der Zeit
vorerst eher fiir den leichter erreich-
baren Psilocybin-Pilzkult Mexikos. Erst
ab Anfang der 1990er-Jahre begannen
Aussteiger und Schamanenlehrlinge, die
den Mestizen-«vegetalismo» vorwiegend
um die Dschungelstadt Iquitos kennen-
gelernt hatten, damit, Menschen aus
Nordamerika zu Ayahuasca-Erlebnissen
einzuladen. Der kommerzielle Ayahua-
sca-Tourismus war geboren. Innerhalb
eines Jahrzehnts professionalisierte sich
das Geschiift, sodass es heute zahlreiche
Heilungszentren gibt, die auf englisch-
sprachigen Websites Alles-inklusive-
Heilungsretreats anbieten. Dies ist die
Hauptform des Ayahuasca-Tourismus,
der sich um die grésseren Dschungel-
stidte Perus konzentriert. Er hat sich






jedoch auch in den Touristenhochburgen
bspw. in den Anden im «heiligen Tal»
zwischen der ehemaligen Inka-Haupt-
stadt Cuzco und dem Weltkulturerbe
«Machu Picchu» ausgebreitet als auch
in urbanen Zentren ganz Siidamerikas.
Selbst in Costa Rica kann man Heilungs-
zentren finden, die Ayahuasca-Zeremo-
nien und Retreats fiir zahlungskriftiges
Publikum der 1. Welt anbieten. Diese
Orte hatten urspriinglich wenig bis gar
nichts mit dem Ayahuasca-Schamanis-
mus des oberen Amazonasgebiets zu tun.
Frither waren die Kranken, die teil-
weise langer im Haus des Heilers wohn-
ten, fiir diesen eher eine Biirde. Heute
bedeutet jeder zusétzliche Tag mehr
Geld. Ein indigener oder mestizischer
Heiler, der nicht mit Touristen arbeitet,
bleibt mind. so arm wie seine lindliche
Klientel. So ist die Attraktivitit dieses
frither nicht besonders beliebten Be-
rufes auch bei jungen Einheimischen
gestiegen. Die meisten Zentren gehdren
wohl nordamerikanischen Ausldndern,
trotzdem kann ein Honorar-Schamane
fiir landliche peruanische Verhiltnisse
sehr gut verdienen. Neid, Missgunst,
Konkurrenz und gegenseitige Hexerei-
Bezichtigungen unter Schamanen sind
nicht selten, denn die Anhdufung von
Reichtum, ohne das «ayni»-Prinzip der
Partizipation zu beachten, zieht in der
Amazonas-Gesellschaft auch soziale
Spannungen nach sich, die nicht selten
durch Verleumdung oder Diebstahl ge-
16st werden. Aber all dies interessiert die
spirituellen Touristen nicht. Sie betreten
eine indigen-folklorisierende Bithnen-
realitdt, wenn sie vom Flugzeug zum
Heilungszentrum abgeholt werden, um
an ihrem noch im Heimatland gebuch-
ten Dschungel-Retreat teilzunehmen.
Thnen muss man bei aller Naivitdt und
kognitiv-kolonialistischer Ignoranz die
Reinheit der Motivation zu Gute halten,
mit der sie vielfach zu hoffen wagen, an
etwas wahrhaft Gutem, Indigenem und
Urspriinglichem teilzuhaben, dass sie
und die Welt besser zu machen vermag.

Motivation

Nicht selten erhoffen sich Ayahuasca-
Touristen, innere Fiihrung in einer
personlichen Neuorientierungssitua-
tion oder Selbstaktualisierungskrise.

PHANOMENOLOGIE DES KONSUMS

Die meisten sind weniger am nativen
Vegetalismus als an der eigenen Ayahua-
sca-Einnahme interessiert. Sie glauben
jedoch, dass der Effekt besser ist, wenn
die Einnahme im urspriinglichen Regen-
waldkontext unter legitimer indigener
Anleitung stattfindet. Dies ist einerseits
eine Art romantische Respektbekundung
fiir die «edlen Wilden», andererseits eine
Art Effektivismus, ndmlich hier den «real
deal» zu bekommen, das echte Erlebnis
indigener Spiritualitit. Sehr hiufig be-
steht eine psychotherapeutische Erwar-
tung an die Erfahrung, die gelegentlich
auch unrealistisch {iberhoht erscheint,
wenn etwa von meinen Teilnehmern im
Interview die alles entscheidende «life-
changing breakthrough experience»3
erhofft wird. Introspektion und besseres
Selbstverstindnis zdhlen ebenso zur
Einnahmemotivation, wie die Hoffnung,
Anleitung und Richtung im Leben zu
finden. Es geht auch um emotionale Rei-
nigung, Traumaheilung, Verbesserung
der Selbstakzeptanz, Beziehungsklirung
und Personlichkeitsentwicklung sowie
Heilung von spezifischen psychischen
Stérungen wie Angsten, Siichten, De-
pressionen. Heilung korperlicher Er-
krankungen ist sicher bei der Mehrheit
nicht das vorrangige Kriterium fiir die
Buchungsentscheidung. Das explizit
spirituelle Interesse bezieht sich auf die
Bestdtigung metaphysischer Hoffnungen
bzw. das Befrieden von Zweifeln (bspw.
an der Existenz einer spirituellen Welt
hinter der profanen materiellen Reali-
tit). Auch die Hoffnung auf personliche
spirituelle Weiterentwicklung, Erleuch-
tung und Reinigung zéhlt dazu. Ebenso
spielen das Bediirfnis nach Sinnfindung
im Leben, das Bediirfnis einer intensiven
Beziehung zur Erde und zum Leben so-
wie die Hoffnung, Kontakt zu den Ahnen
aufzunehmen, eine Rolle. Neugierde ist
dabei meist eine unspezifische Begleit-
motivation all dieser hier schon genann-
ten Motive. (Wolff et al. 2018).

Spirituelle Relevanz der Erfahrun-
gen

In den Jahren 2016 bis 2019 habe ich

in Peru die Szene studiert und 20 vor-
wiegend nordamerikanische Teilnehmer
von traditionalisierten Ayahuasca-Re-
treats eines typischen Heilungszentrums

20

teilnehmend begleitet und mehrfach
mit Leitfadeninterviews befragt (Wolff
2020).

Bei Aussagen zur persdnlichen Re-
levanz der gemachten Erfahrungen be-
ziehen sich die Teilnehmenden meist auf
vier grosse Themen, die in zahlreiche
Unterthemen aufgefichert sein kénnen:

1. Verbesserte Lebensqualitit

2. introspektive Einsichten in die
eigene Person

3. spiritualitidtsbezogene Relevanz
und

4. Beziehungsrelevanz (ebd.).

Interessanterweise hatten in meiner
Befragung von Retreat-Teilnehmenden
65 % nachtriglich eine persénliche spi-
rituelle Relevanz berichtet, obwohl 30 %
weniger eine vorherige spiritualitits-
bezogene Motivation angegeben hatten
(ebd.). Typische Themen waren:
- Bestitigung oder Auflésung meta-
physischer Zweifel
- Erh6hung ihres grundlegenden
Vertrauens in das Leben
- Erneuerte Verbindung mit der
Natur und der Existenz
- Dankbarkeit und Akzeptanz gegen
iiber dem Leben

Die Mehrheit dusserte keine Zweifel
an dem neo-schamanistischen Glaubens-
system, wonach man im Ayahuasca-indu-
zierten VWZ tatséchlich Einblick in eine
andere Realitdt bekomme und Entitiiten
und Geister darin aktiv kommunizierten
(ebd.).

Fazit

Der gegenwirtige Erfolg des Ayahua-
sca-Tourismus beruht wohl nicht zu-
letzt auch darauf, dass er im modernen
spirituellen Trend liegt. Die folgenden
Merkmale scheinen dabei zum Erfolg
beizutragen:

1. Es werden keine Verpflichtungen
oder Verbindlichkeiten
eingegangen.

2. Es gibt keine Institutionalisierung.

3. Die personlichen intensiven
Erfahrungen haben Event-
Charakter.

4. Der Fokus liegt auf der individua-
listischen psychospirituellen
Selbstverbesserung anstelle von ge-
sellschaftlicher Optimierung.



5. Es existiert ein zwangloses und
loses soziales Netzwerk an Ayahua-
sca-Interessierten.

6. Sie verbindet der Glaube an die
unkorrumpierte transzendente
Ersthanderfahrung.

Lokale schamanistische Erkldrungs-
modelle, die nicht auf einer Substanzwir-
kung, sondern auf der Existenz und dem
Wirken von Pflanzengeistern beruhen,
stehen unverbunden neben biochemi-
schen, hirnphysiologischen und psycho-
logischen Wirksamkeitsvorstellungen
psychotroper Substanzen. Ein plausibles
integrierendes Modell erscheint mir aus
beiden Betrachtungsrichtungen absurd.
Diesen Widerspruch auszuhalten, ist als
teilnehmender Ethnograph und Psycho-
loge nicht leicht.

Trotzdem sollte die Wirksamkeit
dieser schamanischen Uberzeugungen,
die mogliche positive suggestive Kraft
von Begegnungen mit Entitdten, Ahnen
und Geistern bei der Verinderung von
personlichen Narrativen in der Psycho-
therapie ernsthaft erforscht werden.
Moglicherweise bietet Madre Ayahuasca
im psychischen Binnenraum des ver-
dnderten Wachbewusstseins einen lie-
bevollen und haltgebenden Rahmen, in
dem Konfrontationen mit schwierigen
emotionalen Inhalten besonders gut
ausgehalten und angenommen werden
kénnen.

Literatur

Brabec de Mori, B. (2013): Die Psychologisie-
rung der Funktionen von Musik und Drogen
in westlichen Interpretationen indianischer
Magie, eine Methodenkritik. S. 98, 110-115
in:J.v. Belzen (Hrsg.), Musik und Religion,
psychologische Zugange. Wiesbaden: Sprin-
gerVS.

Bucher, A.A. (2007): Psychologie der Spirituali-
tat: Handbuch. Weilheim: Beltz.

Burroughs, W.S./Ginsberg, A. (1963): Yage Let-
ters. San Francisco: City Lights Books.

Dobkin De Rios, M. (1972): Visionary Vine: Hal-
lucinogenic healing in the Peruvian Amazon.
San Francisco: Chandler Publishing.

Gissinger, C. (2007): Interreligiése Arzteplatt-
form: Seelsorge und Spiritualitat bei Krank-
heit und Pflege. Osterreichische Arztezeitung
Nr.15-16.

Grom, B. (2009): Spiritualitat — die Karriere
eines Begriffs: Eine religionspsychologische
Perspektive. S 12-17 in: E. Frick/T. Roser
(Hrsg.), Spiritualitat und Medizin. Gemeinsa-
me Sorge fiir den kranken Menschen. Stutt-
gart: Kohlhammer.

SUCHTMAGAZIN

03/2020

Halifax, J.J. (1991 [1979]): Shamanic voices:

A survey of visionary narratives. New York:
Penguin Books.

Hanegraaff, W.J. (2013): Western Esotericism.
London: Bloomsbury.

Harner, M. (1990): The way of the shaman. New
York: HarperOne.

Harvey, G. (1997): Listening people,speaking
earth: Contemporary paganism. London:
Hurst & Company.

Lademann-Priemer, G. (2000): Schamanis-
mus. https:/tinyurl.com/ybycdmzj, Zugriff
13.05.2020.

Lindquist, G. (1997): Internalization: Core sha-
manism. In: G. Lindquist, Shamanic perfor-
mance on the urban scene: Neo-shamanism
in contemporary Sweden. Stockholm Studies
in Social Anthropology 39.

Liddeckens, D./Walthert, R. (2010): Fluide Reli-
gion: Neue religiése Bewegungen im Wandel:
Theoretische und empirische Systematisie-
rungen. Bielefeld: Transcript.

Macdonald, D.A./LeClair, L.S./Holland, C.J./
Alter, A.A./Friedmann, H.L. (1995): A survey
of measures of transpersonal constructs.
Journal of Transpersonal Psychology 27(2):
171-235.

Masters, R.E./Houston, J. (1966): The variety
of psychedelic experience. New York: Dell
Publishing.

Metzner, R./Adamson, S. (2001): Using MDMA
in healing, psychotherapy and spiritual
practice. S. 182-207 in: J. Holland/J. Holland
(Hrsg.), Ecstasy: The complete guide; a com-
prehensive look at the risks and benefits of
MDMA. Rochester: Park Street Press.

Morris, B. (2006): Neoshamanism. 0. S. in: B.
Morris (Hrsg.), Religion and anthropology:

A critical introduction. London: Cambridge
University Press.

Nichols, D.E. (1986): Differences between the
mechanism of action of MDMA, MBDB, and
the classic hallucinogens. Identification of a
new therapeutic class: Entactogens. Journal
of Psychoactive Drugs 18(4): 305-313.

Nichols, D.E./Yensen, R./Metzner, R. (2015):
The great entactogen-empathogen debate.
Newsletter of the Multidisciplinary Asso-
ciation for Psychedelic Studies MAPS 2:
47-49. https://tinyurl.com/yccs3jjx, Zugriff
28.03.2020.

Ott, J. (1998): In pharmacotheon, entheogenic
drugs, their plant sources and history. S.
212-221. Kennewick: Natural Products.

Siskind, J. (1973): Visions and cures among
the sharanahua. 0.S. in: M.J. Harner (Hrsg.),
Hallucinogens and shamanism. New York:
Oxford University Press.

Skrzypinska, K./Socha, P.M. (2014): The three-
fold nature of spirituality (TNS) in a psycho-
logical cognitive framework. Archive for the
Psychology of Religion/Archiv fiir Religions-
pychologie 36(3): 277-302.

Smith, R.L./Hervé, C./Barret, R.J./ San-
ders-Bush, E. (1998): Agonist properties
of N,N-dimethyl-tryptamine at serotonin
5-HT2C receptors. Pharmacology Biochemis-
try and Behavior 61(3): 323-330.
https://doi.org/10.1016/S0091-
3057(98)00110-5

21

Viveiros de Castro, E. (1998): Cosmological dei-

xis and amerindian perspectivism. Journal of
the Royal Anthropological Institute 4(3): 469-
488.d0i:10.2307/3034157

Viveiros de Castro, E. (2012): Cosmological per-

spectivism in amazonia and elsewhere. Bd.
1. HAU: Masterclas Series.

Walach, H./Kohls, N./ Belschner, W. (2005):

Transpersonale Psychologie — Psycho-
logie des Bewusstseins: Chancen und
Probleme. Psychotherapie Psychosomatik
Medizinische Psychologie 9(10): 405-415.
doi:10.1055/s-2005-866896.

Wolff, T.J. (2020): The touristic use of ayahuasca

in Peru: Expectations, experiences, meanings
and subjective effects. Wiesbaden: Springer
VS.

Wolff, T.J./Passie, T. (2018): Motivatio-

nal structure of ayahuasca drinkers
in social networks. Journal of Psyche-
delic Studies 2(2): 89-96. https://doi.
org/10.1556/2054.2018.010.

Wright, R. (2013): Mysteries of the jaguar sha-

mans of the northwest amazon. Lincoln:
University of Nebraska Press.

Zwingmann, C. (2004): Spiritualitat/Religiositat

und das Konzept der gesundheitsbezogenen
Lebensqualitat: Definitionen, empirische
Relevanz, Operationalisierungen. S. 215-237
in: C. Zwingmann/H. Moosbrugger (Hrsg.),
Religiositat: Messverfahren und Studien zu
Gesundheit und Lebensbewaltigung. Miins-
ter: Waxmann.

Endnoten

Die formelle mannliche Schreibweise im ge-
samten Text meint immer beide Geschlech-
ter.

Die iiberwiegende Mehrzahl der lokalen
Schamanen ist in der landlichen amazoni-
schen Gesellschaft traditionell mannlich.
Frauen, die sich in ihrer Menstruationsphase
befinden, werden von manchen konserva-
tiven Schamanen nicht zur Teilnahme an
Zeremonien zugelassen. Dies spielt aber im
touristischen Schamanismus keine Rolle.

Es gibt dort heutzutage auch weibliche «ay-
ahuasqueras», und manche Zentren bieten
sogar spezielle Kurse nur fiir Frauen an.
«Breakthrough» ist ein Begriff, der beson-
ders in der nordamerikanischen psychedeli-
schen Psychotherapie eine Rolle spielt, die
mit hohen Dosen einen weitgehend autonom
ablaufenden inneren Prozessverlauf anregt.
Dabei kénnen stark abgewehrte Inhalte wie
abgespaltene und verdrangte Gefiihle und
Erlebnisse ins Bewusstsein durchbrechen
und sich nicht selten kathartisch entladen.
Es wird dabei auch transpersonales Material
gefordert, was besonders auch bei Klienten
mit spirituellen Krisen oder existentiellen
Angsten wie beispielsweise bei Krebskran-
ken relevant sein kann. Die europaische
psycholytische Behandlungstradition, etwa
nach Hanscarl Leuner (1919-1996), arbeitet
dagegen eher mit moderaten Dosen und
strebt eine Erleichterung des Zugangs zu
personalem vorbewussten Material an, etwa
um es dann in Gesprachen psychoanalytisch
zu verstehen.



	Konsum als spirituelle Erfahrung : Ayahuasca-Tourismus in Südamerika

