
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Ritual als Therapie : Perspektiven der Transformation

Autor: Scheidegger, Milan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RITUALE

Ritual als Therapie:
Perspektiven der Transformation

2020-1 Aktuell wird das therapeutische Potenzial veränderter Bewusstseinszustände
Jg-46 wieder vermehrt wissenschaftlich erforscht. Kulturgeschichtlich haben sich
S 22 26

Rituale im Umgang mit psychotropen Pflanzen als salutogenetisch erwiesen.
Mit «Set» und «Setting» werden Elemente des Ritualkonzepts benannt, die in
der Entwicklung neuer Behandlungsansätze mit Psychedelika eine wichtige
Rolle spielen. Wenn ritualisierte Kontexte die Kontroll- und Integrationskompetenz

im Umgang mit psychotropen Substanzen steigern, beugen sie einer
Suchtentwicklung vor.

MILAN SCHEIDEGGER
Dr. med. Dr. sc. ETH MA HPK, Psychiater und Forschungsgruppenleiter, Psychedelic Research & Therapy Development,
Zentrum für Psychiatrische Forschung, Universität Zürich, Lenggstrasse 31, CH-8032 Zürich, Tel. +41 (0)44 384 23 25,

milan.scheidegger@bli.uzh.ch

Vom archaischen Heilritual zur
evidenzbasierten Therapie
Im Zuge der weltweiten Renaissance

der psychedelischen Forschung wird
das Potenzial veränderter
Bewusstseinszustände zur Unterstützung der

Psychotherapie wieder vermehrt
wissenschaftlich erforscht. Neben LSD, MDMA,
Ketamin und Psilocybin ist weltweit
auch ein steigendes Interesse an Ayahua-
sca zu verzeichnen, einer traditionellen
Pflanzenzubereitung aus Amazonien,
die seit Jahrhunderten in der indigenen
Medizin rituelle Anwendung findet und
zunehmend auch ausserhalb indigener
Kontexte zur persönlichen Weiterentwicklung

und Gesundheitsförderung
eingenommen wird (Tupper 2008).
Neben zahlreichen anekdotischen
Berichten sind in den letzten Monaten

vermehrt Studien zu Ayahuasca
veröffentlicht worden, die klinisch
relevante positive Effekte bei der Behandlung

von Angststörungen, Depressionen,

Abhängigkeitserkrankungen und Stress-

sowie Traumafolgestörungen nahelegen

(Frecska et al. 2016; Santos et al. 2018).

Kulturgeschichtlich gesehen ist die

kurative Einnahme psychotroper Pflanzen

wie Ayahuasca, Psilocybe-Pilzen
oder meskalinhaltigen Kakteen stets
in ritualisierte Kontexte eingebettet
(Schuhes 1969). Heute werden solche

«Zeremonien» nicht nur von indigenen
Völkern Südamerikas, sondern zunehmend

auch von Westlerinnen auf der

Suche nach bewusstseinserweiternden

Erfahrungen aufgesucht, um psychische
Beschwerden zu lindern oder Einsichten
in persönliche Lebenszusammenhänge

zu gewinnen (Labate 8c Cavnar 2014;
Kavenskâ 8c Simonovâ 2015). Der
Begriff «Ritual» hat im naturwissenschaft-

lich-positivistischen Zeitalter allerdings
einen etwas nebulösen Beiklang und
wird oft mit Irrationalität, Placeboef-

fekten oder Mystizismus in Verbindung
gebracht. Rituale sollen hier jedoch nicht
als archaische, irrationale und
vorwissenschaftliche Phänomene betrachtet

werden, sondern als soziale Techniken,
die im Umgang mit psychotropen
Substanzen salutogenetisch wirken können.

Nach Gilligan gehören Rituale als

«Verdichtungen von Abläufen, die sich

im Sinne einer komprimierten, kollektiven

und symbolischen Handlung wiederholen»

in die Traditionen aller Kulturen
und stellen vielleicht die älteste Form
der Psychotherapie dar (Gilligan 1995).

Rituale rhythmisieren zeitliche und
soziale Abläufe und fördern dadurch
Achtsamkeit und Konzentration, sie

sensibilisieren die symbolische
Wahrnehmung und schaffen eine positive
Veränderungserwartung (Brentrup 8c

Kupitz 2015). Der Übergang vom ins-
trumentellen Alltagsbewusstsein zum

rezeptiven Ritualbewusstsein wird durch

entsprechende Bewusstseinstechniken

(z. B. Rhythmus, Bewegung, Atmung,
Sinneseindrücke etc.) vermittelt. Rituale

ermöglichen und begrenzen Ekstasen

und bieten dadurch Raum für «kontrollierten

Kontrollverlust» (Rittner 2006).
Zeitweilige Formen der Aufgabe von
Kontrolle (z. B. im Rausch, im Tanz, in
der Sexualität usw.) sind sozial durchaus
erwünscht und tragen zur Steigerung
des Lebensgefühls, zur Erhaltung von
Gesundheit und sozialem Zusammenhalt
bei. In veränderten Bewusstseinszustän-
den wird die kognitive Selbststeuerung
flexibilisiert und durch Intensivierung
von Gefühlen eine Re-Inszenierung und

Lösung sozialer und psychischer
Konflikte angestrebt. Akzeptanz gegenüber

unangenehmen Gefühlen spielt dabei

eine ebenso wesentliche Rolle wie die

Stärkung von Ressourcen wie Hoffnung,
Sinn, Intuition, Mitgefühl und
Verbundenheit. Durch Dezentrierung des

Subjekts ermöglichen Transzendenzerfahrungen

schliesslich eine symbolische
Auseinandersetzung mit Grundfragen
der menschlichen Existenz (Brentrup 8c

Kupitz 2015). Erfahrungen von
Selbsttranszendenz und verminderter Selbst-

fokussierung gleichen den Zuständen,

22



SUCHTMAGAZIN 01/2020

die auch in der Achtsamkeitsmeditation
auftreten. Sie können zu Stressabbau, zu

allgemeiner Lebenszufriedenheit sowie

zu mehr Empathie und Altruismus führen.

Im Gegensatz dazu beeinträchtigt
ein überhöhter oder negativer Selbstbezug

die Stimmung und das Sozialverhalten

und fördert so die Entstehung

von Ängsten, Depressionen oder

Suchterkrankungen.

Rituale sprechen den Menschen

ganzheitlich auf allen Ebenen seiner

Selbstorganisation und der ökologischen

Einbettung in seine Umwelt an. Auch die

moderne integrierte
psychiatrisch-psychotherapeutische Behandlung weist
ritualisierte Abläufe auf: An die Stelle des

archaischen Heilrituals treten empirisch
gut charakterisierbare, modulare
Therapiebausteine, die von einem subspezia-
lisierten Netzwerk an Therapeutinnen
angeboten werden (z. B. Gesprächsgruppen,

Ergotherapie, Bewegungstherapie,

Musiktherapie, Entspannungstherapie
etc.). Deren Wirksamkeit kann spezifisch
evaluiert und die Therapie individuellen
Bedürfnissen angepasst werden,
dennoch besteht aber auch die Gefahr der

Fragmentierung therapeutischer
Prozesse, wenn in den einzelnen Modulen
der Fokus zu stark auf Teilaspekte
gerichtet wird. Die modulare Herangehensweise

erscheint dann zielführend, wenn
sie eingebettet ist in einen übergreifenden

prozessorientierten Blickwinkel, der

Integration und Transformation ermöglicht.

Ayahuasca-Rituale als
Transformationstechniken
Der spirituelle und therapeutische
Gebrauch psychoaktiver Substanzen

erfolgte spätestens seit den îçôoer-Jah-

ren in einem intensiven Austausch mit
indigenen Traditionen. Der enkulturierte
Gebrauch psychotroper Pflanzen in
schamanischen Ritualen ist v. a. in Asien,
Afrika sowie Süd- und Nordamerika bis
heute präsent (Labate & Cavnar 2018).
Mittlerweile wurden zahlreiche Symbole,
Praktiken und Ritualformen aus diesen

Regionen in den Dschungel des modernen

Lebens importiert. Ethnomedizi-
nischen Berichten zufolge wird diesen

psychoaktiven Pflanzen eine «psychoin-
tegrative» Wirkung beigemessen (Win-

kelman 2001), die im Kontrast steht zum
desintegrativen Gebrauch von gängigen
Suchtmitteln wie Kokain, Heroin oder
Alkohol. Dieser kulturintegrierte
Gebrauch psychotroper Substanzen erzeugt
anders als in industrialisierten
Gesellschaften vergleichsweise wenig
gesellschaftliche Probleme.

Die Einnahme psychotroper
Pflanzenzubereitungen wie Ayahuasca hat
sich aufgrund der stark kontextabhängigen

Wirkung traditionellerweise in
Gruppenritualen oder -Zeremonien
etabliert. In der Ritualgemeinde von Santo-

Daime in Brasilien bspw. wird Ayahuasca
als kirchliches Sakrament eingenommen,
um zu persönlich bedeutsamen Erkenntnissen

zu gelangen (Jungaberle 2006).
Keine banalen Glücksgefühle oder das

Bedürfnis, Lebensprobleme mit Drogen
zu betäuben, sondern die existenziell
motivierte Suche nach Antworten auf
Lebensfragen und die Erfahrung von
Gemeinschaft und Geborgenheit bilden
die zentralen Motive des rituellen Aya-
huasca-Gebrauchs. Solche Rituale sind

Bindungsangebote, welche den
Menschen integrativ in seinen bio-psycho-
sozialen Beziehungen ansprechen, sie

wirken sowohl körperlich-physiologisch,
psychologisch, als auch im sozialen Feld

(Jungaberle 2006). Neueste Ergebnisse
einer Feldstudie zum Konsum von Psy-
chedelika an Grossveranstaltungen legen
nahe, dass sich die stimmungsaufhellenden

Effekte durch Veränderungen in der

Erfahrung sozialer Beziehungen
manifestieren, insbesondere durch persönliche

Transformation und Gefühle von
Verbundenheit mit anderen (Forstmann
et al. 2020). Die weltweit gesteigerte
Nachfrage nach Ayahuasca trifft insofern
den aktuellen Zeitgeist: Der deutsche

Philosoph Byung-Chul Han macht in
seinem neuen Buch «Vom Verschwinden

der Rituale» deutlich, dass mit der

«Entsymbolisierung» und «Entritualisie-

rung» moderner Gesellschaften auch die

symbolische Wahrnehmung immer mehr

zugunsten einer seriellen und extensiven

Wahrnehmung verschwindet, die zwar
viele oberflächliche Verbindungen, aber

kaum noch tiefe Bindungen und

Beziehungen zulässt (Han 2019). Gerade

hier könnte sich Ayahuasca als phyto-
therapeutisches Adjuvans zur prozess¬

orientierten Unterstützung der
Psychotherapie als wirksam erweisen, um zur
Verbesserung der Beziehungshomöostase

und zur Steigerung der emotionalen

Introspektionsfähigkeit beizutragen
(Scheidegger 2018; Labate 2013).

Transformative Psychotherapie mit
Psychedelika
Ritualähnliche Strukturen spielen
besonders in der Entwicklung neuer
innovativer Behandlungsansätze mit
psychedelischen Substanzen eine gewichtige
Rolle. Mit den Begriffen «Set» (mentale
Verfassung) und «Setting» (Umgebungsvariablen)

werden Elemente des

Ritualkonzepts benannt, die nicht nur auf der

psychologischen, sondern auch auf der

neurobiologischen Ebene strukturgebend

sind und einen sicheren Rahmen

für «kontrollierten Kontrollverlust»
schaffen. Der therapeutische Umgang
mit veränderten Bewusstseinszuständen

setzt nämlich psychophysiologische
Lern- und Konditionierungsprozesse
voraus. Der Missbrauch psychotroper
Substanzen kann in einem engmaschig
strukturierten und ritualisierten Rahmen

begrenzt werden, was einer
Abhängigkeitsentwicklung vorbeugt. Anstelle

von «Suchtprozessen» sollen vielmehr
«Suchprozesse» ausgelöst werden, um
aus gewohnheitsmässigen Mustern
auszubrechen und einen Perspektivenwechsel

zu ermöglichen, der nachhaltig
und verhaltenswirksam ist. So wurde
bspw. gezeigt, dass die Intensität der

positiv erlebten Selbstentgrenzung (sog.

«peak experience») unter dem Einfluss

von Psilocybin die therapeutischen
Effekte in der Rauchentwöhnung oder in
der Depressionsbehandlung moduliert
(Garcia-Romeu et al. 2014; Roseman et
al. 2017). Solche transformativen
Erfahrungen können durch verschiedene
Bewusstseinstechniken wie ergotrope
Erregung (z. B. Ekstase, Psychedelika)
oder durch trophotrope Beruhigung
(z. B. Trance, Meditation) erreicht werden

(Fischer 1971). Dabei weisen phar-
makologisch-induzierte Zustände (z. B.

durch Ketamin, Psilocybin oder Ayahuasca)

dieselbe neuronale Biosignatur auf
wie nicht-pharmakologische Methoden
(z. B. Meditation): Die Konnektivität und
Aktivität in Gehirnarealen, die selbst-

23



RITUALE

referenzielle Informationsverarbeitung
vermitteln, nimmt als Folge des

erweiterten Bewusstseinszustands ab, womit
neue Plastizitätsfenster für psychotherapeutische

Lernprozesse eröffnet werden

(Nichols et al. 2017). Mit der Abnahme
der Top-Down-Kontrolle nimmt die

Rezeptivität des präfrontalen Kortex für
Signale aus dem limbischen System zu
und ermöglicht so eine vertiefte
Auseinandersetzung mit emotionalen Bewusst-

seinsinhalten (Carhart-Harris & Friston

2019).
Ekstatische Erfahrungen können

durch Endorphinausschüttung zwar

kurzfristig entlastende und
regenerierende Wirkungen aufweisen, ohne

Einbettung in eine therapeutische
Gesamtstrategie ist die Wirkung aber nicht
besonders nachhaltig. Das Konzept der
«Katharsis» ist inzwischen eine idealisierte

und überholte Sichtweise:
Entscheidend für eine positive Verarbeitung
und Integration psychedelischer
Erfahrungen in die Gesamtpersönlichkeit
bleibt die reflektierte Auseinandersetzung

im Rahmen einer begleitenden
Psychotherapie. Dabei können Patientinnen

durch transformative Erfahrungen

ihre «Bewusstseinskompetenz»
trainieren, um sich durch gesteigerte

kognitive Flexibilität von maladaptiven
Verhaltensmustern zu lösen (Scheid-

egger 2018). Die psychedelische
Therapie gleicht dabei expositions- und

akzeptanzbasierten Methoden: Durch
Konfrontation mit dem gesamten Spektrum

an Bewusstseinszuständen können

dysfunktionale Vermeidungstendenzen
überwunden und ein flexibler und

adaptiver Umgang mit Problememotionen
kann eingeübt werden. Diese

Flexibilisierung erscheint vor allem dann

sinnvoll, wenn Patientinnen in rigiden
Bewusstseinszuständen wie
ängstlichdepressiver Rumination oder in zwanghaften

und süchtigen Verhaltensweisen

gefangen sind. Der Behandlungsansatz
mit psychedelischen Substanzen beruht
also nicht wie bei Antidepressiva auf
einer längerdauernden pharmakologischen
Substitution von Neurotransmittern,
um psychische Symptome unspezifisch
zu lindern, sondern zielt als transforma-
tionsorientiertes Paradigma auf die ge¬

zielte pharmakologische Augmentation
psychotherapeutischer Prozessvariablen
ab (Scheidegger 2020, im Druck). Für
den Nachweis der Sicherheit, Verträglichkeit

und Wirksamkeit dieses neuen

Behandlungsparadigmas braucht es

weitere placebokontrollierte Studien in

grösseren Stichproben sowie auch
longitudinale Studien. Daher unterliegen die

Forschung und experimentelle Therapie
mit nicht verkehrsfähigen Substanzen

aktuell der Bewilligungspflicht durch die
kantonalen Ethikkommissionen sowie

des Bundesamtes für Gesundheit (BAG)
und sind vorerst nur im Rahmen von

Sondergenehmigungen möglich.

Rituale als Kulturtechniken im
Umgang mit psychotropen Substanzen
Der Konsum illegaler psychoaktiver
Substanzen ist heute auf einem Niveau,
das jenes der i97oer-Jahre weit
überschreitet. Neben dem Drogenelend
existieren Kulturen des Rausches, wo
Menschen mit oder ohne pharmakologische

Unterstützung ekstatische

Grenzerfahrungen, Betäubung von Schmerz

oder Erkenntnis durch Bewusstseins-

erweiterung anstreben. Neben den vielfach

auch erfahrenen positiven Effekten
führt diese Hoffnung manchmal in noch

grössere Lebensschwierigkeiten oder
medizinische Probleme. Es bleibt also

zu klären, welche Faktoren entscheidend
dafür sind, dass Drogenkonsum manche

Menschen in persönliche und soziale

Verelendung führt, während andere

beim Genuss- oder Gelegenheitskonsum
bleiben. Aus präventivmedizinischer
Sicht ist es aufschlussreich, sich sowohl
den individuellen Lebenskompetenzen
als auch den Unterschieden in den
«sozialen Technologien» zuzuwenden, um
kontrollierte, riskante, missbräuchliche
und abhängige Gebrauchsmuster besser

voneinander abzugrenzen (Jungaberle &
Verres 2003).

In diesem Zusammenhang stellt sich
die Frage, welche Bedeutung Rituale für
den kontrollierten Gebrauch psychoaktiver

Substanzen haben. Die Einnahme

von Drogen führt nicht automatisch zu

Abhängigkeit, allerdings begünstigen
dysfunktionale oder schwach ritualisierte

Gebrauchsmuster den abhängigen

Drogenkonsum (Jungaberle 2006). Die

Kulturgeschichte des Tabaks ist ein
typisches Beispiel: Sie reicht vom ritualisiert
eingenommenen Sakrament bei Völkern
des Amazonas bis hin zur weitgehend
automatisierten Genusshandlung und zum
abhängigkeitserzeugenden Konsumgut.
Ein normgebender ritualisierter Kontext,
der die Intention, Funktion und die

Auswirkungen des Substanzgebrauchs in
einen übergreifenden Prozess einbettet,
minimiert die Gefahren und wirkt dem

Verlust der persönlichen Steuerungskompetenz

entgegen. Substanzmissbrauch

oder Abhängigkeit entstehen

vorwiegend da, wo mittels Drogen oder
Medikamenten unangenehme Gefühle

kontrolliert, unterdrückt oder substituiert

werden, statt die aufrechterhaltenden

Bedingungen zu transformieren.
Über die Gruppe von Konsumentinnen,
die sich fern von typischen Drogenmilieus

eine therapeutische oder psychospi-
rituell motivierte Umgangsform mit
psychotropen Substanzen schaffen, ist noch

vergleichsweise wenig bekannt. Oftmals
etablieren sich neue salutogenetische
Praktiken auch durch Ritualtransfer aus

traditionellen Kulturen wie z. B. der syn-
kretistischen Integration von Ayahuasca
als indigener Pflanzenmedizin mit
buddhistischer Psychologie, Yoga-Techniken
oder Achtsamkeitsmeditation.

Mögliche Synergieeffekte zwischen
der Achtsamkeitsmeditation und Psi-

locybin, dem Wirkstoff aus psychedelischen

Pilzen, wurden kürzlich an der

Psychiatrischen Universitätsklinik
Zürich untersucht. Im Rahmen eines

fünftägigen Achtsamkeits-Retreats wurden

40 erfahrenen Meditierenden Psilocybin
oder Placebo verabreicht. Die Meditation
steigerte die Intensität der positiv
empfundenen Selbsttranszendenz unter
Psilocybin und wirkte zugleich belastenden

Aspekten der psychedelischen Erfahrung
entgegen (Smigielski et al. 2019). Noch

vier Monate nach dem Retreat berichteten

Meditierende, die unter Psilocybin
eine stärkere Transzendenzerfahrung
hatten, über positive Veränderungen
im Bereich der Selbstakzeptanz, der

Empathie und des psychosozialen
Verhaltens. In der Magnetresonanztomografie

zeigte sich, dass die transformative

24



Erfahrung unter Psilocybin zu
nachhaltigen Veränderungen in neuronalen

Verbindungen in Gehirnregionen führt,
die den Selbst-Umwelt-Bezug regulieren
(Smigielski & Scheidegger et al. 2019).
Diese Befunde deuten darauf hin, dass

die Verabreichung von psychedelischen
Substanzen in einem kontrollierten und
ritualisierten Setting in Verbindung mit
Achtsamkeitstraining auch bei gesunden

Versuchspersonen zu nachhaltigen sa-

lutogenetischen Effekten führen kann.

Ob auch ausgewählte Patientinnenpopulationen

von diesem kombinierten

Behandlungsansatz profitieren können,
muss in zukünftigen randomisierten,

placebokontrollierten Studien gezeigt
werden.

Zusammenfassend lässt sich sagen,
dass Rituale ein strukturierendes Setting
als Lernkontext und eine Wertekultur
im Umgang mit veränderten Bewusst-
seinszuständen bereitstellen. Wenn
ritualisierte Kontexte neben der

Kontrollkompetenz auch das Erlernen von
Integrationskompetenz durch Stärkung
von Autonomie, Entwicklung und Salu-

togenese fördern, so wirken sie einem

desintegrativen Drogengebrauch mit
Suchtentwicklung, psychosozialer
Funktionseinschränkung und Kriminalität

entgegen (Jungaberle 2006). In welcher
Form rituelle Elemente als «Set»- und

«Setting»-Variablen in neue innovative

Behandlungskonzepte mit psychotropen
Substanzen integrierbar sind, muss im
Rahmen weiterer empirischer Studien
evaluiert werden.

Literatur
Brentrup, M./Kupitz, G. (2015): Rituale und

Spiritualität in der Psychotherapie. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Carhart-Harris, R.L/Friston, K.J. (2019): REBUS

and the anarchic brain: Toward a unified model

of the brain action of psychedelics.
Pharmacological Reviews 71(3): 316-344.

Fischer, R. (1971): A cartography of the ecstatic
and meditative states. Science New York
174(4012): 897-904.

Forstmann, M./Yudkin, D.A./Prosser, A.M.B./
Heller, S.M./Crockett, M.J. (2020):Transformative

experience and social connectedness
mediate the mood-enhancing effects of
psychedelic use in naturalistic settings. Proceedings

of the National Academy of Sciences
117(5): 2338-46.

Frecska, E./Bokor, P./Winkelman, M. (2016):
The therapeutic potentials of ayahuasca:
Possible effects against various diseases
of civilization. Frontiers in pharmacology
7(e42421): 35-17.

Garcia-Romeu, A./Griffiths, R.R./Johnson,
M.W. (2014): Psilocybin-occasioned mystical
experiences in the treatment of tobacco
addiction. Current drug abuse reviews 7(3):

157-164.

Gilligan, S. (1995): Rituelle Übergänge in neue
Identitäten. Hypnose und Kognition 12:25-
39.

Han, B.-C. (2019): Vom Verschwinden der Rituale.

Ullstein Buchverlage.
Jungaberle, H. (2006): Rituale und Integrationskompetenz

beim Gebrauch psychoaktiver
Substanzen. S. 86-123 in: H. Jungaberle/R.
Verres/D. Flechter (Hrsg.), Rituale erneuern.
Ritualdynamik und Grenzerfahrung aus
interdisziplinärer Perspektive. Giessen:

Psychsozial Verlag.
Jungaberle, H./Verres, R. (2003): Rituale

des Rausohes. Ruperto Carola, Ausgabe
2/2003. https://tinyurl.com/rxrpzgt, Zugriff
30.01.2020.

Kavenskâ, V/Simonovâ, H. (2015): Ayahuasca
tourism: Participants in shamanic rituals and
their personality styles, motivation, benefits
and risks. Journal of Psychoactive Drugs
47(5): 351-359.

Labate, B.C. (2013):The therapeutic use of
ayahuasca. Berlin, Heidelberg: Springer.

25



Labate, B.C/Cavnar, C. (2014): Ayahuasca
shamanism in the amazon and beyond. Oxford

University Press.

Labate, B.C/Cavnar, C. (2018): Plant medicines,
healing and psychedelic science: Cultural
perspectives. Springer International Publishing.

Nichols, D.E./Johnson, M.W./Nichols, C.D.

(2017): Psychedelics as medicines: An emerging

new paradigm. Clinical Pharmacology &

Therapeutics 101(2): 209-219.
Rittner, S. (2006): Trance und Ritual in

Psychotherapie und Forschung. S. 165-191 in: H.

Jungaberle /R. Verres/D. Flechter (Hrsg.),
Rituale erneuern. Ritualdynamik und Grenzerfahrung

aus interdisziplinärer Perspektive.
Giessen: Psychsozial Verlag.

Roseman, L./Nutt, D.J./Carhart-Harris, R.L.

(2017): Quality of acute psychedelic
experience predicts therapeutic efficacy of psi-
locybin for treatment-resistant depression.
Frontiers in pharmacology 8: 974-910.

Santos, Dos, R.G./Bouso, J.C./Alcazar-Corcoles,
M.A./Hallak J.E.C. (2018): Efficacy, tolerabi-
lity, and safety of serotonergic psychedelics
for the management of mood, anxiety, and

substance-use disorders: A systematic
review of systematic reviews. Expert review of
clinical pharmacology 11(9): 1-15.

Scheidegger, M. (2018): Bewusstseinserwei-
ternde Substanzen als neue Möglichkeiten
der Therapie. Info Neurologie Psychiatrie
16(1): 28-30.

Scheidegger, M. (2020): Psychedelic medicines
and their role in shifting the paradigm from

pharmacological substitution towards
transformation-based psychiatry. In: B. C. Labate
& C. Cavnar (Hrsg), The Therapeutic Use of
Ayahuasca. Berlin/Heidelberg: Springer (im
Druck).

Schuttes, R.E. (1969): Hallucinogens of plant
origin. Science New York 163(3864): 245-254.

Smigielski, L./Kometer, M./Scheidegger, M./
Krähenmann, R./Huber,T./Vollenweider, F.X.

(2019): Characterization and prediction of
acute and sustained response to psychedelic
psilocybin in a mindfulness group retreat.
Nature Publishing Group 9(1): 14914.

Smigielski, L./Scheidegger, M./Kometer, M./
Vollenweider, F.X. (2019): Psilocybin-assisted
mindfulness training modulates self-consciousness

and brain default mode network
connectivity with lasting effects. Neurol-

mage 196:1-38.
Tupper, K.W. (2008): The globalization of

ayahuasca: Harm reduction or benefit maxi-
mization?The International Journal on drug
policy 19(4): 297-303.

Winkelman, M. (2001): Psychointegrators:
Multidisciplinary perspectives on the therapeutic

effects of hallucinogens. Complementary

Health Practice Review 6(3): 219-237.

26


	Ritual als Therapie : Perspektiven der Transformation

