Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Ritual als Therapie : Perspektiven der Transformation
Autor: Scheidegger, Milan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RITUALE

Ritual als Therapie:
Perspektiven der Transformation

2020-1
Jg. 46
S.22-26

Aktuell wird das therapeutische Potenzial veranderter Bewusstseinszustande
wieder vermehrt wissenschaftlich erforscht. Kulturgeschichtlich haben sich
Rituale im Umgang mit psychotropen Pflanzen als salutogenetisch erwiesen.

Mit «Set» und «Setting» werden Elemente des Ritualkonzepts benannt, die in
der Entwicklung neuer Behandlungsanséatze mit Psychedelika eine wichtige
Rolle spielen. Wenn ritualisierte Kontexte die Kontroll- und Integrationskom-
petenz im Umgang mit psychotropen Substanzen steigern, beugen sie einer
Suchtentwicklung vor.

MILAN SCHEIDEGGER

Dr. med. Dr. sc. ETH MA HPK, Psychiater und Forschungsgruppenleiter, Psychedelic Research & Therapy Development,
Zentrum fir Psychiatrische Forschung, Universitat Zirich, Lenggstrasse 31, CH-8032 Zirich, Tel. +41 (0)44 384 23 25,
milan.scheidegger@bli.uzh.ch

Vom archaischen Heilritual zur
evidenzbasierten Therapie
Im Zuge der weltweiten Renaissance
der psychedelischen Forschung wird
das Potenzial verdnderter Bewusst-
seinszustdnde zur Unterstiitzung der
Psychotherapie wieder vermehrt wissen-
schaftlich erforscht. Neben LSD, MDMA,
Ketamin und Psilocybin ist weltweit
auch ein steigendes Interesse an Ayahua-
sca zu verzeichnen, einer traditionellen
Pflanzenzubereitung aus Amazonien,
die seit Jahrhunderten in der indigenen
Medizin rituelle Anwendung findet und
zunehmend auch ausserhalb indigener
Kontexte zur persénlichen Weiterent-
wicklung und Gesundheitsférderung
eingenommen wird (Tupper 2008).
Neben zahlreichen anekdotischen
Berichten sind in den letzten Mona-
ten vermehrt Studien zu Ayahuasca
veroffentlicht worden, die klinisch rele-
vante positive Effekte bei der Behand-
lung von Angststérungen, Depressionen,
Abhingigkeitserkrankungen und Stress-
sowie Traumafolgestorungen nahelegen
(Frecska et al. 2016; Santos et al. 2018).
Kulturgeschichtlich gesehen ist die
kurative Einnahme psychotroper Pflan-
zen wie Ayahuasca, Psilocybe-Pilzen
oder meskalinhaltigen Kakteen stets
in ritualisierte Kontexte eingebettet
(Schultes 1969). Heute werden solche

«Zeremonien» nicht nur von indigenen
Volkern Siidamerikas, sondern zuneh-
mend auch von WestlerInnen auf der
Suche nach bewusstseinserweiternden
Erfahrungen aufgesucht, um psychische
Beschwerden zu lindern oder Einsichten
in persénliche Lebenszusammenhénge
zu gewinnen (Labate & Cavnar 2014;
Kavenska & Simonova 2015). Der Be-
griff «Ritual» hat im naturwissenschaft-
lich-positivistischen Zeitalter allerdings
einen etwas nebuldsen Beiklang und
wird oft mit Irrationalitit, Placeboef-
fekten oder Mystizismus in Verbindung
gebracht. Rituale sollen hier jedoch nicht
als archaische, irrationale und vorwis-
senschaftliche Phinomene betrachtet
werden, sondern als soziale Techniken,
die im Umgang mit psychotropen Subs-
tanzen salutogenetisch wirken kénnen.
Nach Gilligan gehoren Rituale als
«Verdichtungen von Abldufen, die sich
im Sinne einer komprimierten, kollekti-
ven und symbolischen Handlung wieder-
holen» in die Traditionen aller Kulturen
und stellen vielleicht die dlteste Form
der Psychotherapie dar (Gilligan 1995).
Rituale rhythmisieren zeitliche und
soziale Abldufe und férdern dadurch
Achtsamkeit und Konzentration, sie
sensibilisieren die symbolische Wahr-
nehmung und schaffen eine positive
Verdnderungserwartung (Brentrup &

22

Kupitz 2015). Der Ubergang vom ins-
trumentellen Alltagsbewusstsein zum
rezeptiven Ritualbewusstsein wird durch
entsprechende Bewusstseinstechniken
(z. B. Rhythmus, Bewegung, Atmung,
Sinneseindriicke etc.) vermittelt. Rituale
ermdglichen und begrenzen Ekstasen
und bieten dadurch Raum fiir «kontrol-
lierten Kontrollverlust» (Rittner 2006).
Zeitweilige Formen der Aufgabe von
Kontrolle (z. B. im Rausch, im Tanz, in
der Sexualitdt usw.) sind sozial durchaus
erwiinscht und tragen zur Steigerung
des Lebensgefiihls, zur Erhaltung von
Gesundheit und sozialem Zusammenhalt
bei. In verdnderten Bewusstseinszustin-
den wird die kognitive Selbststeuerung
flexibilisiert und durch Intensivierung
von Gefiihlen eine Re-Inszenierung und
Losung sozialer und psychischer Kon-
flikte angestrebt. Akzeptanz gegeniiber
unangenehmen Gefiihlen spielt dabei
eine ebenso wesentliche Rolle wie die
Stdrkung von Ressourcen wie Hoffnung,
Sinn, Intuition, Mitgefiihl und Ver-
bundenheit. Durch Dezentrierung des
Subjekts ermoglichen Transzendenzer-
fahrungen schliesslich eine symbolische
Auseinandersetzung mit Grundfragen
der menschlichen Existenz (Brentrup &
Kupitz 2015). Erfahrungen von Selbst-
transzendenz und verminderter Selbst-
fokussierung gleichen den Zustinden,



die auch in der Achtsamkeitsmeditation
auftreten. Sie kdnnen zu Stressabbau, zu
allgemeiner Lebenszufriedenheit sowie
zu mehr Empathie und Altruismus fiih-
ren. Im Gegensatz dazu beeintréchtigt
ein iiberhohter oder negativer Selbst-
bezug die Stimmung und das Sozialver-
halten und foérdert so die Entstehung
von Angsten, Depressionen oder Sucht-
erkrankungen.

Rituale sprechen den Menschen
ganzheitlich auf allen Ebenen seiner
Selbstorganisation und der Skologischen
Einbettung in seine Umwelt an. Auch die
moderne integrierte psychiatrisch-psy-
chotherapeutische Behandlung weist ri-
tualisierte Abldufe auf: An die Stelle des
archaischen Heilrituals treten empirisch
gut charakterisierbare, modulare Thera-
piebausteine, die von einem subspezia-
lisierten Netzwerk an TherapeutInnen
angeboten werden (z. B. Gespréchsgrup-
pen, Ergotherapie, Bewegungstherapie,
Musiktherapie, Entspannungstherapie
etc.). Deren Wirksamkeit kann spezifisch
evaluiert und die Therapie individuellen
Bediirfnissen angepasst werden, den-
noch besteht aber auch die Gefahr der
Fragmentierung therapeutischer Pro-
zesse, wenn in den einzelnen Modulen
der Fokus zu stark auf Teilaspekte ge-
richtet wird. Die modulare Herangehens-
weise erscheint dann zielfiihrend, wenn
sie eingebettet ist in einen iibergreifen-
den prozessorientierten Blickwinkel, der
Integration und Transformation ermdg-
licht.

Ayahuasca-Rituale als
Transformationstechniken

Der spirituelle und therapeutische
Gebrauch psychoaktiver Substanzen
erfolgte spétestens seit den 1960er-Jah-
ren in einem intensiven Austausch mit
indigenen Traditionen. Der enkulturierte
Gebrauch psychotroper Pflanzen in
schamanischen Ritualen ist v. a. in Asien,
Afrika sowie Stid- und Nordamerika bis
heute prasent (Labate & Cavnar 2018).
Mittlerweile wurden zahlreiche Symbole,
Praktiken und Ritualformen aus diesen
Regionen in den Dschungel des moder-
nen Lebens importiert. Ethnomedizi-
nischen Berichten zufolge wird diesen
psychoaktiven Pflanzen eine «psychoin-
tegrative» Wirkung beigemessen (Win-

SUCHTMAGAZIN 01/2020

kelman 2001), die im Kontrast steht zum
desintegrativen Gebrauch von géngigen
Suchtmitteln wie Kokain, Heroin oder
Alkohol. Dieser kulturintegrierte Ge-
brauch psychotroper Substanzen erzeugt
anders als in industrialisierten Gesell-
schaften vergleichsweise wenig gesell-
schaftliche Probleme.

Die Einnahme psychotroper Pflan-
zenzubereitungen wie Ayahuasca hat
sich aufgrund der stark kontextabhin-
gigen Wirkung traditionellerweise in
Gruppenritualen oder -zeremonien eta-
bliert. In der Ritualgemeinde von Santo-
Daime in Brasilien bspw. wird Ayahuasca
als kirchliches Sakrament eingenommen,
um zu persdnlich bedeutsamen Erkennt-
nissen zu gelangen (Jungaberle 2006).
Keine banalen Gliicksgefiihle oder das
Bediirfnis, Lebensprobleme mit Drogen
zu betduben, sondern die existenziell
motivierte Suche nach Antworten auf
Lebensfragen und die Erfahrung von
Gemeinschaft und Geborgenheit bilden
die zentralen Motive des rituellen Aya-
huasca-Gebrauchs. Solche Rituale sind
Bindungsangebote, welche den Men-
schen integrativ in seinen bio-psycho-
sozialen Beziehungen ansprechen, sie
wirken sowohl kdrperlich-physiologisch,
psychologisch, als auch im sozialen Feld
(Jungaberle 2006). Neueste Ergebnisse
einer Feldstudie zum Konsum von Psy-
chedelika an Grossveranstaltungen legen
nahe, dass sich die stimmungsaufhellen-
den Effekte durch Verdnderungen in der
Erfahrung sozialer Beziehungen mani-
festieren, insbesondere durch person-
liche Transformation und Gefiihle von
Verbundenheit mit anderen (Forstmann
et al. 2020). Die weltweit gesteigerte
Nachfrage nach Ayahuasca trifft insofern
den aktuellen Zeitgeist: Der deutsche
Philosoph Byung-Chul Han macht in
seinem neuen Buch «Vom Verschwin-
den der Rituale» deutlich, dass mit der
«Entsymbolisierung» und «Entritualisie-
rung» moderner Gesellschaften auch die
symbolische Wahrnehmung immer mehr
zugunsten einer seriellen und extensiven
Wahrnehmung verschwindet, die zwar
viele oberfldchliche Verbindungen, aber
kaum noch tiefe Bindungen und Be-
ziehungen zuldsst (Han 2019). Gerade
hier konnte sich Ayahuasca als phyto-
therapeutisches Adjuvans zur prozess-

23

orientierten Unterstiitzung der Psycho-
therapie als wirksam erweisen, um zur
Verbesserung der Beziehungshomoos-
tase und zur Steigerung der emotionalen
Introspektionsfihigkeit beizutragen
(Scheidegger 2018; Labate 2013).

Transformative Psychotherapie mit
Psychedelika

Ritualdhnliche Strukturen spielen be-
sonders in der Entwicklung neuer inno-
vativer Behandlungsansétze mit psyche-
delischen Substanzen eine gewichtige
Rolle. Mit den Begriffen «Set» (mentale
Verfassung) und «Setting» (Umgebungs-
variablen) werden Elemente des Ritual-
konzepts benannt, die nicht nur auf der
psychologischen, sondern auch auf der
neurobiologischen Ebene strukturge-
bend sind und einen sicheren Rahmen
fiir «kontrollierten Kontrollverlust»
schaffen. Der therapeutische Umgang
mit verdnderten Bewusstseinszustédnden
setzt ndmlich psychophysiologische
Lern- und Konditionierungsprozesse
voraus. Der Missbrauch psychotroper
Substanzen kann in einem engmaschig
strukturierten und ritualisierten Rahmen
begrenzt werden, was einer Abhéngig-
keitsentwicklung vorbeugt. Anstelle

von «Suchtprozessen» sollen vielmehr
«Suchprozesse» ausgeldst werden, um
aus gewohnheitsméssigen Mustern
auszubrechen und einen Perspektiven-
wechsel zu ermdglichen, der nachhaltig
und verhaltenswirksam ist. So wurde
bspw. gezeigt, dass die Intensitit der
positiv erlebten Selbstentgrenzung (sog.
«peak experience») unter dem Einfluss
von Psilocybin die therapeutischen Ef-
fekte in der Rauchentw6hnung oder in
der Depressionsbehandlung moduliert
(Garcia-Romeu et al. 2014; Roseman et
al. 2017). Solche transformativen Er-
fahrungen kénnen durch verschiedene
Bewusstseinstechniken wie ergotrope
Erregung (z. B. Ekstase, Psychedelika)
oder durch trophotrope Beruhigung

(z. B. Trance, Meditation) erreicht wer-
den (Fischer 1971). Dabei weisen phar-
makologisch-induzierte Zustidnde (z. B.
durch Ketamin, Psilocybin oder Ayahua-
sca) dieselbe neuronale Biosignatur auf
wie nicht-pharmakologische Methoden
(z. B. Meditation): Die Konnektivitdt und
Aktivitdt in Gehirnarealen, die selbst-



referenzielle Informationsverarbeitung
vermitteln, nimmt als Folge des erwei-
terten Bewusstseinszustands ab, womit
neue Plastizitédtsfenster fiir psychothera-
peutische Lernprozesse erdffnet werden
(Nichols et al. 2017). Mit der Abnahme
der Top-Down-Kontrolle nimmt die
Rezeptivitdt des préfrontalen Kortex fiir
Signale aus dem limbischen System zu
und ermdglicht so eine vertiefte Ausein-
andersetzung mit emotionalen Bewusst-
seinsinhalten (Carhart-Harris & Friston
2019).

Ekstatische Erfahrungen konnen
durch Endorphinausschiittung zwar
kurzfristig entlastende und regene-
rierende Wirkungen aufweisen, ohne
Einbettung in eine therapeutische Ge-
samtstrategie ist die Wirkung aber nicht
besonders nachhaltig. Das Konzept der
«Katharsis» ist inzwischen eine ideali-
sierte und iiberholte Sichtweise: Ent-
scheidend fiir eine positive Verarbeitung
und Integration psychedelischer Er-
fahrungen in die Gesamtpersonlichkeit
bleibt die reflektierte Auseinander-
setzung im Rahmen einer begleitenden
Psychotherapie. Dabei kénnen Patient-
Innen durch transformative Erfahrun-
gen ihre «Bewusstseinskompetenz»
trainieren, um sich durch gesteigerte
kognitive Flexibilitdt von maladaptiven
Verhaltensmustern zu l6sen (Scheid-
egger 2018). Die psychedelische The-
rapie gleicht dabei expositions- und
akzeptanzbasierten Methoden: Durch
Konfrontation mit dem gesamten Spek-
trum an Bewusstseinszustdnden kénnen
dysfunktionale Vermeidungstendenzen
iiberwunden und ein flexibler und ad-
aptiver Umgang mit Problememotionen
kann eingeiibt werden. Diese Flexi-
bilisierung erscheint vor allem dann
sinnvoll, wenn PatientInnen in rigiden
Bewusstseinszustdnden wie dngstlich-
depressiver Rumination oder in zwang-
haften und siichtigen Verhaltensweisen
gefangen sind. Der Behandlungsansatz
mit psychedelischen Substanzen beruht
also nicht wie bei Antidepressiva auf ei-
ner lingerdauernden pharmakologischen
Substitution von Neurotransmittern,
um psychische Symptome unspezifisch
zu lindern, sondern zielt als transforma-
tionsorientiertes Paradigma auf die ge-

RITUALE

zielte pharmakologische Augmentation
psychotherapeutischer Prozessvariablen
ab (Scheidegger 2020, im Druck). Fiir
den Nachweis der Sicherheit, Vertrég-
lichkeit und Wirksamkeit dieses neuen
Behandlungsparadigmas braucht es
weitere placebokontrollierte Studien in
grosseren Stichproben sowie auch longi-
tudinale Studien. Daher unterliegen die
Forschung und experimentelle Therapie
mit nicht verkehrsfdhigen Substanzen
aktuell der Bewilligungspflicht durch die
kantonalen Ethikkommissionen sowie
des Bundesamtes fiir Gesundheit (BAG)
und sind vorerst nur im Rahmen von
Sondergenehmigungen mdoglich.

Rituale als Kulturtechniken im Um-
gang mit psychotropen Substanzen
Der Konsum illegaler psychoaktiver
Substanzen ist heute auf einem Niveau,
das jenes der 1970er-Jahre weit iiber-
schreitet. Neben dem Drogenelend
existieren Kulturen des Rausches, wo
Menschen mit oder ohne pharmakologi-
sche Unterstiitzung ekstatische Grenz-
erfahrungen, Betdubung von Schmerz
oder Erkenntnis durch Bewusstseins-
erweiterung anstreben. Neben den viel-
fach auch erfahrenen positiven Effekten
fithrt diese Hoffnung manchmal in noch
grossere Lebensschwierigkeiten oder
medizinische Probleme. Es bleibt also
zu kldren, welche Faktoren entscheidend
dafiir sind, dass Drogenkonsum manche
Menschen in persdnliche und soziale
Verelendung fiihrt, wihrend andere
beim Genuss- oder Gelegenheitskonsum
bleiben. Aus praventivmedizinischer
Sicht ist es aufschlussreich, sich sowohl
den individuellen Lebenskompetenzen
als auch den Unterschieden in den «so-
zialen Technologien» zuzuwenden, um
kontrollierte, riskante, missbrauchliche
und abhéngige Gebrauchsmuster besser
voneinander abzugrenzen (Jungaberle &
Verres 2003).

In diesem Zusammenhang stellt sich
die Frage, welche Bedeutung Rituale fiir
den kontrollierten Gebrauch psychoak-
tiver Substanzen haben. Die Einnahme
von Drogen fiihrt nicht automatisch zu
Abhingigkeit, allerdings beglinstigen
dysfunktionale oder schwach rituali-
sierte Gebrauchsmuster den abhéngigen

24

Drogenkonsum (Jungaberle 2006). Die
Kulturgeschichte des Tabaks ist ein typi-
sches Beispiel: Sie reicht vom ritualisiert
eingenommenen Sakrament bei Volkern
des Amazonas bis hin zur weitgehend au-
tomatisierten Genusshandlung und zum
abhingigkeitserzeugenden Konsumgut.
Ein normgebender ritualisierter Kontext,
der die Intention, Funktion und die Aus-
wirkungen des Substanzgebrauchs in
einen iibergreifenden Prozess einbettet,
minimiert die Gefahren und wirkt dem
Verlust der persdnlichen Steuerungs-
kompetenz entgegen. Substanzmiss-
brauch oder Abhingigkeit entstehen
vorwiegend da, wo mittels Drogen oder
Medikamenten unangenehme Gefiihle
kontrolliert, unterdriickt oder substi-
tuiert werden, statt die aufrechterhal-
tenden Bedingungen zu transformieren.
Uber die Gruppe von KonsumentInnen,
die sich fern von typischen Drogenmili-
eus eine therapeutische oder psychospi-
rituell motivierte Umgangsform mit psy-
chotropen Substanzen schaffen, ist noch
vergleichsweise wenig bekannt. Oftmals
etablieren sich neue salutogenetische
Praktiken auch durch Ritualtransfer aus
traditionellen Kulturen wie z. B. der syn-
kretistischen Integration von Ayahuasca
als indigener Pflanzenmedizin mit bud-
dhistischer Psychologie, Yoga-Techniken
oder Achtsamkeitsmeditation.

Mogliche Synergieeffekte zwischen
der Achtsamkeitsmeditation und Psi-
locybin, dem Wirkstoff aus psychede-
lischen Pilzen, wurden kiirzlich an der
Psychiatrischen Universitdtsklinik Zii-
rich untersucht. Im Rahmen eines fiinf-
tidgigen Achtsamkeits-Retreats wurden
40 erfahrenen Meditierenden Psilocybin
oder Placebo verabreicht. Die Meditation
steigerte die Intensitdt der positiv emp-
fundenen Selbsttranszendenz unter Psi-
locybin und wirkte zugleich belastenden
Aspekten der psychedelischen Erfahrung
entgegen (Smigielski et al. 2019). Noch
vier Monate nach dem Retreat berichte-
ten Meditierende, die unter Psilocybin
eine stirkere Transzendenzerfahrung
hatten, iiber positive Verdnderungen
im Bereich der Selbstakzeptanz, der
Empathie und des psychosozialen Ver-
haltens. In der Magnetresonanztomogra-
fie zeigte sich, dass die transformative



Erfahrung unter Psilocybin zu nach-
haltigen Verdnderungen in neuronalen
Verbindungen in Gehirnregionen fiihrt,
die den Selbst-Umwelt-Bezug regulieren
(Smigielski & Scheidegger et al. 2019).
Diese Befunde deuten darauf hin, dass
die Verabreichung von psychedelischen
Substanzen in einem kontrollierten und
ritualisierten Setting in Verbindung mit
Achtsamkeitstraining auch bei gesunden
Versuchspersonen zu nachhaltigen sa-
lutogenetischen Effekten fithren kann.
Ob auch ausgewihlte PatientInnenpo-
pulationen von diesem kombinierten
Behandlungsansatz profitieren kénnen,
muss in zukiinftigen randomisierten,
placebokontrollierten Studien gezeigt
werden.

Zusammenfassend ldsst sich sagen,
dass Rituale ein strukturierendes Setting
als Lernkontext und eine Wertekultur
im Umgang mit verdnderten Bewusst-
seinszustdnden bereitstellen. Wenn
ritualisierte Kontexte neben der Kont-
rollkompetenz auch das Erlernen von
Integrationskompetenz durch Starkung
von Autonomie, Entwicklung und Salu-

togenese férdern, so wirken sie einem
desintegrativen Drogengebrauch mit
Suchtentwicklung, psychosozialer Funk-
tionseinschrinkung und Kriminalitdt
entgegen (Jungaberle 2006). In welcher
Form rituelle Elemente als «Set»- und
«Setting»-Variablen in neue innovative
Behandlungskonzepte mit psychotropen
Substanzen integrierbar sind, muss im
Rahmen weiterer empirischer Studien
evaluiert werden.

Literatur

Brentrup, M./Kupitz, G. (2015): Rituale und Spi-
ritualitat in der Psychotherapie. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Carhart-Harris, R.L/Friston, K.J. (2019): REBUS
and the anarchic brain: Toward a unified mo-
del of the brain action of psychedelics. Phar-
macological Reviews 71(3): 316-344.

Fischer, R. (1971): A cartography of the ecstatic
and meditative states. Science New York
174(4012): 897-904.

Forstmann, M./Yudkin, D.A./Prosser, A.M.B./
Heller, S.M./Crockett, M.J. (2020): Transfor-
mative experience and social connectedness
mediate the mood-enhancing effects of psy-
chedelic use in naturalistic settings. Procee-
dings of the National Academy of Sciences
117(5): 2338-46.

25

Frecska, E./Bokor, P./Winkelman, M. (2016):
The therapeutic potentials of ayahuasca:
Possible effects against various diseases
of civilization. Frontiers in pharmacology
7(e42421):35-17.

Garcia-Romeu, A./Griffiths, R.R./Johnson,
M.W. (2014): Psilocybin-occasioned mystical
experiences in the treatment of tobacco
addiction. Current drug abuse reviews 7(3):
157-164.

Gilligan, S. (1995): Rituelle Uberga‘nge in neue
Identitaten. Hypnose und Kognition 12: 25-
39.

Han, B.-C. (2019): Vom Verschwinden der Ritua-
le. Ullstein Buchverlage.

Jungaberle, H. (2006): Rituale und Integrations-
kompetenz beim Gebrauch psychoaktiver
Substanzen. S. 86-123 in: H. Jungaberle/R.
Verres/D. Flechter (Hrsg.), Rituale erneuern.
Ritualdynamik und Grenzerfahrung aus
interdisziplindrer Perspektive. Giessen:
Psychsozial Verlag.

Jungaberle, H./Verres, R. (2003): Rituale
des Rausches. Ruperto Carola, Ausgabe
2/2003. https://tinyurl.com/rxrpzgt, Zugriff
30.01.2020.

Kavenska, V/Simonova, H. (2015): Ayahuasca
tourism: Participants in shamanic rituals and
their personality styles, motivation, benefits
and risks. Journal of Psychoactive Drugs
47(5): 351-359.

Labate, B.C. (2013): The therapeutic use of ay-
ahuasca. Berlin, Heidelberg: Springer.



Labate, B.C/Cavnar, C. (2014): Ayahuasca sha-
manism in the amazon and beyond. Oxford
University Press.

Labate, B.C/Cavnar, C. (2018): Plant medicines,
healing and psychedelic science: Cultural
perspectives. Springer International Publis-
hing.

Nichols, D.E./Johnson, M.W./Nichols, C.D.
(2017): Psychedelics as medicines: An emer-
ging new paradigm. Clinical Pharmacology &
Therapeutics 101(2): 209-219.

Rittner, S. (2006): Trance und Ritual in Psycho-
therapie und Forschung. S. 165-191 in: H.
Jungaberle /R. Verres/D. Flechter (Hrsg.), Ri-
tuale erneuern. Ritualdynamik und Grenzer-
fahrung aus interdisziplindrer Perspektive.
Giessen: Psychsozial Verlag.

Roseman, L./Nutt, D.J./Carhart-Harris, R.L.
(2017): Quality of acute psychedelic expe-
rience predicts therapeutic efficacy of psi-
locybin for treatment-resistant depression.
Frontiers in pharmacology 8: 974-910.

Santos, Dos, R.G./Bouso, J.C./Alcazar-Corcoles,
M.A./Hallak J.E.C. (2018): Efficacy, tolerabi-
lity, and safety of serotonergic psychedelics
for the management of mood, anxiety, and
substance-use disorders: A systematic re-
view of systematic reviews. Expert review of
clinical pharmacology 11(9): 1-15.

Scheidegger, M. (2018): Bewusstseinserwei-
ternde Substanzen als neue Méglichkeiten
der Therapie. Info Neurologie Psychiatrie
16(1): 28-30.

Scheidegger, M. (2020): Psychedelic medicines
and their role in shifting the paradigm from
pharmacological substitution towards trans-
formation-based psychiatry. In: B. C. Labate
& C. Cavnar (Hrsg), The Therapeutic Use of
Ayahuasca. Berlin/Heidelberg: Springer (im
Druck).

Schultes, R.E. (1969): Hallucinogens of plant

origin. Science New York 163(3864): 245-254.

Smigielski, L./Kometer, M./Scheidegger, M./
Krahenmann, R./Huber, T./Vollenweider, F.X.

26

(2019): Characterization and prediction of
acute and sustained response to psychedelic
psilocybin in a mindfulness group retreat.
Nature Publishing Group 9(1): 14914.

Smigielski, L./Scheidegger, M./Kometer, M./
Vollenweider, F.X. (2019): Psilocybin-assisted
mindfulness training modulates self-cons-
ciousness and brain default mode network
connectivity with lasting effects. Neurol-
mage 196: 1-38.

Tupper, K.W. (2008): The globalization of ay-
ahuasca: Harm reduction or benefit maxi-
mization? The International Journal on drug
policy 19(4): 297-303.

Winkelman, M. (2001): Psychointegrators:
Multidisciplinary perspectives on the thera-
peutic effects of hallucinogens. Complemen-
tary Health Practice Review 6(3): 219-237.



	Ritual als Therapie : Perspektiven der Transformation

