Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Die Freude am Drehen eines Joints : Cannabis als Teil ritueller Praxis
Autor: Cattacin, Sandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RITUALE

Die Freude am Drehen eines
Joints. Cannabis als Teil ritueller

Praxis

2020-1
Jg. 46
S.17-20

Cannabis wird zunehmend in Ritualen als psychoaktive Substanz eingesetzt,
um das Erlebnis der persdnlichen Verdanderung zu starken und Gruppenzuge-
horigkeit zu fordern, ohne grosse Risiken einzugehen. Nachdem sich Cannabis

aufgrund von Zivilisierungsprozessen und der Ausdehnung des Gebrauchs
(auch dank des Verbots und der damit einhergehenden emanzipatorischen
Attraktivitat) langsam von religiés-ideologischen Diskursen befreit, birgt
dieser rituelle Einsatz in einem legalen System das Potential, den verniinfti-
gen Gebrauch von Cannabis zu fordern.

SANDRO CATTACIN

Professor, Direktor des Institut de recherches sociologiques (IRS) der Universitat Genf, Bd. du Pont-d’Arve 40, CH-1211
Genéve 4,Tel. +41 (0)22 379 07 20, @SandroCattacin, Sandro.Cattacin@unige.ch, https:/tinyurl.com/sl4t5k3

Einleitung

Der Einsatz von Hanfprodukten in tra-
ditionellen Ritualen war immer schon
von Interesse fiir anthropologische oder
historische Forschung (Emboden Jr.
1972). So finden sich erste Hinweise da-
rauf bereits vor 12 000 Jahren, doch mit
Bestimmtheit kann von einem rituellen
Gebrauch erst seit etwa 4000 Jahren
gesprochen werden (Warf 2014). Ein-
gesetzt wurde Cannabis bspw. in Indien
und Siidostasien von Schamanen oder
auch in Ubergangsritualen, wie beim
Ubergang vom Kind zum Jugendlichen,
wihrend der Sterbebegleitung oder in
religidsen Ritualen (Touw 1981).

Der Erfolg dieses Produkts kann ver-
mutlich damit erkldrt werden, dass es
erstens schnell wirkt und deshalb die am
Ritual teilnehmenden Personen unmit-
telbar eine kérperliche Verdnderung er-
fahren, die dann nicht dem Produkt, son-
dern dem Ritual zugeordnet wird, was
wiederum dessen Bedeutung verstirkt;
und zweitens weist Cannabis keine
langandauernde Wirkung auf, ist relativ
kontrollierbar und stellt fiir die meisten
Konsumierenden keine Gefahr dar (Do-
menig & Cattacin 2015; Schuurmans et
al. 2016). Insofern haben psychoaktive,
auf Hanf basierende Substanzen einige
Vorteile in Bezug auf den rituellen Ein-

satz gegeniiber anderen, weniger be-
rechenbaren Substanzen (Rubin & Lam-
bros 1963: 250). Zudem lassen sie sich
kontrolliert und nachvollziehbar in ein
Ritual einbauen, sind also gewissermas-
sen sozial konstruierbar (Becker 1963).

Kontinuitdt und Briiche im rituellen
Gebrauch von Hanfprodukten

In religidsen Ritualen werden unter-
schiedliche psychoaktive Substanzen wie
Cannabis und Alkohol, aber auch andere
Formen der menschlichen Beeinflussung
des Bewusstseins, wie sozialer Druck,
meditative und repetitive Praktiken,
schmerzverursachende Handlungen oder
auch sensorielle Abschottungen ein-
gesetzt (Tumminia 2019). Der rituelle
Gebrauch von Cannabis kann dabei bis
in die Moderne kontinuierlich aufgezeigt
werden (Emboden Jr. 1972). Briiche in
dieser langandauernden Kontinuitét ritu-
alisierter Kontrollsysteme entstehen erst
durch den Wandel der gemeinschaftlich
organisierten in eine arbeitsteilige Ge-
sellschaft, der sich durch Urbanisierung,
Stadt-Land-Migration und Krieg kenn-
zeichnen ldsst, wie Theresa Gowan et

al. argumentieren: «Yet the industrial
capitalism propelled by Protestant elites also
set very different forces in motion. Immense
social upheavals — rapid urbanization, mass

17

migration, and the horrors of modern war-
fare — have steadily dislocated humankind
from the kinds of ritualized control systems
we built around earlier drug cultures» (Go-
wan et al. 2012: 1251).!

Am Anfang dieser Briiche stehen
demnach die kapitalistische Dynamik der
territorialen Neuorganisation, vor allem
aber die Ablésung pluraler religitser
Praktiken durch nach Hegemonie stre-
bende kirchliche Institutionen, die Ritu-
ale begleitende Produkte entweder neu
erfinden oder durch meditative Prakti-
ken ersetzen (Emboden Jr. 1972: 227).
Produkte, die nicht den neuen Hoch-Re-
ligionen, sondern anderen religisen
Praktiken entsprechen, werden seither
verbannt. Darin liegt vermutlich auch
ein (weiterer)* Grund der moralischen
Verteufelung von Cannabis, das sich als
rituell verwendete Droge im religiésen
Kontext nur noch in der Praxis der Ras-
tafari halten kann.?

Doch die Ausblendung von Cannabis
aus den weltweit etablierten Kirchen
bedeutet keineswegs das Ende seines
rituellen Gebrauchs, denn das Produkt
wird aus dreierlei Griinden am Leben
erhalten: Seine seit Jahrtausenden be-
kannte medizinische Wirkung verleiht
dem Cannabis erstens sozusagen ein pa-
ralleles Leben (Rétsch 1992) und damit



zweitens eine kommerzielle Dimension,
was dazu fihrt, dass dieses Produkt
lange nicht verboten wird. Indien setzt
sich bspw. bis in die 1920er-Jahre dafiir
ein, dass Cannabis als Produkt ritueller
Praxis weiterhin zugelassen wird.* Drit-
tens verhilft das Verbot dem Cannabis,
zu einer psychoaktiven Substanz zu wer-
den, deren Gebrauch neben der gesuch-
ten Wirkung auch ein politisches State-
ment erlaubt. Und auch hier fiihren die
schnelle, aber kontrollierbare Wirkung,
wie auch die relative Ungefahrlichkeit
dazu, dass Cannabisprodukte in Protest-
kreisen eine so grosse Breitenwirkung
erzielen kénnen.

Die Riickkehr von Cannabis

in Ritualen

In den 1960er-Jahren wird Cannabis zur
meistgebrauchten Droge, so auch in Lon-
don. Was dabei tiberrascht, ist der Wech-
sel in der Herkunft der Konsumierenden,
wie Klaus Weinhauer festhdlt: «Until
1964 cannabis was mainly consumed among
the West Indian and African population in
London. But it then spread to white middle-
class youth, among them many students and
political activists. In 1964 for the first time,
the white cannabis offenders outnumbered
those of West Indian and African origin»
(Weinhauer 2006: 195).5

Ist die wichtigste Gruppe Cannabis-
konsumierender demnach bis 1964 indi-
schen und afrikanischen Ursprungs, sind
dies seitdem weisse, politisierte Jugend-
liche aus der Mittelklasse.

Die grosse Verbreitung von Cannabis
geht mit einer Re-Ritualisierung von des-
sen Konsum einher. Cannabis als Protest
beruht dabei auf der Vergewisserung,
der gleichen Gruppe anzugehoren, was
erst iiber eine ritualisierte Logik erreicht
werden kann. Man konsumiert in der
kritischen Gruppe Cannabisprodukte
und stérkt dadurch die Gruppenzugehd-
rigkeit, die Gruppe selbst versichert sich
dadurch auch ihres Platzes in der Gesell-
schaft der Jugendlichen, der Protestie-
renden, der neuen kritischen Elite - je
nach Kontext.°

De-ldeologisierungen und transna-
tionale Praktiken

Das Ende der Protestbewegungen der
1960er- und 1980cer-Jahre fiihrt jedoch
nicht zum Niedergang des Cannabiskon-

RITUALE

sums. Im Gegenteil, dieser steigt weiter
an - und wird dank der Illegalitit seinen
«Protest-Charme» bei Jugendlichen
nicht los. Ein Charme, der sich nicht
mehr ideologischen Argumenten be-
dienen muss, sondern schlicht als Mittel
der Kritik gegeniiber allem Erwachsenen
und als Teil der Emanzipationsdynamik
- insbesondere gegeniiber den Eltern -
dient. Nicht ganz iiberraschend, miissen
sich auch Pubertierende iiber Rituale,
die in Gruppen stattfinden, vergewis-
sern, dass sie auf dem richtigen Weg
sind, wenn sie an Erwachsenen Kritik
iiben und eine Personlichkeit entwickeln
mochten. Der Joint bleibt so im sozial
kontrollierten, gut strukturierten Zent-
rum des Rituals.

Howard Becker hat diese rituelle
Gruppendynamik als Lernprozess be-
schrieben, bei dem die Gruppe das Pro-
dukt einfiithrt und die Form und Regeln
des Konsums definiert, aber auch erklart,
wie die Wirkungen zu erleben und wieso
diese als erfreulich zu empfinden sind
(Becker 1963: 41ff). Das kollektive Ritual
erlaubt in anderen Worten, eine psycho-
aktive Substanz zu sozialisieren und zu
normalisieren.

Doch scheint der ritualisierte Kon-
sum von Cannabis in Gruppen nicht
nur bei Jugendlichen, sondern auch bei
Erwachsenen gebrduchlich zu sein. Die
verschiedenen Bewegungen, die Canna-
bis-Clubs’ einfithren mdchten, sind nicht
nur ein Indiz dieser sozialen Dimension
des Konsums, sondern auch ein Zeichen,
dass auch ohne Ideologie Cannabis bei
Erwachsenen in Ritualen eingesetzt
wird. Dabei sind verschiedene Elemente
dieses Konsums in Gruppen direkt mit
der Logik von Ritualen in Verbindung
zu bringen: Regeln werden definiert und
eingehalten, die Zeremonie wird von
einer Person eingeleitet, Hierarchien
werden definiert. So beginnt bspw. die-
jenige Person mit dem Rauchen, die den
Joint gedreht hat, jene, die das Produkt
geliefert hat, kommt als zweite dran,
diejenige, die neu in der Gruppe ist,
kommt erst am Ende zum Zug, und mit
dem Ende des Joints wird das Ritual ab-
geschlossen und die Gruppe geht in eine
freie Phase der Interaktion {iber (Sand-
berg 2013; Chantepy-Touil 2012). Auch
wenn von einer Vielzahl von rituellen
Formen auszugehen ist, versuchen Don

18

Zimmerman und Lawrence Wieder den-
noch - aufbauend auf einer qualitativen
Studie im Siiden Kaliforniens - einige
generelle Regeln in Gruppenritualen mit
Cannabis herauszukristallisieren: «1.
Persons possessing marijuana are expected
to share it. [...] 2. Given that marijuana is
to be smoked on some occasion, the joint or
pipe is passed around to everybody present.
[...] 3. Smoking marijuana with others ent-
ails a commitment to an on-going social oc-
casion» (Zimmerman & Wieder 2014: 201).°

In diesen Regeln - Teilen, Geben, So-
zialisieren - bei gleichzeitiger gemeinsa-
mer korperlicher Erfahrung der Verénde-
rung sind ebenfalls die Grundelemente
ritueller Dynamiken erkennbar, die zu
Gruppenbildungen in konkreten lokalen
Kontexten fiihren.

Neben diesen lokal verankerten
Gruppendynamiken wirkt Cannabis
aber auch im transnationalen Kontext
als verbindende Substanz, indem es in
bestimmten Gruppen eingesetzt wird,
um Gleichheit und Zugehdorigkeit her-
zustellen. Dies beginnt bereits in den
1960er-Jahren in der «Underground»-
Szene (Weinhauer 2006: 196) und
gilt noch heute fiir die weltweite Hip-
Hop- oder Reggae-Szene, aber auch fiir
Reisende, die sich durch gemeinsames
Rauchen (und Teilen) eines Produkts
genau in jene Dynamik hineinbegeben,
die Marcel Mauss als gesellschaftsstabi-
lisierende Kette von Gabe-Annahme und
Gabe-Gegengabe beschrieben hat (Mauss
1925) und die typischerweise in rituellen
Handlungen Einzug findet (Cattacin
2001).

Vom Konsum von Cannabis in Ritua-
len hin zum Konsum von Cannabis
als rituelle Praxis

Die stete Aufldsung von Ubergangsritua-
len ist das Resultat der Aufkldrung, die
den Menschen von all diesen Mythen be-
freien will. Doch fiihrt die Befreiung des
Menschen in modernen Gesellschaften
nicht nur zur Verldngerung der Jugend-
zeit bzw. der «Moratoriumsphase» (Er-
ikson 1968), sondern auch insgesamt zur
Entgrenzung der Suche nach Gleichheit
(Anpassung) und Eigenart (Identitét)
wihrend des ganzen Lebens (Gamba
2017a; Gamba 2017b); Verunsicherung
und Liminalitét (sich in einen schweben-
den identitdren Zustand zu versetzen)



sind die Folge dieser Entgrenzungen (Le
Breton 2002). Die Suche nach Grenzer-
fahrungen hat sich somit vom Jugend-
alter losgel6st und dadurch eine Gesell-
schaft begriindet, in der jederzeit jeder
Mensch auf der Suche nach Stabilitdt
und Verschiedenheit ist - und dabei Ri-
tuale individualisiert (siehe etwa Gamba
2016 und in dieser Ausgabe).

Neben diesem weiterhin bestehen-
den kollektiven rituellen Konsum von
Cannabis etablieren sich in der Folge
auch individualisierte Praktiken. Auf
dem Blogteil der Internetseite Canna-
weed bspw., die franzdsischsprechende
Cannabiskonsumierende informiert,
lanciert «Julianr» im Jahre 2012 eine
Diskussion mit der Frage: «Le plaisir du
rituel c‘est quoi le votre» (Was ist eure
Freude am Ritual?).® Die Antworten las-
sen nicht auf sich warten. Sie zeichnen
sich durch eine detaillierte Beschreibung
des individuellen Konsums aus, oft
prézise nach zu befolgenden Punkten
geordnet.” Die konsumierende Person
wird gleichzeitig zur Zeremonieleiten-
den und Teilnehmenden, indem sie ihre
eigene Transformation organisiert und
deren Zweck bestimmt, wie die Antwort
auf «Julianrs» Frage von «Snamm City»
illustriert: «J‘aime bien se topic on entre
dans lintimité des fumeurs c‘est cool, on se
croirait dans confessions intimes @. Alors
mot j’suis tres compliqué... en dehors des
rituels j’ai des régles, je fume jamais la se-
maine uniquement le weekend donc a partir
de jeudi minuit plus une minute, jusque
samedi 23h59. En général 2 joints par week-
end. Et ¢a se passe comme ¢a : 1) Je passe
dans différents coffee parce que j’aime bien
changer tous les weekend de weed quand
c’est possible. 2) J’me pose devant Koh
Lanta ou The Voice 3) J’prend ma boite de
caramel en métal que j’avais acheter quand
Jétais jeune et inocent, et ou mon papa
mettait mon argent de poche au moment
voulu. 4) Grinder plastique. 5) Je roule pas
J’prend des cones vide, format standard. 6)
Je met mon mix (0,5 gr de weed et une clope
entiére black devil) dans une boite de créme
nivéa vide en métal et je secoue, j’aime aussi
senti avant et essais de deviner les aromes
7) Je remplit toujours style marroco 8) Je

SUCHTMAGAZIN 01/2020

fume avec ma copine posé dans le canapé 9)
et apres avoir fumé ¢a y va les pop corn au
micro onde, les jelly belly, et autres bonbons
10) quand on a pu rien @ manger bin on va
au lit, on s’fait des calins pi bah aprés jdors
en 15sec chrono...»."

«Snamm City» bezeichnet sich hier
zuerst als «sehr kompliziert». Diese In-
dividualisierung ist Teil des Rituals und
ldsst den Zweck der identitdren Selbst-
vergewisserung durch das Ritual erken-
nen. Gleichzeitig bezeichnet er die Be-
schreibung als Einblick in seine Intimitét
gleich einem Gesténdnis, fiigt dann aber
hinzu, dass die Frage fiir alle «Grasrau-
cher» eine intime Frage sei. Damit ge-
lingt es «Snamm City» sich gleichzeitig
zu singularisieren (meine Intimitét) und
zu kollektivieren (die Intimitét aller mei-
ner Gesinnungsbriider)."” Die individu-
elle rituelle Praxis erlaubt es somit, sich
vorzuspielen, einzigartig in einer Welt
von einigen potentiell Gutgesinnten zu
sein.B

Schlussiiberlegungen

Cannabis ist ein Produkt, das in seiner
vielfdltigen und bescheidenen Wirkung
Jahrhunderte rituellen Gebrauchs {iber-
lebt hat, sich immer wieder neu erfin-
den kann - und auch dank des Verbots
einen Bekanntheitsgrad erreicht hat,
der es kaum mehr wegzudenken erlaubt.
Dennoch schwebt iiber seinem rituel-
len Gebrauch in vielen Landern immer
noch das Damoklesschwert der Illegali-
tédt. Es braucht nicht viel Fantasie, um
zu erahnen, dass die Legalisierung des
Cannabis den rituellen Gebrauch unter
Jugendlichen als emanzipatives Protest-
Produkt wohl eher schwichen wird, auch
wenn der risikoarme, rituelle Gebrauch
unter Erwachsenen kaum verschwinden
wird. Eine drogenfreie Gesellschaft hat
es auch zuvor nie gegeben und ist auch
nicht Ziel einer addquaten Suchtpolitik.
Vielmehr gilt es, das Ritualisieren von
Ubergiingen mit und ohne psychoaktive
Substanzen als soziale Praxis anzuerken-
nen, ohne dabei damit verbundene Risi-
ken zu verharmlosen.

19

Literatur

Becker, Howard S. (1963): Outsiders; studies
in the sociology of deviance. London: Free
Press of Glencoe.

Bewley-Taylor, D./Blickman, T. /Jelsma, M.
(2014): The rise and decline of cannabis pro-
hibition. The history of cannabis in the UN
drug control system and options for reform.
Amsterdam, Swansea: Global Drug Policy Ob-
servatory, Transnational Institute.

Cattacin, S. (2001): Réciprocité et échange.
Revue internationale de 'économie sociale
80(279): 71-82.

Chantepy-Touil, C. (2012): Du plaisir dans les
conduites addictives. Le sociographe (3):
27-36.

Chimienti, M./Cattacin, S./Pétrémont, M.
(2010): Des organisations impossibles?
Vulnérabilités et citoyennetés urbaines—une
perspective comparative. Genéve, Londres:
Université de Genéve, City University London.

Domenig, D./Cattacin, S. (2015): Sind Drogen
gefahrlich? Gefahrlichkeitsabschatzungen
psychoaktiver Substanzen. |.A. der Eidge-
néssischen Kommission fiir Drogenfragen
(EKDF). Genéve: Université de Genéve (Socio-
graph — Sociological Research Studies 22a.
https://tinyurl.com/srjr5v5, Zugriff 04.02.20.

Emboden Jr., William A. (1972): Ritual use of
cannabis sativa l.: A historical-ethnographic
survey. S. 214-236 in: Peter T. Furst (Hrsg.),
Flesh of the gods. The ritual use of hallucino-
gens. Long Grove, IL: Waveland Press.

Erikson, Erik H. (1968): Identity: youth and cri-
sis. N.Y.; London: WW Norton & Company.

Gamba, F. (2016): Mémoire et immortalité aux
temps du numérique. Paris: U'Harmattan.

Gamba, F. (2017a): Body enhancement ou
écologie corporelle? Le défi de limmortalité
contemporaine. Corps (1): 233-241.

Gamba, F. (2017b): Lextension illimité du plai-
sir. La quéte d’immortalité comme extension
illimitée de la vie sexuelle. SociologieS [En
ligne], Dossiers, Eros et Thanatos, mis en
ligne le 13 novembre 2017, consulté le 14
janvier 2020. https://tinyurl.com/wez7sgh,
Zugriff 04.02.2020.

Gonzales, S. (2018): Passe le joint de CBD! Du
THC au CBD, parcours de consommateur de
cannabis. Genéve: Institut de recherches so-
ciologiques de 'Université de Geneve. Travail
de master.

Gowan, T./Whetstone, S./Andic, T. (2012): Addic-
tion, agency, and the politics of self-control:
Doing harm reduction in a heroin users’
group. Social Science & Medicine 74(8):
1251-1260.

Homiak, John P./Yawney, Carole D. (2019):
Rastafari. S. 357-360 in: Frank A. Salamone
(Hrsg.), Routledge encyclopedia of religious
rites, rituals and festivals. N.Y., London:
Routledge.

Herzig, M./Zobel, F./Cattacin, S. (2019): Cann-
abispolitik. Die Fragen, die niemand stellt.
Zirich, Genéve: Seismo.

Le Breton, D. (2002): Conduites a risque: Des
jeux de mort au jeu de vivre. Paris: PUF.



Martuccelli, D. (2010): La société singulariste.
Paris: A. Colin.

Mauss, M. (1925): Essai sur le don. Forme et
raison de 'échange dans les sociétés archai-
ques. L'Année Sociologique nouvelle série
(1923-1924) (1): 30-186.

Philibert, A./Zobel, F. (2019): Revue internatio-
nale des modéles de régulation du cannabis.
Genéve: Institut de recherches sociologiques
de 'Université de Genéve (Sociograph 41).

Ratsch, C. (1992): Hanf als Heilmittel: Eine
ethnomedizinische Bestandsaufnahme. So-
lothurn: Nachtschatten.

Rubin, V./Lambros, C. (1963): Cannabis, society
and culture. S. 212-218 in: Maureen E. Kelle-
her/Bruce K. Mac Murray/Thomas M. Shapiro
(Hrsg.), Drugs and society: A critical reader.
Dubuque, lowa: Kendall, Hunt.

Sandberg, S. (2013): Cannabis culture: A stable
subculture in a changing world. Criminology
& Criminal Justice 13(1): 63-79.

Schuurmans, Macé M./Befrui, N./Barben, J.
(2016): Informationsblatt fiir Arztinnen und
Arzte: Factsheet 1: Cannabis. Primary and
Hospital Care 16(20): 384-386.

Touw, M. (1981): The religious and medicinal
uses of cannabis in China, India and Tibet.
Journal of psychoactive drugs 13(1): 23-34.

Tumminia, D. (2019): Possession and Trance. S.
331-336 in: Frank A. Salamone (Hrsg.), Rout-
ledge encyclopedia of religious rites, rituals
and festivals. N.Y., London: Routledge.

Warf, B. (2014): High points: An historical geo-
graphy of cannabis. Geographical Review
104(4): 414-438.

Weinhauer, K. (2006): Drug consumption in Lon-
don and Western Berlin during the 1960s and
1970s: Local and transnational perspectives.
Social History of Alcohol and Drugs 20(2):
187-224.

Zimmerman, Don H./Wieder, D. L. (1977): You
can’t help but get stoned: notes on the social
organization of marijuana smoking. Social
Problems 25(2): 198-207.

Endnoten

' Meine Ubersetzung: «Doch der von protes-
tantischen Eliten vorangetriebene industri-
elle Kapitalismus setzte auch ganz andere
Kréfte in Bewegung. Immense soziale Um-
walzungen - rasche Verstédterung, Massen-
migration und die Schrecken der modernen
Kriegsfiihrung — haben die Menschheit von
den ritualisierten Kontrollsystemen entfernt,
die wir um friihere Drogenkulturen herum
aufgebaut hatten».

2 Siehe dazu Herzig et al. 2019.

% In der Lebenspraxis der Rastafari erlaubt die
Einnahme von Cannabis, das argumentative
Vermégen und die schopferische (religidse)
Kraft von Personen zu stérken: «The inge-
stion of holy herbs facilitates access to the
visionary experience of inspiration, which is
so valued in the reasoning process» (iiber-
setzt: Die Einnahme von heiligen Kréutern
erleichtert den Zugang zu der visionéren
Erfahrung der Inspiration, die im Argumen-

RITUALE

tationsprozess so geschatzt wird; Homiak &
Yawney 2019: 356). Die Einnahme erfolgt in
der Gruppe und Uber eine Wasserpfeife.

Wie Bewley-Taylor et al. ausfiihren (2014: 6),
setzt sich die indische Hemp Commission
dafir ein, Cannabis nicht zu verbieten und
zwar mit einem heute durchaus akzeptablen
Argument der Schadensminderung: Ein Ver-
bot wiirde den Konsum psychoaktiver Sub-
stanzen auf vielleicht gefahrlichere Drogen
Uberwalzen: «The Commission looked into
earlier considerations in India to prohibit
cannabis in 1798, 1872 and 1892, concluding
that those proposals had always been rejec-
ted on the grounds that the plant grew wild
almost everywhere and attempts to stop the
common habit in various forms could provo-
ke the local population and drive them into
using more harmful intoxicants» (Uibersetzt:
Die Kommission priifte friihere Uberlegun-
gen in Indien, Cannabis in den Jahren 1798,
1872 und 1892 zu verbieten, und kam zu dem
Schluss, dass diese Vorschlage immer mit
der Begriindung abgelehnt worden waren,
dass die Pflanze fast tberall wild wachst
und Versuche, die allgemeine Gewohnheit in
verschiedenen Formen zu unterbinden, die
ortliche Bevélkerung provozieren und dazu
treiben kénnten, schadlichere Rauschmittel
zu konsumieren).

Meine Ubersetzung: «Bis 1964 wurde Can-
nabis hauptsachlich von der westindischen
und afrikanischen Bevélkerung in London
konsumiert. Doch dann breitete es sich un-
ter der weissen Mittelklasse-Jugend aus,
unter ihnen viele Studierende und politische
Aktivisten. 1964 waren die Vergehen weisser
Cannabiskonsumierender zum ersten Mal
mehr als die westindischen und afrikani-
schen».

Oft wird behauptet, dass Cannabis die Grup-
pendroge war, Heroin die Droge der Individu-
alisten, zum Beispiel bei Weinhauer (2006:
200). Doch scheint diese Individualisierung
erst in einer zweiten Phase aufzutreten und
zwar in dem Moment, in dem Heroin (aus vie-
len Griinden, die wenig mit der Substanz zu
tun haben) zu Krankheit fiihrt. Aus Studien
geht dagegen hervor, dass Heroin ebenfalls
in (politisierenden, systemkritischen) Grup-
pen —d.h.,in geschitztem Kontext — konsu-
miert wurde, «Kiiken» (Erstkonsumierende)
eingefiihrt wurden und auf Hygiene gepocht
wurde (Chimienti et al. 2010). Heroin zu in-
dividualisieren (iber Abgabeprogramme, so
die Analyse von Gowan et al. (2012), bedeute
nichts anderes, als es aus der Gruppenkont-
rolle zu l6sen und seinen Konsum zu patho-
logisieren.

In Cannabis-Clubs wird tber die soziale
Dimension der Organisation von Produktion
und Konsum Vertrauen in eine Gruppe ge-
schaffen, an der sich die Konsumierenden
beteiligen. (Siehe etwa Philibert & Zobel
2019 zu Spanien).

Meine Ubersetzung: «1.Von Personen, die
Marihuana besitzen, wird erwartet, dass sie

20

=)

S

@

es teilen. [...] 2. Da Marihuana bei bestimm-
ten Gelegenheiten geraucht wird, wird er-
wartet, dass der Joint oder die Pfeife an alle
Anwesenden weitergegeben wird. [...] 3. Das
Rauchen von Marihuana mit anderen Men-
schen entspricht einer Verpflichtung aller zu
einer Kontinuitat der sozialen Beziehung».
Siehe Forum auf Cannaweed Communi-

ty: https://tinyurl.com/wuzm5bo, Zugriff
04.02.2020.

Dazu auch Chantepy-Touil 2012: 35.

Eine ungefahre Ubersetzung kénnte etwa
so sein (wobei die vielen Orthographiefehler
nicht iibersetzt werden): «Ich mag dieses
Thema, es ist wie ein Einblick in die Intimi-
tat der Raucher, es ist cool, es ist wie ein
intimes Gestandnis. Also, ich bin sehr kom-
pliziert ... abgesehen vom Ritual, habe ich
auch andere Regeln: Ich rauche nie wéhrend
der Woche, nur am Wochenende, also von
Donnerstag Mitternacht plus eine Minute,
bis Samstag 23h59. Normalerweise 2 Joints
pro Wochenende. Und das geht so: 1) Ich
gehe in verschiedene Coffeeshops, weil ich
gerne jedes Wochenende mein Gras wechsle,
wenn dies maglich ist. 2) Ich sitze vor Koh
Lanta oder The Voice. 3) Ich nehme meine
Karamellmetalldose, die ich gekauft habe,
als ich jung und unschuldig war, und in die
mein Papa mein Taschengeld legte, als ich es
brauchte. 4) Nehme meinen 3-teiligen Kunst-
stoffgrinder. 5) Ich rolle nicht, ich nehme
leere Jointhiillen, Standardgrésse. 6) Ich lege
meine Mischung (0,5 g Gras und eine ganze
Zigarette Marke Black Devil) in eine leere
Nivea-Créme-Metalldose und schiittle sie,
ich rieche auch gerne vorher und versuche,
die Aromen zu erraten. 7) Ich drehe meinen
Joint immer nach marokkanischer Art. 8) Ich
rauche mit meiner Freundin auf der Couch.
9) und nach dem Rauchen gibt es Popcorn
aus der Mikrowelle, Jelly Bellys und andere
Stissigkeiten. 10) Wenn wir nichts essen
konnten, gehen wir ins Bett, wir umarmen
uns, und nach 15 Sekunden schlafe ich».
Zur Singularisierung und Kollektivierung in
der Einzigartigkeit siehe: Martuccelli 2010.
Es soll nicht Gbersehen werden, dass
«Snamm City» im Punkt 8 auch darauf hin-
weist, dass er mit seiner Freundin ist. Wie
die Diskussion um die Cannabis-Clubs zeigt,
scheint Cannabis als kollektives Erlebnis
bereits ein Resultat eines gesellschaftlichen
Lernprozesses zu sein, das auch bei allein
Konsumierenden zu reflexiven Haltungen in
Bezug auf den isolierten Konsum fihrt, wie
zum Beispiel auch Sergio Gonzales in seiner
Masterarbeit zeigt, wenn ein Interviewter
sagt: «J'ai toujours trouvé que c’était plus
quelque chose a faire entre potes que tout
seul.» (Ubersetzt: Ich habe immer gefunden,
dass man das mehr mit seinen Kumpels
machen kann als allein. Zitiert in Gonzales
2018:26).






	Die Freude am Drehen eines Joints : Cannabis als Teil ritueller Praxis

