
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Die Freude am Drehen eines Joints : Cannabis als Teil ritueller Praxis

Autor: Cattacin, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RITUALE

Die Freude am Drehen eines
Joints. Cannabis als Teil ritueller
Praxis

2020-1 Cannabis wird zunehmend in Ritualen als psychoaktive Substanz eingesetzt,
Jg-46 um das Erlebnis der persönlichen Veränderung zu stärken und Gruppenzuge¬

hörigkeit zu fördern, ohne grosse Risiken einzugehen. Nachdem sich Cannabis
aufgrund von Zivilisierungsprozessen und der Ausdehnung des Gebrauchs
(auch dank des Verbots und der damit einhergehenden emanzipatorischen
Attraktivität) langsam von religiös-ideologischen Diskursen befreit, birgt
dieser rituelle Einsatz in einem legalen System das Potential, den vernünftigen

Gebrauch von Cannabis zu fördern.

SANDRO CATTACIN

Professor, Direktor des Institut de recherches sociologiques (1RS) der Universität Genf, Bd. du Pont-d'Arve 40, CH-1211
Genève 4,Tel. +41 (0)22 379 07 20, @SandroCattacin, Sandro.Cattacin@unige.ch, https://tinyurl.com/sl4t5k3

Einleitung
Der Einsatz von Hanfprodukten in
traditionellen Ritualen war immer schon

von Interesse für anthropologische oder
historische Forschung (Emboden Jr.

1972). So finden sich erste Hinweise
darauf bereits vor 12 000 Jahren, doch mit
Bestimmtheit kann von einem rituellen
Gebrauch erst seit etwa 4000 Jahren

gesprochen werden (Warf 2014).

Eingesetzt wurde Cannabis bspw. in Indien
und Südostasien von Schamanen oder
auch in Übergangsritualen, wie beim

Übergang vom Kind zum Jugendlichen,
während der Sterbebegleitung oder in

religiösen Ritualen (Touw 1981).

Der Erfolg dieses Produkts kann
vermutlich damit erklärt werden, dass es

erstens schnell wirkt und deshalb die am
Ritual teilnehmenden Personen unmittelbar

eine körperliche Veränderung
erfahren, die dann nicht dem Produkt,
sondern dem Ritual zugeordnet wird, was

wiederum dessen Bedeutung verstärkt;
und zweitens weist Cannabis keine

langandauernde Wirkung auf, ist relativ
kontrollierbar und stellt für die meisten
Konsumierenden keine Gefahr dar (Do-
menig 8c Cattacin 2015; Schuurmans et
al. 2016). Insofern haben psychoaktive,
auf Hanf basierende Substanzen einige
Vorteile in Bezug auf den rituellen Ein¬

satz gegenüber anderen, weniger
berechenbaren Substanzen (Rubin 8c Lam-
bros 1963: 250). Zudem lassen sie sich

kontrolliert und nachvollziehbar in ein
Ritual einbauen, sind also gewissermas-
sen sozial konstruierbar (Becker 1963).

Kontinuität und Brüche im rituellen
Gebrauch von Hanfprodukten
In religiösen Ritualen werden
unterschiedliche psychoaktive Substanzen wie
Cannabis und Alkohol, aber auch andere

Formen der menschlichen Beeinflussung
des Bewusstseins, wie sozialer Druck,
meditative und repetitive Praktiken,
schmerzverursachende Handlungen oder
auch sensorielle Abschottungen
eingesetzt (Tumminia 2019). Der rituelle
Gebrauch von Cannabis kann dabei bis

in die Moderne kontinuierlich aufgezeigt
werden (Emboden Jr. 1972). Brüche in
dieser langandauernden Kontinuität
ritualisierter Kontrollsysteme entstehen erst
durch den Wandel der gemeinschaftlich
organisierten in eine arbeitsteilige
Gesellschaft, der sich durch Urbanisierung,
Stadt-Land-Migration und Krieg
kennzeichnen lässt, wie Theresa Gowan et
al. argumentieren: «Yet the industrial

capitalism propelled by Protestant elites also

set very differentforces in motion. Immense

social upheavals - rapid urbanization, mass

migration, and the horrors of modern warfare

- have steadily dislocated humankind

from the kinds of ritualized control systems

we built around earlier drug cultures» (Go-

wan et al. 2012:1251).1

Am Anfang dieser Brüche stehen

demnach die kapitalistische Dynamik der

territorialen Neuorganisation, vor allem
aber die Ablösung pluraler religiöser
Praktiken durch nach Hegemonie
strebende kirchliche Institutionen, die Rituale

begleitende Produkte entweder neu
erfinden oder durch meditative Praktiken

ersetzen (Emboden Jr. 1972: 227).

Produkte, die nicht den neuen Hoch-Religionen,

sondern anderen religiösen
Praktiken entsprechen, werden seither
verbannt. Darin liegt vermutlich auch

ein (weiterer)- Grund der moralischen

Verteufelung von Cannabis, das sich als

rituell verwendete Droge im religiösen
Kontext nur noch in der Praxis der Ras-

tafari halten kann.3

Doch die Ausblendung von Cannabis

aus den weltweit etablierten Kirchen
bedeutet keineswegs das Ende seines

rituellen Gebrauchs, denn das Produkt
wird aus dreierlei Gründen am Leben

erhalten: Seine seit Jahrtausenden
bekannte medizinische Wirkung verleiht
dem Cannabis erstens sozusagen ein
paralleles Leben (Rätsch 1992) und damit

17



RITUALE

zweitens eine kommerzielle Dimension,
was dazu führt, dass dieses Produkt

lange nicht verboten wird. Indien setzt
sich bspw. bis in die i92oer-Jahre dafür

ein, dass Cannabis als Produkt ritueller
Praxis weiterhin zugelassen wird.4 Drittens

verhilft das Verbot dem Cannabis,

zu einer psychoaktiven Substanz zu werden,

deren Gebrauch neben der gesuchten

Wirkung auch ein politisches Statement

erlaubt. Und auch hier führen die

schnelle, aber kontrollierbare Wirkung,
wie auch die relative Ungefährlichkeit
dazu, dass Cannabisprodukte in Protestkreisen

eine so grosse Breitenwirkung
erzielen können.

Die Rückkehr von Cannabis
in Ritualen
In den i96oer-Jahren wird Cannabis zur
meistgebrauchten Droge, so auch in London.

Was dabei überrascht, ist der Wechsel

in der Herkunft der Konsumierenden,
wie Klaus Weinhauer festhält: «Until

1964 cannabis was mainly consumed among
the West Indian and Afiican population in
London. But it then spread to white middle-

class youth, among them many students and

political activists. In 1964 for the first time,

the white cannabis offenders outnumbered

those of West Indian and African origin»
('Weinhauer 2006:19s)-5

Ist die wichtigste Gruppe Cannabis-

konsumierender demnach bis 1964
indischen und afrikanischen Ursprungs, sind
dies seitdem weisse, politisierte Jugendliche

aus der Mittelklasse.
Die grosse Verbreitung von Cannabis

geht mit einer Re-Ritualisierung von dessen

Konsum einher. Cannabis als Protest
beruht dabei auf der Vergewisserung,
der gleichen Gruppe anzugehören, was

erst über eine ritualisierte Logik erreicht
werden kann. Man konsumiert in der

kritischen Gruppe Cannabisprodukte
und stärkt dadurch die Gruppenzugehörigkeit,

die Gruppe selbst versichert sich

dadurch auch ihres Platzes in der Gesellschaft

der Jugendlichen, der Protestierenden,

der neuen kritischen Elite - je
nach Kontext.6

De-Ideologisierungen und transnationale

Praktiken
Das Ende der Protestbewegungen der

1960er- und i98oer-Jahre führt jedoch
nicht zum Niedergang des Cannabiskon-

sums. Im Gegenteil, dieser steigt weiter
an - und wird dank der Illegalität seinen

«Protest-Charme» bei Jugendlichen
nicht los. Ein Charme, der sich nicht
mehr ideologischen Argumenten
bedienen muss, sondern schlicht als Mittel
der Kritik gegenüber allem Erwachsenen

und als Teil der Emanzipationsdynamik

- insbesondere gegenüber den Eltern -
dient. Nicht ganz überraschend, müssen

sich auch Pubertierende über Rituale,
die in Gruppen stattfinden, vergewissern,

dass sie auf dem richtigen Weg
sind, wenn sie an Erwachsenen Kritik
üben und eine Persönlichkeit entwickeln
möchten. Der Joint bleibt so im sozial

kontrollierten, gut strukturierten Zentrum

des Rituals.

Howard Becker hat diese rituelle
Gruppendynamik als Lernprozess
beschrieben, bei dem die Gruppe das

Produkt einführt und die Form und Regeln
des Konsums definiert, aber auch erklärt,
wie die Wirkungen zu erleben und wieso
diese als erfreulich zu empfinden sind

(Becker 1963: 4iff). Das kollektive Ritual
erlaubt in anderen Worten, eine psycho-
aktive Substanz zu sozialisieren und zu
normalisieren.

Doch scheint der ritualisierte Konsum

von Cannabis in Gruppen nicht

nur bei Jugendlichen, sondern auch bei
Erwachsenen gebräuchlich zu sein. Die

verschiedenen Bewegungen, die Canna-

bis-Clubs7 einführen möchten, sind nicht

nur ein Indiz dieser sozialen Dimension
des Konsums, sondern auch ein Zeichen,
dass auch ohne Ideologie Cannabis bei

Erwachsenen in Ritualen eingesetzt
wird. Dabei sind verschiedene Elemente
dieses Konsums in Gruppen direkt mit
der Logik von Ritualen in Verbindung
zu bringen: Regeln werden definiert und

eingehalten, die Zeremonie wird von
einer Person eingeleitet, Hierarchien
werden definiert. So beginnt bspw.
diejenige Person mit dem Rauchen, die den

Joint gedreht hat, jene, die das Produkt

geliefert hat, kommt als zweite dran,

diejenige, die neu in der Gruppe ist,
kommt erst am Ende zum Zug, und mit
dem Ende des Joints wird das Ritual

abgeschlossen und die Gruppe geht in eine

freie Phase der Interaktion über (Sandberg

2013; Chantepy-Touil 2012). Auch

wenn von einer Vielzahl von rituellen
Formen auszugehen ist, versuchen Don

Zimmerman und Lawrence Wieder
dennoch - aufbauend auf einer qualitativen
Studie im Süden Kaliforniens - einige

generelle Regeln in Gruppenritualen mit
Cannabis herauszukristallisieren: «1.

Persons possessing marijuana are expected

to share it. [...] 2. Given that marijuana is

to be smoked on some occasion, the joint or

pipe is passed around to everybody present.

[...] 3. Smoking marijuana with others entails

a commitment to an on-going social

occasion» (Zimmerman & Wieder 2014: 2oi).s
In diesen Regeln - Teilen, Geben,

Sozialisieren - bei gleichzeitiger gemeinsamer

körperlicher Erfahrung der Veränderung

sind ebenfalls die Grundelemente

ritueller Dynamiken erkennbar, die zu

Gruppenbildungen in konkreten lokalen
Kontexten führen.

Neben diesen lokal verankerten

Gruppendynamiken wirkt Cannabis

aber auch im transnationalen Kontext
als verbindende Substanz, indem es in
bestimmten Gruppen eingesetzt wird,
um Gleichheit und Zugehörigkeit
herzustellen. Dies beginnt bereits in den

i96oer-Jahren in der «Underground»-
Szene (Weinhauer 2006:196) und

gilt noch heute für die weltweite Hip-
Hop- oder Reggae-Szene, aber auch für
Reisende, die sich durch gemeinsames
Rauchen (und Teilen) eines Produkts

genau in jene Dynamik hineinbegeben,
die Marcel Mauss als gesellschaftsstabi-
lisierende Kette von Gabe-Annahme und

Gabe-Gegengabe beschrieben hat (Mauss
1925) und die typischerweise in rituellen
Handlungen Einzug findet (Cattacin
2001).

Vom Konsum von Cannabis in Ritualen

hin zum Konsum von Cannabis
als rituelle Praxis
Die stete Auflösung von Übergangsritualen

ist das Resultat der Aufklärung, die

den Menschen von all diesen Mythen
befreien will. Doch führt die Befreiung des

Menschen in modernen Gesellschaften

nicht nur zur Verlängerung der Jugendzeit

bzw. der «Moratoriumsphase» (Er-
ikson 1968), sondern auch insgesamt zur
Entgrenzung der Suche nach Gleichheit

(Anpassung) und Eigenart (Identität)
während des ganzen Lebens (Gamba

2017a; Gamba 2017b); Verunsicherung
und Liminalität (sich in einen schwebenden

identitären Zustand zu versetzen)

18



SUCHTMAGAZIN 01/2020

sind die Folge dieser Entgrenzungen (Le

Breton 2002). Die Suche nach

Grenzerfahrungen hat sich somit vom Jugendalter

losgelöst und dadurch eine Gesellschaft

begründet, in der jederzeit jeder
Mensch auf der Suche nach Stabilität
und Verschiedenheit ist - und dabei
Rituale individualisiert (siehe etwa Gamba

2016 und in dieser Ausgabe).
Neben diesem weiterhin bestehenden

kollektiven rituellen Konsum von
Cannabis etablieren sich in der Folge
auch individualisierte Praktiken. Auf
dem Blogteil der Internetseite Canna-

weed bspw., die französischsprechende
Cannabiskonsumierende informiert,
lanciert «Julianr» im Jahre 2012 eine

Diskussion mit der Frage: «Le plaisir du

rituel c'est quoi le votre» (Was ist eure
Freude am Ritual?).9 Die Antworten lassen

nicht auf sich warten. Sie zeichnen
sich durch eine detaillierte Beschreibung
des individuellen Konsums aus, oft
präzise nach zu befolgenden Punkten

geordnet.10 Die konsumierende Person

wird gleichzeitig zur Zeremonieleitenden

und Teilnehmenden, indem sie ihre

eigene Transformation organisiert und
deren Zweck bestimmt, wie die Antwort
auf «Julianrs» Frage von «Snamm City»
illustriert: «J'aime bien se topic on entre

dans l'intimité des fumeurs c'est cool, on se

croirait dans confessions intimes ®. Alors

moij'suis très compliqué... en dehors des

rituels j'ai des règles, jefumejamais la

semaine uniquement le weekend donc à partir
de jeudi minuit plus une minute, jusque
samedi 23/259. En général 2 joints par week-

end. Et ça se passe comme ça : 1) Je passe
dans différents coffee parce que j'aime bien

changer tous les weekend de weed quand
c'est possible. 2) J'me pose devant Koh

Lanta ou The Voice 3) J'prend ma boite de

caramel en métal que j'avais acheter quand

j'étais jeune et inocent, et ou mon papa
mettait mon argent de poche au moment

voulu. 4) Grinder plastique. 5) Je roule pas

j'prend des cones vide, format standard. 6)
Je met mon mix (0,5 gr de weed et une clope

entière black devil) dans une boite de crème

nivéa vide en métal et je secoue, j'aime aussi

senti avant et essais de deviner les arômes

7) Je remplit toujours style marroco 8) Je

fume avec ma copine posé dans le canapé 9)
et après avoirfumé ça y va les pop corn au

micro onde, les jelly belly, et autres bonbons

10) quand on a pu rien à manger bin on va

au lit, on s'fait des câlins pi bah après jdors
en 15sec chrono...».1'

«Snamm City» bezeichnet sich hier
zuerst als «sehr kompliziert». Diese

Individualisierung ist Teil des Rituals und
lässt den Zweck der identitären Selbst-

vergewisserung durch das Ritual erkennen.

Gleichzeitig bezeichnet er die

Beschreibung als Einblick in seine Intimität
gleich einem Geständnis, fügt dann aber

hinzu, dass die Frage für alle «Grasraucher»

eine intime Frage sei. Damit
gelingt es «Snamm City» sich gleichzeitig
zu singularisieren (meine Intimität) und

zu kollektivieren (die Intimität aller meiner

Gesinnungsbrüder).12 Die individuelle

rituelle Praxis erlaubt es somit, sich

vorzuspielen, einzigartig in einer Welt

von einigen potentiell Gutgesinnten zu
sein.13

Schlussüberlegungen
Cannabis ist ein Produkt, das in seiner

vielfältigen und bescheidenen Wirkung
Jahrhunderte rituellen Gebrauchs überlebt

hat, sich immer wieder neu erfinden

kann - und auch dank des Verbots

einen Bekanntheitsgrad erreicht hat,
der es kaum mehr wegzudenken erlaubt.
Dennoch schwebt über seinem rituellen

Gebrauch in vielen Ländern immer
noch das Damoklesschwert der Illegalität.

Es braucht nicht viel Fantasie, um
zu erahnen, dass die Legalisierung des

Cannabis den rituellen Gebrauch unter
Jugendlichen als emanzipatives Protest-
Produkt wohl eher schwächen wird, auch

wenn der risikoarme, rituelle Gebrauch

unter Erwachsenen kaum verschwinden
wird. Eine drogenfreie Gesellschaft hat

es auch zuvor nie gegeben und ist auch

nicht Ziel einer adäquaten Suchtpolitik.
Vielmehr gilt es, das Ritualisieren von
Übergängen mit und ohne psychoaktive
Substanzen als soziale Praxis anzuerkennen,

ohne dabei damit verbundene Risiken

zu verharmlosen.

Literatur
Becker, Howard S. (1963): Outsiders; studies

in the sociology of deviance. London: Free

Press of Glencoe.

Bewley-Taylor, D./Blickman,T./Jelsma, M.

(2014):The rise and decline of cannabis
prohibition. The history of cannabis in the UN

drug control system and options for reform.
Amsterdam, Swansea: Global Drug Policy
Observatory, Transnational Institute.

Cattacin, S. (2001): Réciprocité et échange.
Revue internationale de l'économie sociale
80(279): 71-82.

Chantepy-Touil, C. (2012): Du plaisir dans les
conduites addictives. Le sociographe (3):

27-36.
Chimienti, M./Cattacin, S./Pétrémont, M.

(2010): Des organisations impossibles?
Vulnérabilités et citoyennetés urbaines-une
perspective comparative. Genève, Londres:
Université de Genève, City University London.

Domenig, D./Cattacin, S. (2015): Sind Drogen
gefährlich? Gefährlichkeitsabschätzungen
psychoaktiver Substanzen. I.A. der
Eidgenössischen Kommission für Drogenfragen
(EKDF). Genève: Université de Genève (Socio-
graph - Sociological Research Studies 22a.

https://tinyurl.com/srjr5v5, Zugriff 04.02.20.
Emboden Jr., William A. (1972): Ritual use of

cannabis sativa I.: A historical-ethnographic
survey. S. 214-236 in: Peter T. Fürst (Hrsg.),
Flesh of the gods. The ritual use of hallucinogens.

Long Grove, IL:Waveland Press.

Erikson, Erik H. (1968): Identity: youth and crisis.

N.Y.; London: WW Norton & Company.
Gamba, F. (2016): Mémoire et immortalité aux

temps du numérique. Paris: L'Harmattan.
Gamba, F. (2017a): Body enhancement ou

écologie corporelle? Le défi de l'immortalité
contemporaine. Corps (1): 233-241.

Gamba, F. (2017b): L'extension illimité du plai¬
sir. La quête d'immortalité comme extension
illimitée de la vie sexuelle. Sociologies [En

ligne], Dossiers, Eros etThanatos, mis en

ligne le 13 novembre 2017, consulté le 14

janvier 2020. https://tinyurl.com/wez7sqh,
Zugriff 04.02.2020.

Gonzales, S. (2018): Passe le joint de CBD! Du

THC au CBD, parcours de consommateur de

cannabis. Genève: Institut de recherches
sociologiques de l'Université de Genève. Travail
de master.

Gowan,T./Whetstone, S./Andic, T. (2012): Addiction,

agency, and the politics of self-control:
Doing harm reduction in a heroin users'

group. Social Science & Medicine 74(8):
1251-1260.

Homiak, John P./Yawney, Carole D. (2019):
Rastafari. S. 357-360 in: Frank A. Salamone
(Hrsg.), Routledge encyclopedia of religious
rites, rituals and festivals. N.Y., London:

Routledge.
Herzig, M./Zobel, F./Cattacin, S. (2019): Cann-

abispolitik. Die Fragen, die niemand stellt.
Zürich, Genève: Seismo.

Le Breton, D. (2002): Conduites à risque: Des

jeux de mort au jeu de vivre. Paris: PUF.

19



RITUALE

Martuccelli, D. (2010): La société singulariste.
Paris: A. Colin.

Mauss, M. (1925): Essai sur le don. Forme et
raison de l'échange dans les sociétés archaïques.

L'Année Sociologique nouvelle série
(1923-1924) (1): 30-186.

Philibert, A./Zobel, F. (2019): Revue internationale

des modèles de régulation du cannabis.
Genève: Institut de recherches sociologiques
de l'Université de Genève (Sociograph 41).

Ratsch, C. (1992): Hanf als Heilmittel: Eine

ethnomedizinische Bestandsaufnahme. So-
lothurn: Nachtschatten.

Rubin, V./Lambros, C. (1963): Cannabis, society
and culture. S. 212-218 in: Maureen E. Kelle-
her/Bruce K. Mac Murray/Thomas M. Shapiro
(Hrsg.), Drugs and society: A critical reader.

Dubuque, Iowa: Kendall, Hunt.

Sandberg, S. (2013): Cannabis culture: A stable
subculture in a changing world. Criminology
& Criminal Justice 13(1): 63-79.

Schuurmans, Macé M./Befrui, N./Barben, J.

(2016): Informationsblatt für Ärztinnen und
Ärzte: Factsheet 1 : Cannabis. Primary and

Hospital Care 16(20): 384-386.
Touw, M. (1981):The religious and medicinal

uses of cannabis in China, India and Tibet.
Journal of psychoactive drugs 13(1): 23-34.

Tumminia, D. (2019): Possession and Trance. S.

331-336 in: Frank A. Salamone (Hrsg.), Rout-
ledge encyclopedia of religious rites, rituals
and festivals. N.Y., London: Routledge.

Warf, B. (2014): High points: An historical
geography of cannabis. Geographical Review

104(4): 414-438.
Weinhauer, K. (2006): Drug consumption in London

and Western Berlin duringthe 1960s and
1970s: Local and transnational perspectives.
Social History of Alcohol and Drugs 20(2):
187-224.

Zimmerman, Don H./Wieder, D. L. (1977): You

can't help but get stoned: notes on the social
organization of marijuana smoking. Social
Problems 25(2): 198-207.

Endnoten
1 Meine Übersetzung: «Doch der von

protestantischen Eliten vorangetriebene industrielle

Kapitalismus setzte auch ganz andere
Kräfte in Bewegung. Immense soziale
Umwälzungen - rasche Verstädterung,
Massenmigration und die Schrecken der modernen

Kriegsführung - haben die Menschheit von
den ritualisierten Kontrollsystemen entfernt,
die wir um frühere Drogenkulturen herum

aufgebaut hatten».
2 Siehe dazu Herzig et al. 2019.
3 In der Lebenspraxis der Rastafari erlaubt die

Einnahme von Cannabis, das argumentative
Vermögen und die schöpferische (religiöse)
Kraft von Personen zu stärken: «The
ingestion of holy herbs facilitates access to the
visionary experience of inspiration, which is

so valued in the reasoning process» (übersetzt:

Die Einnahme von heiligen Kräutern
erleichtert den Zugang zu der visionären
Erfahrung der Inspiration, die im Argumen-

tationsprozess so geschätzt wird; Homiak &

Yawney 2019: 356). Die Einnahme erfolgt in

der Gruppe und über eine Wasserpfeife.
4 Wie Bewley-Taylor et al. ausführen (2014:6),

setzt sich die indische Hemp Commission
dafür ein, Cannabis nicht zu verbieten und

zwar mit einem heute durchaus akzeptablen
Argument der Schadensminderung: Ein Verbot

würde den Konsum psychoaktiver
Substanzen auf vielleicht gefährlichere Drogen
überwälzen: «The Commission looked into
earlier considerations in India to prohibit
cannabis in 1798,1872 and 1892, concluding
that those proposals had always been rejected

on the grounds that the plant grew wild
almost everywhere and attempts to stop the
common habit in various forms could provoke

the local population and drive them into

using more harmful intoxicants» (übersetzt:
Die Kommission prüfte frühere Überlegungen

in Indien, Cannabis in den Jahren 1798,
1872 und 1892 zu verbieten, und kam zu dem

Schluss, dass diese Vorschläge immer mit
der Begründung abgelehnt worden waren,
dass die Pflanze fast überall wild wächst
und Versuche, die allgemeine Gewohnheit in

verschiedenen Formen zu unterbinden, die
örtliche Bevölkerung provozieren und dazu

treiben könnten, schädlichere Rauschmittel
zu konsumieren).

5 Meine Übersetzung: «Bis 1964 wurde
Cannabis hauptsächlich von der westindischen
und afrikanischen Bevölkerung in London
konsumiert. Doch dann breitete es sich unter

der weissen Mittelklasse-Jugend aus,
unter ihnen viele Studierende und politische
Aktivisten. 1964 waren die Vergehen weisser
Cannabiskonsumierender zum ersten Mal
mehr als die westindischen und afrikanischen».

6 Oft wird behauptet, dass Cannabis die
Gruppendroge war, Heroin die Droge der Individualisten,

zum Beispiel bei Weinhauer (2006:
200). Doch scheint diese Individualisierung
erst in einer zweiten Phase aufzutreten und

zwar in dem Moment, in dem Heroin (aus vielen

Gründen, die wenig mit der Substanz zu
tun haben) zu Krankheit führt. Aus Studien
geht dagegen hervor, dass Heroin ebenfalls
in (politisierenden, systemkritischen) Gruppen

- d. h., in geschütztem Kontext - konsumiert

wurde, «Küken» (Erstkonsumierende)
eingeführt wurden und auf Hygiene gepocht
wurde (Chimienti et al. 2010). Heroin zu
individualisieren (über Abgabeprogramme, so
die Analyse von Gowan et al. (2012), bedeute
nichts anderes, als es aus der Gruppenkontrolle

zu lösen und seinen Konsum zu patho-
logisieren.

7 In Cannabis-Clubs wird über die soziale
Dimension der Organisation von Produktion
und Konsum Vertrauen in eine Gruppe
geschaffen, an der sich die Konsumierenden

beteiligen. (Siehe etwa Philibert & Zobel
2019 zu Spanien).

8 Meine Übersetzung: «1 .Von Personen, die

Marihuana besitzen, wird erwartet, dass sie

es teilen. [...] 2. Da Marihuana bei bestimmten

Gelegenheiten geraucht wird, wird
erwartet, dass der Joint oder die Pfeife an alle
Anwesenden weitergegeben wird. [...] 3. Das

Rauchen von Marihuana mit anderen
Menschen entspricht einer Verpflichtung aller zu
einer Kontinuität der sozialen Beziehung».

9 Siehe Forum auf Cannaweed Community:

https://tinyurl.com/wuzm5bo, Zugriff
04.02.2020.

10 Dazu auch Chantepy-Touil 2012: 35.
11 Eine ungefähre Übersetzung könnte etwa

so sein (wobei die vielen Orthographiefehler
nicht übersetzt werden): «Ich mag dieses
Thema, es ist wie ein Einblick in die Intimität

der Raucher, es ist cool, es ist wie ein
intimes Geständnis. Also, ich bin sehr
kompliziert abgesehen vom Ritual, habe ich
auch andere Regeln: Ich rauche nie während
der Woche, nur am Wochenende, also von

Donnerstag Mitternacht plus eine Minute,
bis Samstag 23h59. Normalerweise 2 Joints
pro Wochenende. Und das geht so: 1) Ich

gehe in verschiedene Coffeeshops, weil ich

gerne jedes Wochenende mein Gras wechsle,
wenn dies möglich ist. 2) Ich sitze vor Koh

Lanta oder The Voice. 3) Ich nehme meine

Karamellmetalldose, die ich gekauft habe,
als ich jung und unschuldig war, und in die
mein Papa mein Taschengeld legte, als ich es
brauchte. 4) Nehme meinen 3-teiligen Kunst-
stoffgrinder. 5) Ich rolle nicht, ich nehme
leere Jointhüllen, Standardgrösse. 6) Ich lege
meine Mischung (0,5 g Gras und eine ganze
Zigarette Marke Black Devil) in eine leere
Nivea-Crème-Metalldose und schüttle sie,
ich rieche auch gerne vorher und versuche,
die Aromen zu erraten. 7) Ich drehe meinen
Joint immer nach marokkanischer Art. 8) Ich

rauche mit meiner Freundin auf der Couch.
9) und nach dem Rauchen gibt es Popcorn
aus der Mikrowelle, Jelly Bellys und andere

Süssigkeiten. 10) Wenn wir nichts essen
konnten, gehen wir ins Bett, wir umarmen
uns, und nach 15 Sekunden schlafe ich».

12 Zur Singularisierung und Kollektivierung in

der Einzigartigkeit siehe: Martuccelli 2010.
13 Es soll nicht übersehen werden, dass

«Snamm City» im Punkt 8 auch darauf
hinweist, dass er mit seiner Freundin ist. Wie

die Diskussion um die Cannabis-Clubs zeigt,
scheint Cannabis als kollektives Erlebnis
bereits ein Resultat eines gesellschaftlichen
Lernprozesses zu sein, das auch bei allein
Konsumierenden zu reflexiven Haltungen in

Bezug auf den isolierten Konsum führt, wie

zum Beispiel auch Sergio Gonzales in seiner
Masterarbeit zeigt, wenn ein Interviewter
sagt: «J'ai toujours trouvé que c'était plus
quelque chose à faire entre potes que tout
seul.» (Übersetzt: Ich habe immer gefunden,
dass man das mehr mit seinen Kumpels
machen kann als allein. Zitiert in Gonzales
2018:26).

20




	Die Freude am Drehen eines Joints : Cannabis als Teil ritueller Praxis

