
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Rituale : vom sozialen Klebstoff zur personalisierten und geteilten
Erfindung von Sinn

Autor: Gamba, Fiorenza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RITUALE

Rituale: Vom sozialen Klebstoff
zur personalisierten und geteilten

Erfindung von Sinn
2020-1 Rituale standen lange im Zentrum sozialanthropologischer Forschung und
J§ 46 strukturalistischer Betrachtungen. Inzwischen haben sich die Sozialwissen-
S 5-11

schatten von dieser Sichtweise emanzipiert und fassen Rituale und rituelle
Praktiken breiter. In diesem Einleitungsartikel soll auf diese Tradition der
Analyse sowie auf die neueren Betrachtungen von Ritualen eingegangen
werden. Insbesondere sollen die Tendenzen in der Forschung wie die Praxis
der Deinstitutionalisierung und Personalisierung der Rituale vorgestellt
werden.

FIORENZA GAMBA
Prof. Dr. Dr., assoziierte Forscherin am Institut de recherches sociologiques (1RS) der Universität Genf,
Bd. du Pont-d'Arve 40, CH-1211 Genève 4, Tel. +41 (0)22 379 84 46, und assoziierte Professorin am DiSEA der Universität
Sassari, Fiorenza.Gamba@unige.ch, https://tinyurl.com/whn9ngm

Einleitung
Das Verständnis von Ritualen mobilisiert
gleichzeitig zwei Konzepte: Tradition
und Religion. Denn Rituale werden
erstens aufgrund von (gefestigten) Traditionen

wiederholt. Zweitens ist das Wesen

der Religion die Aneinanderreihung
von Ritualen, die einem bestimmten
Kalender und einer bestimmten Liturgie
folgen. Dabei verstärken die mit Ritualen

einhergehenden Beziehungen zu

Volksbräuchen und Sakralem die
traditionellen und religiösen Elemente: Die

Tradition, die das Ritual weitergibt, ist
oft eine volkstümliche und das religiöse
Ritual findet in einem sakralen Raum

statt, in dem die profanen Gesetze

vorübergehend ausser Kraft gesetzt werden.1

Die Omnipräsenz von Ritualen wurde
bereits in den klassischen Sozialwissenschaften

erforscht, insbesondere in den

Werken Emile Dürkheims und Arnold

van Genneps. In seinem Werk Die

elementaren Formen des religiösen Lebens

hat Dürkheim (1912) das wesentliche
Schema der Wirkung der Rituale auf die

Gesellschaft aufgezeigt. Laut Dürkheim
sind Rituale, auch die einfachsten, in
erster Linie operative Mechanismen der

Verwirklichung des Individuums sowie

fundamentales Schema für das Verständnis

der Prozesse, die eine heterogene

Gruppe von Individuen in eine soziale

Gruppe verwandelt, deren Zusammenhalt

das charakteristische Element ist.

Im Ritual entsteht eine «kollektive

Aufregung» (eine kollektive Effervesenz),
die manchmal auch zu Exzessen führen
kann.

Nachdem das Ritual abgeschlossen

ist, kehren die Teilnehmenden als

Gruppe in das profane Leben zurück.

Dort wird ihre Überzeugung der

Zugehörigkeit, die sie während dem Ritual

«wiederhergestellt» haben (Dürkheim
1912 [2008]: 547), handlungsrelevant.
Das heisst, «[...] dass Rituale vor allem
das Mittel sind, mit dem sich die soziale

Gruppe periodisch selbst bestätigt»
(Dürkheim 2008: 553). Dies verdeutlicht,

dass traditionelle Rituale auf die

Einrichtung einer Ordnung -
metaphysischer, natürlicher oder sozialer

Art - durch ihre scheinbar absurde

Unterbrechung des Alltags hinwirken.

Aufgrund von Ereignissen, die eine

Ordnung durcheinanderbringen oder einfach

nur markieren, normalisiert das Ritual

die Unterbrechung, indem es wieder
einen Zusammenhang vom Vorher zum
Nachher herstellt, gewissermassen als

Pflaster fungiert, das wieder Ordnung
herstellt. Komplexe Kosmologien,
jahreszeitliche Zyklen, aber auch Phasen der
menschlichen Existenz werden so durch
Rituale rhythmisiert, die ihnen nicht

nur die Ordnung, sondern auch die

Bedeutung verleihen. Auch wenn diese

Betrachtung Dürkheims funktionalistisch
daherkommt, hat sie den Vorteil, dass

sie auf Merkmale hinweist, die Rituale

generell auszeichnen: Rituale entfesseln
sowohl eine Energie - die Exaltation -,
die wir normalerweise zu beherrschen

versuchen, aber sie wirken auch auf die

Gruppe, die sie ausführt. Mit anderen

Worten können Rituale, folgen wir Dürkheim,

als gesellschaftlicher Klebstoff
betrachtet werden.

Damit hat Dürkheim sicherlich ein
zentrales Element von Ritualen beschrieben.

Arnold Van Gennep fügt noch ein
weiteres hinzu, indem er nicht nur die

gesellschaftliche Integration, sondern
auch die Rolle von Ritualen im Leben

von Individuen analysiert. Die menschliche

Existenz ist von Übergängen, von

5



Brüchen zwischen einem Vorher und

einem Nachher gekennzeichnet, die sich

als unausweichlich für die Bildung der

persönlichen Identität und der Zugehörigkeit

zu Gruppen der Individuen und
dadurch der Gesellschaften erwiesen

haben, wie van Gennep ausführt:

«Für Gruppen und Individuen gleichermas-

sen bedeutet Leben, sich ständig aufzulösen

und neu zu bilden, Zustand und Form zu

verändern, zu sterben und wiedergeboren

zu werden. Es ist zu handeln und dann zu

stoppen, zu warten und zu ruhen, und dann

wieder zu handeln, aber anders. Und es sind

immer neue Schwellen zu überschreiten»

(van Gennep 1909 [1981]: 192).

So sind Geburt, Tod, Heirat oder der

Eintritt ins Erwachsenenalter Momente
der Veränderung und des Übergangs,

deren Sinn symbolisch durch
gesellschaftlich formalisierte und im Laufe der

Zeit stabilisierte Rituale begleitet wird.
Van Gennep nennt diese symbolischen

Handlungen Übergangsrituale, die sich

oft metaphysischer Inszenierungen
bedienen, aber von Individuen ausgeführt

werden. Diese sollen in existenziellen
Krisenmomenten Sinn produzieren,
zumindest jedoch eine Normalisierung
dieser Momente erlauben, die eine

Eingliederung2 der Individuen im neuen

gesellschaftlichen Zugehörigkeitssystem
erlauben (z. B. die Welt der Erwachsenen,

der Eltern oder der Verwitweten).
Zwar bleiben die Elemente, die

Dürkheim und van Gennep Ritualen zu
Grunde legen, weiterhin zentral in deren

Analyse, doch zeigen neuere Studien,
dass diese Elemente nicht ausreichen,
die Ritualisierungsdynamiken
gegenwärtiger Gesellschaften zu verstehen.

Wie kann z. B. die Kritik an Ritualen, die

von Seiten der sozialen Bewegungen in
den i9öoer-Jahren formuliert wurde und
die offensichtliche Krise der etablierten

Religionen und Ideologien mit den

(konservierenden) Ideen der Ordnung von
Dürkheim und van Gennep in Einklang
gebracht werden?

Ein Erklärungsversuch könnte
historisierend sein. Denn die Krise der

Rituale geht einher mit einer
gesellschaftlichen Krise, die sich sowohl in

der Kritik der vorherrschenden Werte,

Lebensrhythmen und Lebensstile als

auch der vorherrschenden
Autoritätshierarchien ausdrückte. Die Instanzen
und Formen der Rituale wurden in ihren
wertkonservativen Ausrichtungen kritisiert

(Luckmann 1967). Dass diese Kritik
auch auf die Analyse der Rituale wirkte,
ist nicht überraschend. Die Kritik bezog
sich vor allem auf den Wirkungsbereich
der Analysen und den Disziplinen der

Anthropologie und Ethnologie, die sich

den Ritualen annahm. Diese Kritik führte
im Laufe der i97oer-Jahre zu einer

Ausweitung des Wirkungsbereichs der

Analyse von Ritualen. Der methodische
Blick auf Rituale wurde seither auch

von anderen Disziplinen übernommen,
insbesondere von der Soziologie, der

Psychologie, den Religionswissenschaften,

den Geschichtsstudien, den Kunst-,
Theater-, Musik und Tanzstudien, den

Literaturwissenschaften oder auch von
der Philosophie (Grimes 1994; Stewart 8c

Strathern 2010).
Als unvermeidliche Konsequenz

dieser Kritik und Ausweitung wurde

6



SUCHTMAGAZIN 01/2020

schliesslich auch die epistemologische
Stellung der Ritualanalyse selbst in Frage

gestellt, und zwar so weit, dass man
sich fragte, was ein Ritual sei - und dazu

keine eindeutige und definitive Antwort
mehr fand. Aufgrund der Vielfalt der

Analysen und Blickwinkel war auch keine

Einigung über die Ritualdefinition in

Sicht, was auch dazu führte, dass sich

der Ethnologe Jack Goody gegen die

Verwendung des Begriffs «Ritual»
aussprach, weil es ein verworrener Begriff
sei, mit einer verworrenen Verwendung
und mit verworrenen Auswirkungen
(Goody 1977:26-29).

Übergangsrituale oder ritualisierte
Übergänge?
Die Krise der Rituale offenbarte sich

in dem zunehmenden Überdruss der

Teilnehmenden an den Praktiken, die

normalerweise die Bedeutung eines

Ereignisses, einer wichtigen existenziel-
len Passage unterstreichen sollten, die

jedoch ihre Spezifizität und ihren Sinn

verloren hatten. Daraus ergaben sich

zwei Haltungen: entweder die automatische

Ausübung oder die Abschaffung
des Rituals (Gamba 2016). Doch ist dies

das Ende der Ritualforschung? Kaum,
denn diese Abwendung von traditionellen

Ritualen hatte nicht das völlige
Verschwinden aller rituellen Praktiken
oder das Ende der Suche nach dem Sinn

von Veränderungen im Leben zur Folge.

Im Gegenteil, das Bedürfnis,
Krisenmomente, schmerzhafte oder wichtige
Lebenssituationen mit Handlungen von
hohem symbolischem Wert zu markieren,

scheint eher zu- als abzunehmen.
Was sich geändert hat, sind die

Formen, mit denen auf diese Bedürfnisse

reagiert wird. Es sind Formen, deren

Status als Rituale schwer, manchmal

sogar - nimmt man die herkömmlichen

Analysewerkzeuge zur Hand - unmöglich

zu erkennen sind, die aber eine

entscheidende symbolische Bedeutung
haben. Wegen der Aura der Spontanität,
der individuellen Interpretation, aber
auch der Ungewissheit des Auftretens,
die diese Rituale kennzeichnet, erscheinen

sie uns eher als Ad-hoc-Versuche
der Ritualisierung von (irgendwelchen)
Übergängen3 denn als etablierte, allge¬

meine Verwendung findende Übergangsrituale.

Die Krise der etablierten Rituale

ist durchaus gesellschaftlich zu erklären
und könnte, vereinfacht gesagt, mit der

Verflüchtigung der handlungsleitenden
Sozialstrukturen, der erhöhten territorialen

Mobilität, der Vervielfachung von
Rollen, Lebensstilen und Identitäten in
Verbindung gebracht werden (Baumann

2000). Doch verstärkt diese zunehmende

Verflüchtigung auch die individuelle

Unsicherheit in Bezug auf die eigene
Rolle in der Gesellschaft, die (auch
territoriale) Zugehörigkeit und die eigene
Identität. Aufgrund dieser Bedingungen
wird das Individuum in einen Zustand
des fortlaufenden Übergangs versetzt,
der Formen der Ritualisierung erfordert,
die, wenn auch instabil, in der Lage sind,

kurzfristig Rollen, Identitäten und
Zugehörigkeiten zu stabilisieren.

Rituelle Praktiken
Doch wie sehen diese neuen Rituale
aus? Was tritt anstelle der traditionellen
Rituale, die keine Antwort auf
Herausforderungen flüchtiger Gesellschaften

(Bauman 2000; 2001) liefern? Und wie

reagieren und (re-)organisieren sich die

Individuen, die, um zu überleben, nach

Sinn, einer reflexiven Selbsterzählung
(Giddens 1991) und einem nachzuprüfenden

«récit de soi» (eine Selbsterzählung,

Ricoeur 1991) suchen müssen?

Nicht ganz überraschend werden
traditionelle Rituale durch rituelle
Praktiken ergänzt oder ersetzt. Solche

rituellen Praktiken sind in der Lage, die

persönlichen emotionalen Bedürfnisse

zu befriedigen und diese mit anderen zu
teilen, die sich in ähnlichen Gegebenheiten

befinden oder Empathie zu einer

Person oder Gruppe entwickeln.
Es sind die 8oer-Jahre des letzten

Jahrhunderts, die Jahre der Beschleunigung

von Veränderungen (Rosa 2013),
die eine Vielzahl neuer ritueller Praktiken

hervorbringen. Ein inzwischen
oft analysiertes Beispiel dafür ist das

Patchwork of Names (Le Breton 1998).4

Es handelt sich um eine erfundene Form
des öffentlichen und privaten Gedenkens

von Befreundeten und Verwandten der

an AIDS verstorbenen, auch im Tode
oftmals diskriminierten Menschen.

Analysiert werden seither auch weitere

personalisierte rituelle Praktiken.
Es handelt sich dabei um Erneuerungen
und Entfremdungen traditioneller
Praktiken, wie sie sich z. B. bei Hochzeitsriten

(Segalen 1998), bei Taufritualen

(Sennet 2012) oder bei der

Neuverwendung indischer Ritualpraktiken der
«Visionssuche» (Vision Quest, Fellous

2001) finden. Auch werden inzwischen
rituelle Praktiken völlig neu erfunden.
Diese profanen Rituale (Rivière 1995)

werden auch in bedeutungsarmen
Momenten oder in der Freizeit eingesetzt.
Dazu gehören z. B. die Vorbereitung und
die Begleitung eines Fussballspiels von
Seiten der Fangemeinden (Bromemberg
2012; 1995), die rituellen Praktiken bei
trivialen Aktivitäten wie Flugreisen
(Pitt-Rivers 1986) oder die Neuerfindung
von Ritualen bei Hochzeiten homosexueller

Personen (Lardellier 2005). Weitere
Praktiken sind mit rechtswidrigem oder
riskantem Verhalten verbunden, wie der
rituelle Gebrauch von illegalen Drogen
oder die rituelle, in Gruppen stattfindende

Ausübung riskanter Aktivitäten
(Le Breton 2002).

Diese neuen Praktiken zeigen deutlich,

dass rituelle Praktiken weiterhin
eine gewichtige Rolle in unserer Gesellschaft

spielen, trotz der abnehmenden

Bedeutung der Ritualisierung traditioneller

und symbolisch dichter Momente
und Übergänge im Leben, die einen klaren

Bruch zwischen einem Vorher und
einem Nachher ausdrücken. Im Gegenteil,

während die Verbindung zwischen
Ritual und Bedeutung verblasst, ist die

Notwendigkeit nicht verschwunden, die

vielfältigen Momente des Übergangs in
der menschlichen Existenz - ob kritisch,
schmerzhaft oder verwirrend - durch

symbolische Handlungen zu unterstreichen.

Der Unterschied zu den traditionellen

Ritualen besteht darin, dass diese

Übergänge ständig wiederholt werden
und von der Ausnahme zum Normalzustand

geworden sind. Übergänge

von einem Zustand in den anderen,

von einer Rolle in die andere, von einer

Sprache zu einer anderen, von einer zur
anderen Beziehung, von einem Ort zu
einem anderen prägen unser Leben als

ständige Übergänge - man könnte be-

7



haupten, dass inzwischen die Stabilität
die Ausnahme sei und wir zu ständigen
Reisenden zwischen Welten geworden
sind. Und dennoch, oder gerade deshalb,
bleibt die Suche und das Bedürfnis des

Individuums nach Zugehörigkeit
bestehen - diese Reisen werden so zu
ständigen rituellen Übergängen.5

Das neue Verlangen nach Ritualen
Die Beobachtung dieser neuen Rituale

zeigt einige spezifische Aspekte, die

sich von denen traditioneller Rituale
abheben. Dies betrifft erstens die
primäre Rolle der Teilnehmenden, die eine

grundlegende Bedeutung erlangt im

Vergleich zur hierarchischen und
institutionalisierten Rolle der Zelebrierenden

(d. h. der Ritualleitenden), zweitens den

Ausdruck und das Teilen der persönlichen

Emotionen der Teilnehmenden und

drittens die Erfindung und die Transformation

von Ritualen.

Diese drei Aspekte drücken zunächst
das Bedürfnis der Teilnehmenden nach

einer Personalisierung der Rituale aus,
die durch ihre Erfindung und

Neugestaltung Form annimmt. Sie werfen

aber auch Fragen nach den spezifischen
Elementen von Ritualen und rituellen
Praktiken auf. Anders formuliert: Was

zeichnet ein Ritual aus? Und was sind die
Unterschiede zwischen einer rituellen
Praxis und einem Ritual?

Personalisierung und Erfindung
Diese Personalisierung spiegelt eine

Suche nach einer allgemeinen
Bedeutung wider. Diese ergibt sich nicht
mehr aus einer Sammlung ultimativer
Bedeutungen, sondern drückt wichtige
Entscheidungen des Individuums
gemäss seinen eigenen Bedürfnissen und

Vorlieben aus, die wiederum von seiner

Biographie bestimmt werden. Dies läuft
auf eine Kombination von dominanten
Werten hinaus, die sich aus dem
Zusammentreffen persönlicher Präferenzen

und unterschiedlicher gesellschaftlicher
Lebenswege ergeben. Rituale sind ein

privilegierter Bereich, um einen
individuellen Weg zu Sinnzusammenhängen
zu finden, wie z. B. die bereits erwähnte
«Visionssuche» (Vision Quest), ein
älteres indisches Ritual, das Schülerinnen
beim Abschluss ihrer Ausbildung in einer

personalisierten Art durchführen: Sie

verbringen einige Tage allein und ohne

Kontakt in der Wüste, um sich auf den

Übergang zum Erwachsenenleben
vorzubereiten. Oder die virtuellen Friedhöfe

im Internet, das heisst personalisierte
und unkonventionelle Formen von
Gedenkritualen, um die emotionalen
Bedürfnisse der Überlebenden in Bezug auf
die Art der Trauer, ihre Dauer und ihren
Ausdruck zufriedenzustellen (Gamba

2016).
Die Auswirkungen der Personalisierung

auf die Rituale können nicht

vollständig verstanden werden, ohne

gleichzeitig die Dimension der Erfindung,

eines der Hauptelemente
zeitgenössischer Rituale, zu betrachten. Dass

Rituale erfunden werden, ist nicht neu.
Rituale entstehen und verändern sich

seit jeher, sind also von schöpferischen

Leistungen abhängig. So besteht trotz
der Vorstellung, dass Rituale dazu da

sind, Traditionen zu reproduzieren, kein

Widerspruch zwischen Tradition und

Veränderung, solange Veränderungen,

Vermischungen und Wechsel zwischen
alten und neuen Elementen in einen

8



SUCHTMAGAZIN 01/2020

Diskurs eingebettet sind. In den Worten

Rappaports: «Kein bestimmtes Kriterium
des Rituals ist ihm eigenartig.»(Rappap-

ort 1979:175).

Die Erfindung von Ritualen kann
somit als schöpferische Leistung gesehen

werden, die den «Erfindern» die Autorität

gibt, Rituale auf kreative und
eigenwillige Weise durchzuführen (Bell 2009:
264). Das Akzeptieren der Erfindung als

grundlegendes Element von Ritualen
bedeutet nicht nur, dass Tätigkeiten, die

lange Zeit nicht als solche betrachtet

wurden, weil sie als gewöhnliche,
symbolisch unbedeutende Tätigkeiten
angesehen wurden, den Status von rituellen
Praktiken erhalten. Auch dank Erving
Goffmans Arbeit über Interaktionsrituale

(1974) und Michel de Certeaus

Arbeit über die Alltagskultur (1979)

werden Rituale als Mittel verstanden,
die Individuen zur Verfügung stehen, um
existenzielle Momente ihres Lebens zu
markieren, die nicht mehr vordefiniert
sind (wie die Hochzeit oder die

Kommunion), sondern individuell festgelegt
werden (wenn zum Beispiel ein neuer
Job gefeiert wird).

Aus dieser Perspektive ist eines der

wichtigsten Elemente der Differenzierung

der Produktion ritueller Praktiken
der Ursprung, der nicht mehr unbedingt
einer kollektiven Dynamik oder einer
Institution zuzurechnen ist, sondern auch

in einer individuellen Initiative auffindbar

ist, die auf andere übertragen werden
und dadurch ebenfalls kollektive
Wirkungen erzielen kann. Es sind gewisser-

massen Zufallspraxen, die Victor Turner
als «liminoide Phänomene» bezeichnet,
als «not cyclical but intermittent, generated

often in times and places assigned to the

leisure sphere. Liminoid phenomena, unlike

liminal phenomena, tend to develop apart
from central political and economic

processes, along the margins, in the interstices,

on the interfaces of central and servicing
institutions - they are plural, fragmentary
[...] and often experimental in character»

(Turner 1979:492)/

Ritual und Ritualisierungen
Die Möglichkeit der zufalligen Erfindung
von Ritualen erlaubt uns daher, diese

nicht nur an ungewöhnlichen Orten und
in ungewöhnlichen Kontexten, sondern

auch mit anderen Hierarchien als in der

Vergangenheit zu identifizieren. Die

Klassifizierungen der Rituale, die mit
dem religiösen Kalender, den Zyklen
der Jahreszeiten, den biologischen und
sozialen Zyklen der traditionellen
Gesellschaften verbunden sind, werden

so nach und nach mit anderen Elementen

angereichert. Randall Collins zeigt
z. B. in seinem Buch Interaction Ritual
Chains (2004), dass die Fähigkeit von
Ritualen, zwischen sozialen Gruppen
und zwischen Ideologien zu vermitteln,
eine emotionale Energie erzeugt, die

sich nicht ausschliesslich in feierlichen,
institutionalisierten Ritualen, sondern

vor allem in alltäglichen Handlungen
wiederfindet (vgl. dazu den Beitrag von
Staack in dieser Ausgabe). So z. B. auch

in Handlungen, die illegal sind oder
moralisch oder sozial abgelehnt werden,
wie der Konsum psychoaktiver Substanzen

wie Alkohol oder Cannabis, die als

bewusstseinsverändernde Praktiken im
Grunde genommen immer Rituale sind

(dieser Aspekt wird in den Artikeln von
Cattacin und Massmünster vertieft).

Diese Aktivitäten finden nicht
unbedingt an Orten statt, die traditionell
mit Ritualen verbunden werden, d. h. an

institutionalisierten, öffentlichen Orten
oder in Anwesenheit von Publikum;7
aber es fehlt ihnen nicht an symbolischer
Kraft, die sie zu wichtigen Momenten in
persönlichen Biographien werden lässt,
sodass diese Rituale, wie Milan Scheid-

egger in dieser Ausgabe erläutert, echte

Heiltherapien werden können, indem sie

unter anderem die Gruppenzugehörigkeit

stärken und ein Gefühl vermitteln,
irgendwo aufgehoben zu sein.

In diesen Ritualen werden auch

Rohen und Hierarchien infrage gestellt.
Es wird nämlich immer weniger
beobachtet, dass Zelebrierende in einer

institutionalisierten Struktur die

räumlich-zeitliche Begrenzung der Rituale,
die zu verwendenden Objekte, die

auszusprechenden Formeln und das zu beachtende

Protokoll festlegen. Oft sind die

Teilnehmenden auch die Zelebrierenden,
oder diese fehlen ganz, denn das Ritual
wird sowohl in Form einer gemeinsamen
Aktivität durchgeführt, die Bindungen in
der Peergroup schafft, als auch als

individuelle Erfahrung organisiert, die u. a.

durch Schmerz und Gefahr das Gefühl
der Identität und Zugehörigkeit zu einer

von Unsicherheit und Sinnlosigkeit
dominierten Welt stärkt.

Dies ist der Fall bei riskanten
Verhaltensweisen, die von Jugendlichen in der

Gruppe praktiziert werden, wie z. B. die
Praktiken des Balconing (der Sprung vom
Balkon eines Hotels in das Schwimmbad),

des Eyeballing (Vodka wird über die

Augen eingenommen) oder des Planking

(sich an gefährlichen Orten hinlegen)
und, wenn auch mit unterschiedlicher

Komplexität und Motivation, der Praktik
des Parkours (eine urbane Praktik der

Fortbewegung, bei der direkte Wege

gesucht und dabei Hindernisse

übersprungen werden); oder auch alleine

durchgeführte und erzählte Praktiken,
wie z. B. das Chokinggame, ein von
Kindern und Jugendlichen praktiziertes
Erstickungsspiel, das durch Strangulation
Euphorie hervorruft (Gamba 2012; Le

Breton 2015).

Sinnstiftende Praxis
Die Ausdehnung des Ritualbegriffs auf

alltägliche und gewöhnliche Praktiken
bedeutet auch, die Beziehung zwischen
Ritual und Ritualisierung, d. h. zwischen

organisierten und strukturierten
Phänomenen und der Neigung zur Wiederholung

einer Handlung, analytisch zu

berücksichtigen. Erstere werden als

Verhaltensweisen von hohem symbolischem
Wert betrachtet, die in der Lage sind, in
den Individuen, die sie ausführen,
Transformationen hervorzurufen; letztere
als eine nicht-reflektierte Aktivität, die

durchaus eine Nähe zur Routine hat.

Wegen Uneinigkeit in der Definition
wird Ritualisierung oft als Gegensatz

zu Ritual angesehen. Da sie jedoch eine

Form von Handeln ist und Auswirkungen
auf die ausführenden Individuen und auf
die Umgebung hat, weist die Ritualisierung

die gleiche Eigenschaft auf wie
Rituale: Sie ist eine spezifische Handlungsweise

(Houseman 2002).
Ritualisierung ist damit der Schlüssel

zum Verständnis zeitgenössischer
Rituale, die als symbolische Verhaltensweisen

verstanden werden, die alle

Erfahrungsbereiche betreffen und dadurch
dem wechselhaften Leben des Individuums

einen Sinn verleihen können. Auch

9



RITUALE

die Formen der Ritualisierung,
gekennzeichnet durch Wiederholung, können

Wirkungen erzeugen, die innerhalb des

Kontextes, in dem die Rituale stattfinden,

Bedeutung erlangen (vgl. dazu die

Artikel von Müller et al. und Urban in
dieser Ausgabe). Diese Herangehensweise

an Rituale erlaubt es, die Aufmerksamkeit

auf rituelle Handlungen und
damit verbundene Praktiken zu lenken
und diese als Prozesse der Ritualisierung
zu betrachten.

Ritualisierungen sind also strategische

Handlungsweisen von Individuen,
wie auch Catherine Bell ausführt: «As ri-
tualization, acting ritual emerges as a

particular cultural strategy of differentiation
linked to particular social effects and rooted

in a distinctive interplay ofa socialized body

and the environment it structures.» (Bell

2009: 7-8).8

Diese Konzeptualisierung der

Ritualisierung verbindet die Vielzahl der

gegenwärtigen profanen und rituellen
Praktiken. Sie ermöglicht die Bildung
eines alternativen Paradigmas ritueller
Handlungen, das sich nicht auf eine

hypothetische, historische Entwicklung
von Ritualen, sondern auf eine grosse
soziale Variabilität bezieht. Die rituelle
Handlung ist einerseits eine kulturelle
Strategie der Differenzierung einer

Gruppe in Bezug auf andere oder auf ein
soziales Milieu oder eine Handlung der

Inklusion, andererseits führt sie zu einer

Beziehung, die zwischen den Teilnehmenden

widersprüchliche Dynamiken
von Zustimmung und Widerstand,
Missverständnis und Aneignung sowie

Unterwerfung und Ambiguität aktiviert.

Die Performanz
Ein entscheidender Aspekt der

Ritualisierung, der sich aus der Erweiterung der

rituellen Kontexte und der symbolischen
Kreation ableitet, ist die Aufmerksamkeit,

die dem Körper als Protagonist des

Rituals gewidmet wird: Wahrnehmungen,

Empfindungen, Emotionen,
Exzesse, Risiken stellen den Körper in den

Mittelpunkt der rituellen Handlung und
transformieren die Rolle des Individu¬

ums, das gleichzeitig Teilnehmerin und

Ritualobjekt ist.
Diese Aufmerksamkeit, die die eher

archaische Seite der Rituale aufgreift,
steht im Einklang mit der Bedeutung
und der symbolischen Kraft, die dem

Körper in den heutigen Gesellschaften

zugeschrieben wird. Der Körper ist die

greifbarste Spur des Subjekts, er ist der

Ort seiner Affirmation als Individuum,
seiner Identität, aber auch seiner Differenz,

er ist sein mächtigstes Ausdrucksmittel,

die Oberfläche, auf der es seine

eigene Geschichte schreiben kann. Er

ist der privilegierte Ort seines existen-
ziellen Projekts, das Instrument der
gesellschaftlichen Anerkennung und des

Existenzanspruchs. Wenn alles unsicher,
unkontrollierbar, enttäuschend oder
schmerzhaft für das Individuum wird,
bleibt der Körper die einzige Gewissheit

(Le Breton 2001).
Die expressive Zentralität des Körpers

und die Ausdehnung der Rituale
auf die unterschiedlichsten Situationen
des Lebens finden in der Performanz (in
der konkret erbrachten Leistung) eine

privilegierte Manifestation. Tatsächlich

garantiert der Kontrast zwischen
thematischem Kontext und individueller

Gestaltungsfreiheit der Aufführung
des Rituals ein enormes expressives
Potential, das nicht nur die abstraktesten

Strukturen des kulturellen Systems,
sondern auch die Werte einer Gemeinschaft

oder einer Gruppe zum Ausdruck

bringen kann.

Unter den Gründen für diesen
«performative turn» (Schechner 2006) der

Rituale, spielt die Transformation der

Kontexte, in denen sie stattfinden, eine

grundlegende Rolle. Turner hat dies in
seiner Reflexion zur Differenziertheit der
Orte und Situationen von Ritualen (die
liminoiden Elemente) in seinen Werken

«From ritual to theatre» (1982) oder
«The anthropology of performance»
(1986) analysiert. Nach Turner weisen

postindustrielle Gesellschaften und die

Kontexte, in denen der rituelle Prozess

- die Ritualisierung - stattfindet, ein
hohes Mass an Differenzierung auf.

Dadurch kompliziert sich die Beziehung

zwischen den Produzentinnen und
den aktiven Teilnehmenden der

Ritualisierung und ihrem Publikum, nämlich
den relativ passiv Zuschauenden, da die

Akteure, die in diesen Gesellschaften

agieren und rituelle Handlungen produzieren,

sowohl in ihrer Interpretation als

auch in ihrer Zugehörigkeit eine grosse
Autonomie besitzen. Das Ergebnis ist
eine Ritualisierung, bei der die

Individualisierung gegenüber der Homogenisierung,

Verallgemeinerung oder Forma-

lisierung überwiegt. Die Beteiligung an
diesen Ritualen wird von den Teilnehmenden

weniger als Verpflichtung denn
als persönliche Entscheidung erlebt

(Turner 1982:55).

Abschliessende Bemerkungen
Die Transformation der Rituale vom
Klebstoff der Gesellschaft zur personalisierten

und geteilten Erfindung von
Sinn hebt einen spezifischen Aspekt
ihrer Praxis hervor. Obwohl einige
traditionelle Erscheinungen und Muster, wie
z. B. die Durkheim'sche «Aufregung», die

Unterbrechung des täglichen Rhythmus
und der Ordnung, als charakteristische
Elemente der Rituale bleiben, ist der

vorherrschende Aspekt der rituellen
Praktiken die Tatsache, dass Rituale
keine intrinsische Bedeutung für sich

selbst haben, genauso wie sie keinen

privilegierten und a priori definierten
Ort, keine definierte Zeit und keinen
vorbestimmten Kontext mehr besitzen.

Im Gegenteil, sie sind ein Medium, ein

Handlungsschema, das Bedeutung
produziert (passend zu einem grösseren

symbolischen System). Ritualen gelingt
es, Handeln und Denken, reale

Gegebenheiten, Glauben und Imagination zu
verbinden und in eine soziale Ordnung
einzufügen. Sie sind, wie Catherine Bell

unterstreicht, vielfach einsetzbar und
bilden: «a complex sociocultural medium

variously constructed of tradition, exigency,

and self-expression; it is understood to play
a wide variety of roles and to communicate

a rich density ofoverdetermined messages

and attitudes» (Bell 2009b: xï).9

10



SUCHTMAGAZIN 01/2020

Rituale geben der sozialen und
individuellen Welt eine Bedeutung, weil sie

eine dynamische Handlung auslösen:

Einerseits werden sie von der Realität

produziert, andererseits tragen sie zu
ihrer Gestaltung bei. Auf diesem Handeln

aufbauend, bestätigt eine Gemeinschaft
durch Rituale ihre Symbolsysteme,
verwandelt sie aber auch und schafft sie

manchmal neu oder gibt sie auf (Geertz
1973). Rituale sind Mittel der Verwandlung,

die auf die menschliche Kreativität

setzen, denn es sind nicht die Rituale,
die den Menschen formen; es sind die

Menschen - Gruppen, Individuen,
Gemeinschaften -, die Rituale ausarbeiten,
die die Welt gestalten, die ihr und den

Menschen, die sie bewohnen, Sinn
verleihen.

Literatur
Bauman, Z. (2000): Liquid Modernity. Cambridge:

Polity Press.

Bauman, Z. (2001): Community. Seeking safety

in an insecure world. Cambridge: Polity
Press.

Bell, C. (2009): Ritual theory, ritual practice.
Oxford: Oxford University Press.

Bell, C. (2009b): Ritual. Perspectives and di¬

mensions. Oxford: Oxford University Press.
Brom berger, C. (2012 [1995]): Le Match de football.

Ethnologie d'une passion partisane à

Marseille, Naples et Turin. Paris: Éditions de
la MSH.

Collins, R. (2004): Interaction ritual chains.
Princeton;Oxford:Prinoeton University Press.

Dürkheim, E. (1912 [2008]): Les formes élémentaires

de la vie religieuse. Paris: PUF.

Eliade, M. (1965): Le sacré et le profane. Paris:
Gallimard.

Fellous, M. (2001 ):À la recherche de nouveaux
rites: Rites de passage et modernité avancée.

Paris: L'Harmattan.
Gamba, F. (2012): La perfomance dell'immagine.

ln:V. Giordano/P. Panarese/M. Farci (Hrsg.),
Oltre il senso del limite. Roma: Carocci.

Gamba, F. (2016): La personnalisation
numérique de nouveaux rituels funéraires.
In: D.Jeffrey/A. Cardita (Hrsg.), La fabrication
de rites. Laval: Presses Universitaires de

Laval.

Gamba, F. (2016a): Mémoire et immortalité aux
temps du numérique. L'enjeu de nouveaux
rituels de commémoration. Paris: L'Harmattan.

Gamba, F./Cattacin, S./Aime, M. (2015): Riti di

passaggio. Biennale Democrazia. Torino.

Gamba, F./Cattacin, S./White, B. (2020): Créer
la ville. Rituels territorialisés d'inclusion des
différences. Montréal: Presses Universitaires
de Montréal. Im Druck.

Geertz, C. (1973).The Interpretation of Cultures.
New York: Basic Books.

Giddens, A. (1991): Modernity and self-identity.
Stanford: Stanford University Press.

Goffman, E. (1967): Interaction Ritual. New
York: Doubleday.

Goody, J. (1977): Against Ritual. Loosely structured

thoughts on a loosely defined topic. In:
S. Falk Moore/B.G. Myerhoff (Hrsg.), Secular
ritual. Assen: Van Gorcum & C.

Grimes, R.L. (1994):The beginnings of ritual
studies. Columbia SC: University of South
Carolina Press.

Houseman, M. (2002): «Qu'est-ce qu'un rituel?»
L'Autre 3(33): 533-538.

Lardellier, P. (2005): Le nouveaux rites. Du

mariage gay aux oscars. Paris: Belin.
Le Breton, D. (1998): «La contamination du

sens.» Ethnologie française nouvelle série
28(1): 37-42.

Le Breton, D. (2002): Conduites à risque. Paris:
PUF.

Le Breton, D. (2015): Adolescence et conduites
à risque. Paris: Fabert.

Luckmann.T. (1967):The invisible religion.The
transformation of symbols in industrial society.

New York: Macmillan Co.

Martuccelli, D. (2006): Forgé par l'épreuve.
L'individu dans la France contemporaine. Paris:
Armand Colin.

Rappaport, R.A. (1999): Ritual and religion in

the making of humanity. Cambridge:
Cambridge University Press.

Ricceur, P. (1991):Temps et récit III. Paris: Seuil.
Rivière, C. (1995): Les rites profanes. Paris:

P.U.F.

Rosa, H. (2013): Beschleunigung und

Entfremdung: Entwurf einer kritischen Theorie

spätmoderner Zeitlichkeit. Berlin: Suhrkamp
Verlag.

Schechner, R. (2006): Performance studies: An

introduction. London: Routledge
Segalen, M. (1998): Rites et rituels contemporains.

Paris: Editions Nathan.
Sennett, R. (2012): Together. The rituals, pleasures

and politics of cooperation. New Haven &

London: Yale University Press.

Turner, V. (1979): Frame, flow and reflection.
Ritual and drama as public liminality. Japanese
Journal of Religiuos Studies 6(4): 465-499.

van Gennep, A. (1909): Rites de passages. Paris:
Dunod.

Stewart, P.J./Strathern, A. (2010): Ritual. Ash-

gate Publishing Limited.

Endnoten
1 DieserText baut teilweise auf Überlegungen

aus dem laufenden Forschungsprojekt UNIC

auf (finanziert vom Schweizerischen Natio¬

nalfonds, Projektnummer: 190051).
2 Für van Gennep hat jedes Übergangsritual

drei Phasen, die in einer notwendigen Abfolge

stehen: die Trennungsphase, die
Schwellenphase und die Angliederungsphase.

3 Diese Analyse beruht auf einer Debatte, die
Fiorenza Gamba, Sandra Cattacin und Marco
Aime auf der 4. Biennale Democrazia in Turin
im Jahr 2015 führten.

4 Das Ritual beruht auf der Produktion eines
Quilts, der aus verschiedenen Stoffen
besteht, die auf verschiedene Weisen zu einem
Quadrat zusammengeführt werden und
die komplexe Identität jeder verstorbenen
Person darstellen. Die verschiedenen Quilts
wurden in rituellen öffentlichen Zeremonien
zusammengeführt.

5 Ähnlich finden sich bei Danilo Martucelli
Überlegungen zu den «Prüfungen des
Lebens», die sich vermehren und Menschen
vor ständige Neudefinitionen ihrer Werte und

Lebensplänen führen (Martucelli 2006).
6 Auf Deutsch: «nicht zyklisch, sondern

intermittierend, oft zu Zeiten und an Orten,
die der Freizeitsphäre zugeordnet sind.
Liminoide Phänomene entwickeln sich, im

Gegensatz zu den liminalen Phänomenen,
eher abseits zentraler politischer und
wirtschaftlicher Prozesse, an den Rändern, in

den Zwischenräumen, an den Schnittstellen
von zentralen und Dienstleistungsinstitutionen

- sie sind plural, fragmentarisch [...] und
haben oft experimentellen Charakter».

7 Mircea Eliade beschreibt den Raum, der den
Ritualen gewidmet ist, den heiligen Raum,
als einen nicht homogenen, d. h. von den

täglichen Aktivitäten getrennten Raum. Im

Gegensatz dazu finden zeitgenössische Rituale

sehr häufig in einem Raum statt, den wir
als homogen definieren können. Das bedeutet

auch, dass jeder Raum zu einem heiligen
Raum werden kann, zu einem Raum, in dem
Rituale durchgeführt werden können (vgl.
Eliade 1965; Gamba et al. 2020).

8 Auf Deutsch: «Als Ritualisierung erweist sich
das Handlungsritual als eine besondere
kulturelle Strategie der Differenzierung, die mit
bestimmten sozialen Wirkungen verbunden
und in einem spezifischen Zusammenspiel
zwischen einem sozialisierten Körper und
der von ihm strukturierten Umwelt verwurzelt

ist».
9 Auf Deutsch: «ein komplexes soziokulturel-

les Medium, das sich (unterschiedlich) aus
Traditionen, Anforderungen und persönlichen
Ausdrücken zusammensetzt; [...] es wird
verstanden, dass es in der Lage ist, eine Vielzahl
von Rollen zu spielen und eine reiche Dichte
der Botschaften und überdeterminierten
Haltungen zu vermitteln».

11


	Rituale : vom sozialen Klebstoff zur personalisierten und geteilten Erfindung von Sinn

