Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 46 (2020)

Heft: 1

Artikel: Rituale : vom sozialen Klebstoff zur personalisierten und geteilten
Erfindung von Sinn

Autor: Gamba, Fiorenza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RITUALE

Rituale: Vom sozialen Klebstoff
zur personalisierten und geteil-
ten Erfindung von Sinn

Rituale standen lange im Zentrum sozialanthropologischer Forschung und
strukturalistischer Betrachtungen. Inzwischen haben sich die Sozialwissen-
schaften von dieser Sichtweise emanzipiert und fassen Rituale und rituelle

Praktiken breiter. In diesem Einleitungsartikel soll auf diese Tradition der
Analyse sowie auf die neueren Betrachtungen von Ritualen eingegangen
werden. Insbesondere sollen die Tendenzen in der Forschung wie die Praxis
der Deinstitutionalisierung und Personalisierung der Rituale vorgestellt

Prof. Dr. Dr., assoziierte Forscherin am Institut de recherches sociologiques (IRS) der Universitat Genf,
Bd. du Pont-d’Arve 40, CH-1211 Genéve 4, Tel. +41 (0)22 379 84 46, und assoziierte Professorin am DiSEA der Universitat
Sassari, Fiorenza.Gamba@unige.ch, https:/tinyurl.com/whn9ngm

2020-1
Jg. 46
S.5-11
werden.
FIORENZA GAMBA
Einleitung

Das Verstidndnis von Ritualen mobilisiert
gleichzeitig zwei Konzepte: Tradition
und Religion. Denn Rituale werden ers-
tens aufgrund von (gefestigten) Traditio-
nen wiederholt. Zweitens ist das Wesen
der Religion die Aneinanderreihung
von Ritualen, die einem bestimmten
Kalender und einer bestimmten Liturgie
folgen. Dabei verstirken die mit Ritua-
len einhergehenden Beziehungen zu
Volksbrauchen und Sakralem die tradi-
tionellen und religiosen Elemente: Die
Tradition, die das Ritual weitergibt, ist
oft eine volkstiimliche und das religitse
Ritual findet in einem sakralen Raum
statt, in dem die profanen Gesetze vorti-
bergehend ausser Kraft gesetzt werden.!
Die Omnipridsenz von Ritualen wurde
bereits in den klassischen Sozialwissen-
schaften erforscht, insbesondere in den
Werken Emile Durkheims und Arnold
van Genneps. In seinem Werk Die ele-
mentaren Formen des religiosen Lebens
hat Durkheim (1912) das wesentliche
Schema der Wirkung der Rituale auf die
Gesellschaft aufgezeigt. Laut Durkheim
sind Rituale, auch die einfachsten, in
erster Linie operative Mechanismen der

Verwirklichung des Individuums sowie
fundamentales Schema fiir das Verstdnd-
nis der Prozesse, die eine heterogene
Gruppe von Individuen in eine soziale
Gruppe verwandelt, deren Zusammen-
halt das charakteristische Element ist.
Im Ritual entsteht eine «kollektive Auf-
regung» (eine kollektive Effervesenz),
die manchmal auch zu Exzessen fiihren
kann.

Nachdem das Ritual abgeschlos-
sen ist, kehren die Teilnehmenden als
Gruppe in das profane Leben zuriick.
Dort wird ihre Uberzeugung der Zuge-
horigkeit, die sie widhrend dem Ritual
«wiederhergestellt» haben (Durkheim
1912 [2008]: 547), handlungsrelevant.
Das heisst, «[...] dass Rituale vor allem
das Mittel sind, mit dem sich die soziale
Gruppe periodisch selbst bestitigt»
(Durkheim 2008: 553). Dies verdeut-
licht, dass traditionelle Rituale auf die
Einrichtung einer Ordnung - meta-
physischer, natiirlicher oder sozialer
Art - durch ihre scheinbar absurde
Unterbrechung des Alltags hinwirken.
Aufgrund von Ereignissen, die eine Ord-
nung durcheinanderbringen oder einfach
nur markieren, normalisiert das Ritual

die Unterbrechung, indem es wieder
einen Zusammenhang vom Vorher zum
Nachher herstellt, gewissermassen als
Pflaster fungiert, das wieder Ordnung
herstellt. Komplexe Kosmologien, jahres-
zeitliche Zyklen, aber auch Phasen der
menschlichen Existenz werden so durch
Rituale rhythmisiert, die ihnen nicht
nur die Ordnung, sondern auch die Be-
deutung verleihen. Auch wenn diese Be-
trachtung Durkheims funktionalistisch
daherkommt, hat sie den Vorteil, dass
sie auf Merkmale hinweist, die Rituale
generell auszeichnen: Rituale entfesseln
sowohl eine Energie - die Exaltation -,
die wir normalerweise zu beherrschen
versuchen, aber sie wirken auch auf die
Gruppe, die sie ausfiihrt. Mit anderen
Worten kénnen Rituale, folgen wir Durk-
heim, als gesellschaftlicher Klebstoff be-
trachtet werden.

Damit hat Durkheim sicherlich ein
zentrales Element von Ritualen beschrie-
ben. Arnold Van Gennep fiigt noch ein
weiteres hinzu, indem er nicht nur die
gesellschaftliche Integration, sondern
auch die Rolle von Ritualen im Leben
von Individuen analysiert. Die mensch-
liche Existenz ist von Ubergéingen, von



Briichen zwischen einem Vorher und
einem Nachher gekennzeichnet, die sich
als unausweichlich fiir die Bildung der
personlichen Identitdt und der Zugeho-
rigkeit zu Gruppen der Individuen und
dadurch der Gesellschaften erwiesen
haben, wie van Gennep ausfiihrt:

«Fiir Gruppen und Individuen gleichermas-
sen bedeutet Leben, sich stindig aufzuldsen
und neu 2u bilden, Zustand und Form zu
verdndern, zu sterben und wiedergeboren
zu werden. Es ist zu handeln und dann zu
stoppen, zu warten und zu ruhen, und dann
wieder zu handeln, aber anders. Und es sind
immer neue Schwellen zu iiberschreiten»
(van Gennep 1909 [1981]: 192).

So sind Geburt, Tod, Heirat oder der
Eintritt ins Erwachsenenalter Momente
der Verinderung und des Ubergangs,
deren Sinn symbolisch durch gesell-
schaftlich formalisierte und im Laufe der
Zeit stabilisierte Rituale begleitet wird.
Van Gennep nennt diese symbolischen
Handlungen Ubergangsrituale, die sich
oft metaphysischer Inszenierungen be-
dienen, aber von Individuen ausgefiihrt

werden. Diese sollen in existenziellen
Krisenmomenten Sinn produzieren, zu-
mindest jedoch eine Normalisierung
dieser Momente erlauben, die eine Ein-
gliederung der Individuen im neuen
gesellschaftlichen Zugehorigkeitssystem
erlauben (z. B. die Welt der Erwachse-
nen, der Eltern oder der Verwitweten).

Zwar bleiben die Elemente, die
Durkheim und van Gennep Ritualen zu
Grunde legen, weiterhin zentral in deren
Analyse, doch zeigen neuere Studien,
dass diese Elemente nicht ausreichen,
die Ritualisierungsdynamiken gegen-
wirtiger Gesellschaften zu verstehen.
Wie kann z. B. die Kritik an Ritualen, die
von Seiten der sozialen Bewegungen in
den 1960er-Jahren formuliert wurde und
die offensichtliche Krise der etablierten
Religionen und Ideologien mit den (kon-
servierenden) Ideen der Ordnung von
Durkheim und van Gennep in Einklang
gebracht werden?

Ein Erkldrungsversuch kénnte his-
torisierend sein. Denn die Krise der
Rituale geht einher mit einer gesell-
schaftlichen Krise, die sich sowohl in

der Kritik der vorherrschenden Werte,
Lebensrhythmen und Lebensstile als
auch der vorherrschenden Autoritéts-
hierarchien ausdriickte. Die Instanzen
und Formen der Rituale wurden in ihren
wertkonservativen Ausrichtungen kriti-
siert (Luckmann 1967). Dass diese Kritik
auch auf die Analyse der Rituale wirkte,
ist nicht iiberraschend. Die Kritik bezog
sich vor allem auf den Wirkungsbereich
der Analysen und den Disziplinen der
Anthropologie und Ethnologie, die sich
den Ritualen annahm. Diese Kritik fiihrte
im Laufe der 1970er-Jahre zu einer
Ausweitung des Wirkungsbereichs der
Analyse von Ritualen. Der methodische
Blick auf Rituale wurde seither auch
von anderen Disziplinen {ibernommen,
insbesondere von der Soziologie, der
Psychologie, den Religionswissenschaf-
ten, den Geschichtsstudien, den Kunst-,
Theater-, Musik und Tanzstudien, den
Literaturwissenschaften oder auch von
der Philosophie (Grimes 1994; Stewart &
Strathern 2010).

Als unvermeidliche Konsequenz
dieser Kritik und Ausweitung wurde



schliesslich auch die epistemologische
Stellung der Ritualanalyse selbst in Frage
gestellt, und zwar so weit, dass man

sich fragte, was ein Ritual sei - und dazu
keine eindeutige und definitive Antwort
mehr fand. Aufgrund der Vielfalt der
Analysen und Blickwinkel war auch keine
Einigung {iber die Ritualdefinition in
Sicht, was auch dazu fiihrte, dass sich
der Ethnologe Jack Goody gegen die
Verwendung des Begriffs «Ritual» aus-
sprach, weil es ein verworrener Begriff
sei, mit einer verworrenen Verwendung
und mit verworrenen Auswirkungen

(Goody 1977: 26-29).

Ubergangsrituale oder ritualisierte
Uberginge?
Die Krise der Rituale offenbarte sich
in dem zunehmenden Uberdruss der
Teilnehmenden an den Praktiken, die
normalerweise die Bedeutung eines Er-
eignisses, einer wichtigen existenziel-
len Passage unterstreichen sollten, die
jedoch ihre Spezifizitdt und ihren Sinn
verloren hatten. Daraus ergaben sich
zwei Haltungen: entweder die automa-
tische Austibung oder die Abschaffung
des Rituals (Gamba 2016). Doch ist dies
das Ende der Ritualforschung? Kaum,
denn diese Abwendung von traditio-
nellen Ritualen hatte nicht das vollige
Verschwinden aller rituellen Praktiken
oder das Ende der Suche nach dem Sinn
von Verdnderungen im Leben zur Folge.
Im Gegenteil, das Bediirfnis, Krisen-
momente, schmerzhafte oder wichtige
Lebenssituationen mit Handlungen von
hohem symbolischem Wert zu markie-
ren, scheint eher zu- als abzunehmen.
Was sich gedndert hat, sind die For-
men, mit denen auf diese Bediirfnisse
reagiert wird. Es sind Formen, deren
Status als Rituale schwer, manchmal
sogar — nimmt man die herkémmlichen
Analysewerkzeuge zur Hand - unmdg-
lich zu erkennen sind, die aber eine
entscheidende symbolische Bedeutung
haben. Wegen der Aura der Spontanitit,
der individuellen Interpretation, aber
auch der Ungewissheit des Auftretens,
die diese Rituale kennzeichnet, erschei-
nen sie uns eher als Ad-hoc-Versuche
der Ritualisierung von (irgendwelchen)
Ubergingen? denn als etablierte, allge-

SUCHTMAGAZIN

01/2020

meine Verwendung findende Ubergangs-
rituale. Die Krise der etablierten Rituale
ist durchaus gesellschaftlich zu erkldren
und kdnnte, vereinfacht gesagt, mit der
Verfliichtigung der handlungsleitenden
Sozialstrukturen, der erhohten territo-
rialen Mobilitét, der Vervielfachung von
Rollen, Lebensstilen und Identitéten in
Verbindung gebracht werden (Baumann
2000). Doch verstédrkt diese zuneh-
mende Verfliichtigung auch die individu-
elle Unsicherheit in Bezug auf die eigene
Rolle in der Gesellschaft, die (auch ter-
ritoriale) Zugehdrigkeit und die eigene
Identitdt. Aufgrund dieser Bedingungen
wird das Individuum in einen Zustand
des fortlaufenden Ubergangs versetzt,
der Formen der Ritualisierung erfordert,
die, wenn auch instabil, in der Lage sind,
kurzfristig Rollen, Identitdten und Zuge-
horigkeiten zu stabilisieren.

Rituelle Praktiken

Doch wie sehen diese neuen Rituale
aus? Was tritt anstelle der traditionellen
Rituale, die keine Antwort auf Heraus-
forderungen fliichtiger Gesellschaften
(Bauman 2000; 2001) liefern? Und wie
reagieren und (re-)organisieren sich die
Individuen, die, um zu iberleben, nach
Sinn, einer reflexiven Selbsterzéhlung
(Giddens 1991) und einem nachzuprii-
fenden «récit de soi» (eine Selbsterzih-
lung, Ricoeur 1991) suchen miissen?

Nicht ganz iiberraschend werden
traditionelle Rituale durch rituelle
Praktiken ergdnzt oder ersetzt. Solche
rituellen Praktiken sind in der Lage, die
personlichen emotionalen Bediirfnisse
zu befriedigen und diese mit anderen zu
teilen, die sich in dhnlichen Gegeben-
heiten befinden oder Empathie zu einer
Person oder Gruppe entwickeln.

Es sind die 8oer-Jahre des letzten
Jahrhunderts, die Jahre der Beschleuni-
gung von Verdnderungen (Rosa 2013),
die eine Vielzahl neuer ritueller Prak-
tiken hervorbringen. Ein inzwischen
oft analysiertes Beispiel dafiir ist das
Patchwork of Names (Le Breton 1998).+
Es handelt sich um eine erfundene Form
des offentlichen und privaten Gedenkens
von Befreundeten und Verwandten der
an AIDS verstorbenen, auch im Tode oft-
mals diskriminierten Menschen.

Analysiert werden seither auch wei-
tere personalisierte rituelle Praktiken.
Es handelt sich dabei um Erneuerungen
und Entfremdungen traditioneller Prak-
tiken, wie sie sich z. B. bei Hochzeits-
riten (Segalen 1998), bei Taufritualen
(Sennet 2012) oder bei der Neuver-
wendung indischer Ritualpraktiken der
«Visionssuche» (Vision Quest, Fellous
2001) finden. Auch werden inzwischen
rituelle Praktiken vollig neu erfunden.
Diese profanen Rituale (Riviere 1995)
werden auch in bedeutungsarmen Mo-
menten oder in der Freizeit eingesetzt.
Dazu gehoren z. B. die Vorbereitung und
die Begleitung eines Fussballspiels von
Seiten der Fangemeinden (Bromemberg
2012;1995), die rituellen Praktiken bei
trivialen Aktivitdten wie Flugreisen
(Pitt-Rivers 1986) oder die Neuerfindung
von Ritualen bei Hochzeiten homosexu-
eller Personen (Lardellier 2005). Weitere
Praktiken sind mit rechtswidrigem oder
riskantem Verhalten verbunden, wie der
rituelle Gebrauch von illegalen Drogen
oder die rituelle, in Gruppen stattfin-
dende Ausiibung riskanter Aktivititen
(Le Breton 2002).

Diese neuen Praktiken zeigen deut-
lich, dass rituelle Praktiken weiterhin
eine gewichtige Rolle in unserer Gesell-
schaft spielen, trotz der abnehmenden
Bedeutung der Ritualisierung traditio-
neller und symbolisch dichter Momente
und Ubergéinge im Leben, die einen kla-
ren Bruch zwischen einem Vorher und
einem Nachher ausdriicken. Im Gegen-
teil, wihrend die Verbindung zwischen
Ritual und Bedeutung verblasst, ist die
Notwendigkeit nicht verschwunden, die
vielfdltigen Momente des Ubergangs in
der menschlichen Existenz — ob kritisch,
schmerzhaft oder verwirrend - durch
symbolische Handlungen zu unterstrei-
chen. Der Unterschied zu den traditio-
nellen Ritualen besteht darin, dass diese
Ubergiinge stindig wiederholt werden
und von der Ausnahme zum Normal-
zustand geworden sind. Uberginge
von einem Zustand in den anderen,
von einer Rolle in die andere, von einer
Sprache zu einer anderen, von einer zur
anderen Beziehung, von einem Ort zu
einem anderen prigen unser Leben als
stindige Uberginge - man konnte be-



haupten, dass inzwischen die Stabilitét
die Ausnahme sei und wir zu stindigen
Reisenden zwischen Welten geworden
sind. Und dennoch, oder gerade deshalb,
bleibt die Suche und das Bediirfnis des
Individuums nach Zugehdrigkeit be-
stehen - diese Reisen werden so zu stédn-
digen rituellen Ubergiingen.s

Das neue Verlangen nach Ritualen
Die Beobachtung dieser neuen Rituale
zeigt einige spezifische Aspekte, die

sich von denen traditioneller Rituale
abheben. Dies betrifft erstens die pri-
mire Rolle der Teilnehmenden, die eine
grundlegende Bedeutung erlangt im
Vergleich zur hierarchischen und institu-
tionalisierten Rolle der Zelebrierenden
(d. h. der Ritualleitenden), zweitens den
Ausdruck und das Teilen der personli-
chen Emotionen der Teilnehmenden und
drittens die Erfindung und die Transfor-
mation von Ritualen.

Diese drei Aspekte driicken zunichst
das Bediirfnis der Teilnehmenden nach
einer Personalisierung der Rituale aus,
die durch ihre Erfindung und Neu-
gestaltung Form annimmt. Sie werfen

aber auch Fragen nach den spezifischen
Elementen von Ritualen und rituellen
Praktiken auf. Anders formuliert: Was
zeichnet ein Ritual aus? Und was sind die
Unterschiede zwischen einer rituellen
Praxis und einem Ritual?

Personalisierung und Erfindung
Diese Personalisierung spiegelt eine
Suche nach einer allgemeinen Be-
deutung wider. Diese ergibt sich nicht
mehr aus einer Sammlung ultimativer
Bedeutungen, sondern driickt wichtige
Entscheidungen des Individuums ge-
méss seinen eigenen Bediirfnissen und
Vorlieben aus, die wiederum von seiner
Biographie bestimmt werden. Dies lduft
auf eine Kombination von dominanten
Werten hinaus, die sich aus dem Zu-
sammentreffen personlicher Préiferenzen
und unterschiedlicher gesellschaftlicher
Lebenswege ergeben. Rituale sind ein
privilegierter Bereich, um einen indivi-
duellen Weg zu Sinnzusammenhingen
zu finden, wie z. B. die bereits erwihnte
«Visionssuche» (Vision Quest), ein dl-
teres indisches Ritual, das SchiilerInnen
beim Abschluss ihrer Ausbildung in einer

personalisierten Art durchfiihren: Sie
verbringen einige Tage allein und ohne
Kontakt in der Wiiste, um sich auf den
Ubergang zum Erwachsenenleben vorzu-
bereiten. Oder die virtuellen Friedhdfe
im Internet, das heisst personalisierte
und unkonventionelle Formen von Ge-
denkritualen, um die emotionalen Be-
diirfnisse der Uberlebenden in Bezug auf
die Art der Trauer, ihre Dauer und ihren
Ausdruck zufriedenzustellen (Gamba
2016).

Die Auswirkungen der Personali-
sierung auf die Rituale kénnen nicht
vollstidndig verstanden werden, ohne
gleichzeitig die Dimension der Erfin-
dung, eines der Hauptelemente zeitge-
nossischer Rituale, zu betrachten. Dass
Rituale erfunden werden, ist nicht neu.
Rituale entstehen und veréndern sich
seit jeher, sind also von schopferischen
Leistungen abhingig. So besteht trotz
der Vorstellung, dass Rituale dazu da
sind, Traditionen zu reproduzieren, kein
Widerspruch zwischen Tradition und
Verdnderung, solange Verdnderungen,
Vermischungen und Wechsel zwischen
alten und neuen Elementen in einen



Diskurs eingebettet sind. In den Worten
Rappaports: «Kein bestimmtes Kriterium
des Rituals ist ihm eigenartig.»(Rappap-
ort 1979: 175).

Die Erfindung von Ritualen kann so-
mit als schopferische Leistung gesehen
werden, die den «Erfindern» die Autori-
tdt gibt, Rituale auf kreative und eigen-
willige Weise durchzufiihren (Bell 2009:
264). Das Akzeptieren der Erfindung als
grundlegendes Element von Ritualen
bedeutet nicht nur, dass Tétigkeiten, die
lange Zeit nicht als solche betrachtet
wurden, weil sie als gewShnliche, sym-
bolisch unbedeutende Tétigkeiten ange-
sehen wurden, den Status von rituellen
Praktiken erhalten. Auch dank Erving
Goffmans Arbeit iiber Interaktions-
rituale (1974) und Michel de Certeaus
Arbeit {iber die Alltagskultur (1979)
werden Rituale als Mittel verstanden,
die Individuen zur Verfiigung stehen, um
existenzielle Momente ihres Lebens zu
markieren, die nicht mehr vordefiniert
sind (wie die Hochzeit oder die Kom-
munion), sondern individuell festgelegt
werden (wenn zum Beispiel ein neuer
Job gefeiert wird).

Aus dieser Perspektive ist eines der
wichtigsten Elemente der Differenzie-
rung der Produktion ritueller Praktiken
der Ursprung, der nicht mehr unbedingt
einer kollektiven Dynamik oder einer In-
stitution zuzurechnen ist, sondern auch
in einer individuellen Initiative auffind-
bar ist, die auf andere iibertragen werden
und dadurch ebenfalls kollektive Wir-
kungen erzielen kann. Es sind gewisser-
massen Zufallspraxen, die Victor Turner
als «liminoide Phinomene» bezeichnet,
als «not cyclical but intermittent, generated
often in times and places assigned to the
leisure sphere. Liminoid phenomena, unlike
liminal phenomena, tend to develop apart
from central political and economic pro-
cesses, along the margins, in the interstices,
on the interfaces of central and servicing
institutions — they are plural, fragmentary
[...] and often experimental in character»
(Turner 1979: 492).°

Ritual und Ritualisierungen

Die Moglichkeit der zufilligen Erfindung
von Ritualen erlaubt uns daher, diese
nicht nur an ungewthnlichen Orten und
in ungewohnlichen Kontexten, sondern

SUCHTMAGAZIN 01/2020

auch mit anderen Hierarchien als in der
Vergangenheit zu identifizieren. Die
Klassifizierungen der Rituale, die mit
dem religisen Kalender, den Zyklen
der Jahreszeiten, den biologischen und
sozialen Zyklen der traditionellen Ge-
sellschaften verbunden sind, werden

so nach und nach mit anderen Elemen-
ten angereichert. Randall Collins zeigt
z. B. in seinem Buch Interaction Ritual
Chains (2004), dass die Fihigkeit von
Ritualen, zwischen sozialen Gruppen
und zwischen Ideologien zu vermitteln,
eine emotionale Energie erzeugt, die
sich nicht ausschliesslich in feierlichen,
institutionalisierten Ritualen, sondern
vor allem in alltdglichen Handlungen
wiederfindet (vgl. dazu den Beitrag von
Staack in dieser Ausgabe). So z. B. auch
in Handlungen, die illegal sind oder
moralisch oder sozial abgelehnt werden,
wie der Konsum psychoaktiver Substan-
zen wie Alkohol oder Cannabis, die als
bewusstseinsverdndernde Praktiken im
Grunde genommen immer Rituale sind
(dieser Aspekt wird in den Artikeln von
Cattacin und Massmiinster vertieft).

Diese Aktivitdten finden nicht un-
bedingt an Orten statt, die traditionell
mit Ritualen verbunden werden, d. h. an
institutionalisierten, 6ffentlichen Orten
oder in Anwesenheit von Publikum;’
aber es fehlt ihnen nicht an symbolischer
Kraft, die sie zu wichtigen Momenten in
personlichen Biographien werden ldsst,
sodass diese Rituale, wie Milan Scheid-
egger in dieser Ausgabe erldutert, echte
Heiltherapien werden kénnen, indem sie
unter anderem die Gruppenzugehorig-
keit stdrken und ein Gefiihl vermitteln,
irgendwo aufgehoben zu sein.

In diesen Ritualen werden auch
Rollen und Hierarchien infrage gestellt.
Es wird ndmlich immer weniger be-
obachtet, dass Zelebrierende in einer
institutionalisierten Struktur die rdum-
lich-zeitliche Begrenzung der Rituale,
die zu verwendenden Objekte, die auszu-
sprechenden Formeln und das zu beach-
tende Protokoll festlegen. Oft sind die
Teilnehmenden auch die Zelebrierenden,
oder diese fehlen ganz, denn das Ritual
wird sowohl in Form einer gemeinsamen
Aktivitdt durchgefiihrt, die Bindungen in
der Peergroup schafft, als auch als indi-
viduelle Erfahrung organisiert, die u. a.

durch Schmerz und Gefahr das Gefiihl
der Identitdt und Zugehdrigkeit zu einer
von Unsicherheit und Sinnlosigkeit do-
minierten Welt stérkt.

Dies ist der Fall bei riskanten Verhal-
tensweisen, die von Jugendlichen in der
Gruppe praktiziert werden, wie z. B. die
Praktiken des Balconing (der Sprung vom
Balkon eines Hotels in das Schwimm-
bad), des Eyeballing (Vodka wird {iber die
Augen eingenommen) oder des Planking
(sich an gefdhrlichen Orten hinlegen)
und, wenn auch mit unterschiedlicher
Komplexitdt und Motivation, der Praktik
des Parkours (eine urbane Praktik der
Fortbewegung, bei der direkte Wege
gesucht und dabei Hindernisse iiber-
sprungen werden); oder auch alleine
durchgefiihrte und erzéhlte Praktiken,
wie z. B. das Chokinggame, ein von Kin-
dern und Jugendlichen praktiziertes Er-
stickungsspiel, das durch Strangulation
Euphorie hervorruft (Gamba 2012; Le
Breton 2015).

Sinnstiftende Praxis

Die Ausdehnung des Ritualbegriffs auf
alltdgliche und gewohnliche Praktiken
bedeutet auch, die Beziehung zwischen
Ritual und Ritualisierung, d. h. zwischen
organisierten und strukturierten Pha-
nomenen und der Neigung zur Wieder-
holung einer Handlung, analytisch zu
berticksichtigen. Erstere werden als Ver-
haltensweisen von hohem symbolischem
Wert betrachtet, die in der Lage sind, in
den Individuen, die sie ausfiihren, Trans-
formationen hervorzurufen; letztere

als eine nicht-reflektierte Aktivitit, die
durchaus eine Nihe zur Routine hat.

Wegen Uneinigkeit in der Definition
wird Ritualisierung oft als Gegensatz
zu Ritual angesehen. Da sie jedoch eine
Form von Handeln ist und Auswirkungen
auf die ausfithrenden Individuen und auf
die Umgebung hat, weist die Ritualisie-
rung die gleiche Eigenschaft auf wie Ri-
tuale: Sie ist eine spezifische Handlungs-
weise (Houseman 2002).

Ritualisierung ist damit der Schliis-
sel zum Verstidndnis zeitgendssischer
Rituale, die als symbolische Verhaltens-
weisen verstanden werden, die alle Er-
fahrungsbereiche betreffen und dadurch
dem wechselhaften Leben des Individu-
ums einen Sinn verleihen kénnen. Auch



die Formen der Ritualisierung, gekenn-
zeichnet durch Wiederholung, kénnen
Wirkungen erzeugen, die innerhalb des
Kontextes, in dem die Rituale stattfin-
den, Bedeutung erlangen (vgl. dazu die
Artikel von Miiller et al. und Urban in
dieser Ausgabe). Diese Herangehens-
weise an Rituale erlaubt es, die Aufmerk-
samkeit auf rituelle Handlungen und
damit verbundene Praktiken zu lenken
und diese als Prozesse der Ritualisierung
zu betrachten.

Ritualisierungen sind also strategi-
sche Handlungsweisen von Individuen,
wie auch Catherine Bell ausfiihrt: «As ri-
tualization, acting ritual emerges as a par-
ticular cultural strategy of differentiation
linked to particular social effects and rooted
in a distinctive interplay of a socialized body
and the environment it structures.» (Bell
2009: 7-8).8

Diese Konzeptualisierung der Ri-
tualisierung verbindet die Vielzahl der
gegenwirtigen profanen und rituellen
Praktiken. Sie ermdglicht die Bildung
eines alternativen Paradigmas ritueller
Handlungen, das sich nicht auf eine
hypothetische, historische Entwicklung
von Ritualen, sondern auf eine grosse
soziale Variabilitdt bezieht. Die rituelle
Handlung ist einerseits eine kulturelle
Strategie der Differenzierung einer
Gruppe in Bezug auf andere oder auf ein
soziales Milieu oder eine Handlung der
Inklusion, andererseits fiihrt sie zu einer
Beziehung, die zwischen den Teilneh-
menden widerspriichliche Dynamiken
von Zustimmung und Widerstand, Miss-
verstdndnis und Aneignung sowie Unter-
werfung und Ambiguitét aktiviert.

Die Performanz

Ein entscheidender Aspekt der Rituali-
sierung, der sich aus der Erweiterung der
rituellen Kontexte und der symbolischen
Kreation ableitet, ist die Aufmerksam-
keit, die dem Korper als Protagonist des
Rituals gewidmet wird: Wahrnehmun-
gen, Empfindungen, Emotionen, Ex-
zesse, Risiken stellen den Korper in den
Mittelpunkt der rituellen Handlung und
transformieren die Rolle des Individu-

RITUALE

ums, das gleichzeitig TeilnehmerIn und
Ritualobjekt ist.

Diese Aufmerksamkeit, die die eher
archaische Seite der Rituale aufgreift,
steht im Einklang mit der Bedeutung
und der symbolischen Kraft, die dem
Korper in den heutigen Gesellschaften
zugeschrieben wird. Der Korper ist die
greifbarste Spur des Subjekts, er ist der
Ort seiner Affirmation als Individuum,
seiner Identitét, aber auch seiner Diffe-
renz, er ist sein méchtigstes Ausdrucks-
mittel, die Oberflache, auf der es seine
eigene Geschichte schreiben kann. Er
ist der privilegierte Ort seines existen-
ziellen Projekts, das Instrument der ge-
sellschaftlichen Anerkennung und des
Existenzanspruchs. Wenn alles unsicher,
unkontrollierbar, enttduschend oder
schmerzhaft fiir das Individuum wird,
bleibt der Koérper die einzige Gewissheit
(Le Breton 2001).

Die expressive Zentralitit des Kor-
pers und die Ausdehnung der Rituale
auf die unterschiedlichsten Situationen
des Lebens finden in der Performanz (in
der konkret erbrachten Leistung) eine
privilegierte Manifestation. Tatsdch-
lich garantiert der Kontrast zwischen
thematischem Kontext und individuel-
ler Gestaltungsfreiheit der Auffithrung
des Rituals ein enormes expressives
Potential, das nicht nur die abstraktes-
ten Strukturen des kulturellen Systems,
sondern auch die Werte einer Gemein-
schaft oder einer Gruppe zum Ausdruck
bringen kann.

Unter den Griinden fiir diesen «per-
formative turn» (Schechner 2006) der
Rituale, spielt die Transformation der
Kontexte, in denen sie stattfinden, eine
grundlegende Rolle. Turner hat dies in
seiner Reflexion zur Differenziertheit der
Orte und Situationen von Ritualen (die
liminoiden Elemente) in seinen Werken
«From ritual to theatre» (1982) oder
«The anthropology of performance»
(1986) analysiert. Nach Turner weisen
postindustrielle Gesellschaften und die
Kontexte, in denen der rituelle Prozess
- die Ritualisierung - stattfindet, ein ho-
hes Mass an Differenzierung auf.

10

Dadurch kompliziert sich die Bezie-
hung zwischen den ProduzentInnen und
den aktiven Teilnehmenden der Ritua-
lisierung und ihrem Publikum, ndmlich
den relativ passiv Zuschauenden, da die
Akteure, die in diesen Gesellschaften
agieren und rituelle Handlungen produ-
zieren, sowohl in ihrer Interpretation als
auch in ihrer Zugehorigkeit eine grosse
Autonomie besitzen. Das Ergebnis ist
eine Ritualisierung, bei der die Indivi-
dualisierung gegeniiber der Homogeni-
sierung, Verallgemeinerung oder Forma-
lisierung iiberwiegt. Die Beteiligung an
diesen Ritualen wird von den Teilneh-
menden weniger als Verpflichtung denn
als personliche Entscheidung erlebt
(Turner 1982:55).

Abschliessende Bemerkungen

Die Transformation der Rituale vom
Klebstoff der Gesellschaft zur persona-
lisierten und geteilten Erfindung von
Sinn hebt einen spezifischen Aspekt
ihrer Praxis hervor. Obwohl einige tradi-
tionelle Erscheinungen und Muster, wie
z. B. die Durkheim’sche «Aufregung», die
Unterbrechung des tdglichen Rhythmus
und der Ordnung, als charakteristische
Elemente der Rituale bleiben, ist der
vorherrschende Aspekt der rituellen
Praktiken die Tatsache, dass Rituale
keine intrinsische Bedeutung fiir sich
selbst haben, genauso wie sie keinen
privilegierten und a priori definierten
Ort, keine definierte Zeit und keinen
vorbestimmten Kontext mehr besitzen.
Im Gegenteil, sie sind ein Medium, ein
Handlungsschema, das Bedeutung pro-
duziert (passend zu einem grdsseren
symbolischen System). Ritualen gelingt
es, Handeln und Denken, reale Gege-
benheiten, Glauben und Imagination zu
verbinden und in eine soziale Ordnung
einzufiigen. Sie sind, wie Catherine Bell
unterstreicht, vielfach einsetzbar und
bilden: «a complex sociocultural medium
variously constructed of tradition, exigency,
and self-expression; it is understood to play
a wide variety of roles and to communicate
a rich density of overdetermined messages
and attitudes» (Bell 2009b: xi).?



Rituale geben der sozialen und indi-
viduellen Welt eine Bedeutung, weil sie
eine dynamische Handlung ausldsen:
Einerseits werden sie von der Realitét
produziert, andererseits tragen sie zu ih-
rer Gestaltung bei. Auf diesem Handeln
aufbauend, bestitigt eine Gemeinschaft
durch Rituale ihre Symbolsysteme, ver-
wandelt sie aber auch und schafft sie
manchmal neu oder gibt sie auf (Geertz
1973). Rituale sind Mittel der Verwand-
lung, die auf die menschliche Kreativitit
setzen, denn es sind nicht die Rituale,
die den Menschen formen; es sind die
Menschen - Gruppen, Individuen, Ge-
meinschaften -, die Rituale ausarbeiten,
die die Welt gestalten, die ihr und den
Menschen, die sie bewohnen, Sinn ver-
leihen.

Literatur

Bauman, Z. (2000): Liquid Modernity. Cambrid-
ge: Polity Press.

Bauman, Z. (2001): Community. Seeking saf-
ety in an insecure world. Cambridge: Polity
Press.

Bell, C. (2009): Ritual theory, ritual practice. Ox-
ford: Oxford University Press.

Bell, C. (2009b): Ritual. Perspectives and di-
mensions. Oxford: Oxford University Press.
Bromberger, C. (2012 [1995]): Le Match de foot-
ball. Ethnologie d’une passion partisane a
Marseille, Naples et Turin. Paris: Editions de

la MSH.

Collins, R. (2004): Interaction ritual chains.

Princeton; Oxford:Princeton University Press.

Durkheim, E. (1912 [2008]): Les formes élémen-
taires de lavie religieuse. Paris: PUF.

Eliade, M. (1965): Le sacré et le profane. Paris:
Gallimard.

Fellous, M. (2001): A la recherche de nouveaux
rites: Rites de passage et modernité avan-
cée. Paris: U'Harmattan.

Gamba, F. (2012): La perfomance dell'immagine.

In: V. Giordano/P. Panarese/M. Farci (Hrsg.),
Oltre il senso del limite. Roma: Carocci.

Gamba, F. (2016): La personnalisation
numérique de nouveaux rituels funéraires.
In: D. Jeffrey/A. Cardita (Hrsg.), La fabrication
de rites. Laval: Presses Universitaires de
Laval.

Gamba, F. (2016a): Mémoire et immortalité aux
temps du numérique. L'enjeu de nouveaux
rituels de commémoration. Paris: U'Harmat-
tan.

Gamba, F./Cattacin, S./Aime, M. (2015): Riti di
passaggio. Biennale Democrazia. Torino.

SUCHTMAGAZIN——01/2020

Gamba, F./Cattacin, S./White, B. (2020): Créer
la ville. Rituels territorialisés d’inclusion des
différences. Montréal: Presses Universitaires
de Montréal. Im Druck.

Geertz, C. (1973).The Interpretation of Cultures.
New York: Basic Books.

Giddens, A. (1991): Modernity and self-identity.
Stanford: Stanford University Press.

Goffman, E. (1967): Interaction Ritual. New
York: Doubleday.

Goody, J. (1977): Against Ritual. Loosely struc-
tured thoughts on a loosely defined topic. In:
S. Falk Moore/B.G. Myerhoff (Hrsg.), Secular
ritual. Assen: Van Gorcum & C.

Grimes, R.L. (1994): The beginnings of ritual
studies. Columbia SC: University of South
Carolina Press.

Houseman, M. (2002): «Qu’est-ce qu’un rituel?»
L’Autre 3(33): 533-538.

Lardellier, P.(2005): Le nouveaux rites. Du ma-
riage gay aux oscars. Paris: Belin.

Le Breton, D. (1998): «La contamination du
sens.» Ethnologie francaise nouvelle série
28(1): 37-42.

Le Breton, D. (2002): Conduites a risque. Paris:
PUF.

Le Breton, D. (2015): Adolescence et conduites
arisque. Paris: Fabert.

Luckmann, T. (1967): The invisible religion. The
transformation of symbols in industrial soci-
ety. New York: Macmillan Co.

Martuccelli, D. (2006): Forgé par l'épreuve. Lin-
dividu dans la France contemporaine. Paris:
Armand Colin.

Rappaport, R.A. (1999): Ritual and religion in
the making of humanity. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Ricceur, P.(1991): Temps et récit Ill. Paris: Seuil.

Riviére, C. (1995): Les rites profanes. Paris:
PU.F.

Rosa, H. (2013): Beschleunigung und Ent-
fremdung: Entwurf einer kritischen Theorie
spatmoderner Zeitlichkeit. Berlin: Suhrkamp
Verlag.

Schechner, R. (2006): Performance studies: An
introduction. London: Routledge

Segalen, M. (1998): Rites et rituels contempo-
rains. Paris: Editions Nathan.

Sennett, R. (2012): Together. The rituals, pleasu-
res and politics of cooperation. New Haven &
London: Yale University Press.

Turner, V. (1979): Frame, flow and reflection. Ri-
tual and drama as public liminality. Japanese
Journal of Religiuos Studies 6(4): 465-499.

van Gennep, A. (1909): Rites de passages. Paris:
Dunod.

Stewart, P.J./Strathern, A. (2010): Ritual. Ash-
gate Publishing Limited.

Endnoten

' Dieser Text baut teilweise auf Uberlegungen
aus dem laufenden Forschungsprojekt UNIC
auf (finanziert vom Schweizerischen Natio-

11

2

nalfonds, Projektnummer: 190051).

Fir van Gennep hat jedes Ubergangsritual
drei Phasen, die in einer notwendigen Abfol-
ge stehen: die Trennungsphase, die Schwel-
lenphase und die Angliederungsphase.
Diese Analyse beruht auf einer Debatte, die
Fiorenza Gamba, Sandro Cattacin und Marco
Aime auf der 4. Biennale Democrazia in Turin
im Jahr 2015 fiihrten.

Das Ritual beruht auf der Produktion eines
Quilts, der aus verschiedenen Stoffen be-
steht, die auf verschiedene Weisen zu einem
Quadrat zusammengefiihrt werden und

die komplexe Identitét jeder verstorbenen
Person darstellen. Die verschiedenen Quilts
wurden in rituellen 6ffentlichen Zeremonien
zusammengefihrt.

Ahnlich finden sich bei Danilo Martucelli
Uberlegungen zu den «Priifungen des Le-
bens», die sich vermehren und Menschen
vor standige Neudefinitionen ihrer Werte und
Lebensplanen fiihren (Martucelli 2006).

Auf Deutsch: «nicht zyklisch, sondern in-
termittierend, oft zu Zeiten und an Orten,
die der Freizeitsphére zugeordnet sind.
Liminoide Phanomene entwickeln sich, im
Gegensatz zu den liminalen Phanomenen,
eher abseits zentraler politischer und wirt-
schaftlicher Prozesse, an den Randern, in
den Zwischenrdaumen, an den Schnittstellen
von zentralen und Dienstleistungsinstitutio-
nen - sie sind plural, fragmentarisch [...] und
haben oft experimentellen Charakter».
Mircea Eliade beschreibt den Raum, der den
Ritualen gewidmet ist, den heiligen Raum,
als einen nicht homogenen, d. h.von den
taglichen Aktivitaten getrennten Raum. Im
Gegensatz dazu finden zeitgendssische Ritu-
ale sehr haufig in einem Raum statt, den wir
als homogen definieren kénnen. Das bedeu-
tet auch, dass jeder Raum zu einem heiligen
Raum werden kann, zu einem Raum, in dem
Rituale durchgefiihrt werden kdnnen (vgl.
Eliade 1965; Gamba et al. 2020).

Auf Deutsch: «Als Ritualisierung erweist sich
das Handlungsritual als eine besondere kul-
turelle Strategie der Differenzierung, die mit
bestimmten sozialen Wirkungen verbunden
und in einem spezifischen Zusammenspiel
zwischen einem sozialisierten Kérper und
der von ihm strukturierten Umwelt verwur-
zeltist».

Auf Deutsch: «ein komplexes soziokulturel-
les Medium, das sich (unterschiedlich) aus
Traditionen, Anforderungen und personlichen
Ausdriicken zusammensetzt; [...] es wird ver-
standen, dass es in der Lage ist, eine Vielzahl
von Rollen zu spielen und eine reiche Dichte
der Botschaften und iberdeterminierten
Haltungen zu vermitteln».



	Rituale : vom sozialen Klebstoff zur personalisierten und geteilten Erfindung von Sinn

