Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 45 (2019)

Heft: 4

Artikel: Von Gottern, Genetik und Ubermenschen
Autor: Berthel, Toni / Gallego, Silvia / Krebs, Marcel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-865668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-865668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GENETIK

\_(on Gottern, Genetik und
Ubermenschen

2019-4
Jg. 45
S.17-20

Nachdem der Mensch an verschiedenste, nur indirekt zugéngliche, ja gar gott-
liche Letztinstanzen geglaubt hat, riickt mit dem Homo genomicus nun das
neueste dieser Modelle ins Zentrum der Gesellschaft. Der Mensch erscheint

darin entweder als weitgehend fremdbestimmt oder als Ubermensch, der fiir
alles selbstverantwortlich ist — beides zum Preis seiner Freiheit. Damit wir frei
bleiben, miissen wir auch im Zeitalter der Genetik politisch denken. Ein Essay.

TONI BERTHEL

Psychiater und Psychotherapeut FMH, SSAM-SAPP. Prasident Eidg. Kommission fiir Suchtfragen EKSF,

toni.berthel@bluewin.ch

SILVIA GALLEGO

Leitende Stabsmitarbeiterin, Prozess- und Projektmanagerin Arztliche Direktion, Integrierte Psychiatrie Winterthur —
Ziircher Unterland, Politologin lic.phil. und freischaffende Autorin, silvia.gallego@ipw.zh.ch.

MARCEL KREBS

Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fir Soziale Arbeit und Gesundheit ISAGE, Hochschule fir Soziale Arbeit FHNW,
Riggenbachstrasse 16, CH-4600 Olten. Wissenschaftlicher Mitarbeiter bei Infodrog, Redaktionsleiter SuchtMagazin und

Infoset, marcel.krebs@fhnw.ch, www.fhnw.ch/de/personen/marcel-krebs

«Der zweite anthropologische Hauptsatz
besagt, dass der Mensch ein freies geisti-
ges Lebewesen ist. Das bedeutet, dass wir
Menschen uns dadurch verdndern konnen,
dass wir unser Menschenbild modifizieren.
Unsere geistige Fretheit besteht darin, dass
die menschliche Lebensform sich selber be-
stimmt. Wir definieren unser Menschsein
und entdecken dann auf dieser Basis mora-
lische Werte, an denen wir unser Handeln
orientieren.» (Gabriel 2018: 25).

Der Mensch in seinen
Orientierungen

Der Glaube an Instanzen, die das Han-
deln des Menschen bestimmen oder
ihm zumindest die Motive fiir sein Han-
deln liefern, zieht sich durch die ganze
Menschheitsgeschichte.

Homo religiosus

Zunichst entstand die Idee, dass Men-
schen gottlichen Weisungen folgen, sei
es in «Naturreligionen», in denen Gotter
oder auch in Tieren und Pflanzen be-
heimatete Ddmonen (Geister) fiir das
natiirliche und gemeinschaftliche Ge-
schehen verantwortlich sind, oder in
monotheistischen Religionen, in denen
ein allmédchtiger Gott aus dem Jenseits

auf direkte oder indirekte Weise zu er-
kennen gibt, wie ein gelingendes Leben
auszusehen hat. Der «<moderne» Mensch
mag sich {iber eine solche Besessenheit
und damit {iber den Homo religiosus lus-
tig machen. Aber das Lachen wird ihm
schnell vergehen, denn wir finden diese
Idee der Delegation an eine angeblich
ibergeordnete Letztinstanz in den blii-
hendsten Formen wieder - bis heute.

Homo psychoanalyticus und Homo
sociologicus

Prominent ersetzt wird die «Hand Got-
tes» durch die vermeintlich sékulare
Figur des «Unbewussten» bei Sigmund
Freud. Das Unbewusste als das Unbeob-
achtbare schlechthin wird bei ihm zur
eigentlichen und v. a. unzugédnglichen
Macht (vgl. Fuchs 2001: 28; 1998: 32f.):
«Das Unbewusste ist das eigentlich reale
Psychische, uns nach seiner inneren
Natur so unbekannt wie das Reale der
Aussenwelt und uns durch die Daten des
Bewusstseins ebenso unvollstindig gege-
ben wie die Aussenwelt durch die Anga-
ben unserer Sinnesorgane» (Freud 2015:
580). Es leitet das Bewusstsein an und
gibt ihm vor, was es zu sehen hat. Das
Bewusstsein ist mit anderen Worten nur

17

ein Teil der Psyche, das Unbewusste je-
doch der andere und weitaus méchtigere.
Der Homo psychoanalyticus wird nicht nur
von seinem Unbewussten beherrscht,
das Unbewusste ist ihm ebensowenig
zugdnglich wie dem Homo religiosus das
Gottliche. Daraus resultiert, dass wir

im sozialen Miteinander damit rechnen
miissen, dass unser Gegeniiber unser
Verhalten nicht unbedingt als Resultat
unseres bewussten Willens, sondern als
Ausdruck einer uns verborgenen Kraft
betrachtet, die uns auf beinah unerklir-
liche Weise antreibt, ohne uns selbst
bewusst zu sein: Die sogenannten un-
bewussten Motive unseres Handelns, die
unsere «Individualitit», so Peter Fuchs
mit Bezug auf Freud, mit einer «Nicht-
kontrollierbarkeit» verkniipfen (Fuchs
1998: 224).

Ahnlich - aber unter anderen Vor-
zeichen - kénnte man nun auf Karl
Marx Bezug nehmen. Das Sein des Homo
sociologicus wird hier durch seine Klas-
senzugehorigkeit und damit durch seine
gesellschaftliche Einbettung festgelegt
und bestimmt. Diese kann, wie die von
Marx eingefiihrte Unterscheidung von
«Klasse fiir sich» und «Klasse an sich»
deutlich macht, auch durch ein «Klas-



senunbewusstsein» geprégt sein — an
die Stelle des Klassenbewusstseins tritt
ein Klassenhabitus (vgl. mit Bezug auf
Bourdieu, Eder 1989: 16f., 20ff.). Als In-
dikator fiir einen Klassenhabitus reicht
bereits das «Haben einer Meinung iiber
das Gute, Schone und Richtige» aus
(ebd.: 16), bspw. iiber den Konsum be-
stimmter Substanzen. Diese Meinungen
und Praktiken sind kein Resultat indivi-
dueller Entscheidungen und Priferen-
zen, sondern Ausdruck der Wirksamkeit
eines spezifischen Klassenhabitus. Die
Menschen miissen sich ihrer Klassen-
zugehdorigkeit nicht einmal bewusst sein,
um bestehende Klassenverhéltnisse zu
reproduzieren. Die Gesellschaft wird
(zumindest bei Marx) zur alleinigen Td-
terin, womit zugleich eine weitgehende
Entmiindigung ihrer Mitglieder einher-
geht.

Homo genomicus und

Homo algorithmus

Und nun also die neuste Variante der
Fremdkontrolle: Der Homo genomicus.
Auch hier handelt es sich um ein sozia-
les Konstrukt (!) zur Beschreibung des
Menschen. Nun erscheint er als das Re-
sultat seiner Gene. Verhalten, Gefiihle,
Gesundheit - alles in der DNA fixiert.
Und auch hier gilt: Die genetischen
Grundlagen des Handelns bleiben dem
Menschen weitgehend unbewusst und
lassen sich bestenfalls indirekt tiber das
Verhalten, das Extrapolieren unserer
Handlungen und damit einhergehende
Riickschliisse auf die Personlichkeit, re-
konstruieren.

Der grossere Bruder des Homo geno-
micus ist unschwer im Homo algorithmus
auszumachen. Beiden ist gemeinsam,
dass das Verhalten des Menschen {iber
Algorithmen errechnet wird. Ersterer
verkniipft tiber komplexe Algorithmen
genetische Merkmale mit Zielvariablen,
also z. B. der Risikobereitschaft, wihrend
letzterer alle moglichen Varianten von
Algorithmen zur Hilfe nimmt (Google,
Facebook, Genetik usw.) und miteinan-
der verkniipft, um menschliches Verhal-
ten vorauszusagen.

ODb mittels Religion (Gott), Gesell-
schaft (Klasse), Psyche (Unbewusste)
oder DNA (Gene): Wird einer der disku-
tierten Homo-Varianten zur Letztinstanz

GENETIK

menschlichen Verhaltens erhoben, bleibt
der Mensch Spielball weitgehend unbe-
einflussbarer und unbewusster Méchte.
Diese Idee eines selbstbestimmten Ichs
oder eines Subjekts findet in keinem die-
ser Modelle seinen Platz. Sind wir aus-
geliefert und damit Opfer dieser Méchte?
Ist alles, was wir sind und werden kon-
nen, determiniert? Ist das Subjekt eine
Tllusion, seine Freiheit dahin? Wollen wir
dies? Und wenn nicht: Was tritt an die
Stelle dieser Varianten?

Homo superior und

Homo oeconomicus

Philosophen beschiftigen sich seit
Jahrtausenden mit solchen Fragen. Sie
suchen Moglichkeiten, Freiheit zu defi-
nieren und setzten dabei zunichst auf
eines: Die Vernunft des Individuums.
War im frithen Christentum Vernunft
nur in Bezug auf Gott (sprich: Fremd-
kontrolle) mdglich (Clemens von Ale-
xandrien, vgl. dazu Foucault 2019: 32),
definierte Immanuel Kant (vgl. 1784)
spéter den «Ausgang des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Unmiindig-
keit» und aus seinem «Unvermdgen,
sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen» als Aufkli-
rung: Der Mensch kann sich aus seinen
Ketten befreien (Rousseau 1964: 347).
Friedrich Nietzsche schliesslich postu-
lierte im «Freigeist» die Geburt eines
«Ubermenschen», der sich nach dem
Tod Gottes die Welt ganz allein zu eigen
machen kann und in Perfektion eventu-
ell gar ewig wiederkehren kdnnte, also
unsterblich wiirde (vgl. Nietzsche 1982:
11; 1887: Ap. 125: 154). Dieser Homo su-
perior kann leicht als Grundlage sozial-
darwinistischer und eugenischer Ideen
verstanden werden, bildete aber auch
einen markanten Grundstein konstrukti-
vistischer Theorien: Der Mensch gebiert
sich selbst; seine Entscheidungen fillt
er, indem er dank seines Verstandes die
komplette Macht tiber sich selber ge-
winnt, in kompletter Autonomie. Zu den
Ubermensch-Interpretationen schreibt
Riidiger Safranski: «Der Ubermensch
(...) reprédsentiert einen hoheren bio-
logischen Typus (...).», er realisiert aber
auch «das Vollbild des Menschenmog-
lichen, und darum ist Nietzsches Uber-
mensch auch eine Antwort auf den Tod

18

Gottes» (Safranski 2000: 280f). Hand-
lungsleitend sind hier die Vernunft und
Freiheit des Individuums. Wo ein Wille
ist, wire demnach ein Weg und jeder sei-
nes Gliickes alleiniger Schmid.

So gesehen wire der Mensch zur
Freiheit verdammt (vgl. Sartre 2012),
und in diesem Fall «bringt diese Freiheit
auch die schwere Biirde totaler Ver-
antwortlichkeit» (Zizek 2015: 246). Das
hiesse: Jedes Leid ist aus eigener Kraft
vermeidbar und nicht nur wer leidet, ist
selber schuld, sondern auch, wer erfolg-
los ist. Krankheit, Schwiche, ungleiche
Chancen und existierende Machtverhilt-
nisse werden ausgeblendet.

In der Realitdt wird jeder Mensch
immer in bestehende Machtungleichge-
wichte und ein komplexes Bedingungs-
gefiige hineingeboren, die keinesfalls
allen die gleichen Chancen einrdumen.
Damit fdllt auch das Konstrukt eines
autarken Homo superior wie ein Karten-
haus zusammen. Aber auch die blosse
Delegation des Handelns an einen ratio-
nalen Akteur, z. B. im Sinne des Homo
oeconomicus, ist unbefriedigend. Die Idee
eines grundsdtzlich rationell denkenden
Menschen, der seinen eigenen Nutzen
mit moglichst wenig Aufwand zu maxi-
mieren versucht und dazu feststehende
Priferenzen besitzt, bleibt ebenfalls
unterkomplex. Was dem Homo superior
und dem Homo oeconomicus fehlt, sind
die Bindungen an Werte, institutionelle
Strukturen, die Prigung durch soziale
Erfahrungen (also Sozialisation und
Individuation), die Berticksichtigung
genetischer Einfliisse und die Moglich-
keit, auch altruistische Entscheidungen
zu fillen, die das Wohl anderer hoher
werten als das eigene. Vonnoten ist
ein komplexeres Modell menschlichen
Handelns. Ein Modell, welches quasi die
verschiedensten Homo-Varianten in sich
aufnehmen kann und miteinander in
Interaktion bringt.

Der bio-psycho-soziale Mensch
Gewiss werden die Vertreter der Ho-
mo-Formeln weder bestreiten, dass ihre
Modelle allesamt zu einfach sind, noch
davon liberzeugt sein, dass mit diesen
konkretes Handeln und menschliche
Entwicklung vollstidndig zu erkldren
und vorauszusagen sind, darunter auch



Phinomene wie Erfolg und Krankheit
(bspw. eine Sucht oder ein Burnout) als
Resultat verschiedener Ursachen. Natiir-
lich tragen Genetik, Unbewusstes, Be-
wusstes, Gesellschaft und vielleicht auch
die Religion einen (tatsdchlichen oder
imaginierten) Beitrag zur Bestimmung
menschlichen Handelns. Aber keine
dieser Instanzen tut dies exklusiv, keine
ist die alleinige Instanz und vermag
menschliches Handeln und Verhalten
ursdchlich und absolut zu begriinden,
um uns auf diese Weise zu blossen Voll-
zugsorganen zu degradieren — auch die
Genetik nicht. Menschliche Handlungen,
psychische und korperliche Zustédnde
sind vielmehr das Ergebnis einer kom-
plizierten Interaktion von Soma, Psyche
und Gesellschaft (vgl. z. B. Baecker 2014:
20); sie miissen in ihrer Entstehung und
Aufrechterhaltung - wie die Beitrdge im
letzten SuchtMagazin (3/2019) zeigen —
bio-psycho-sozial rekonstruiert werden.
Natiirlich weisen Menschen «von Ge-
burt an unterschiedliche Veranlagungen
auf, die [...] massgeblich die korperliche
Verfasstheit sowie psychische Merk-
male und Prozesse beeinflussen. Diese
wiederum beeinflussen menschliches
Verhalten sowie Erfolge und Misserfolge
im Leben», so Martin Diewald, die aber
«keineswegs deterministisch» verstan-
den werden diirfen (Diewald 2010: 4; vgl.
ders. in dieser Ausgabe). Wir miissen
und diirfen also gliicklicherweise davon
ausgehen, dass wir uns einmischen kén-
nen, «indem Biographie, Entscheidung
und Bewusstsein eine Rolle spielen»
(Baecker 2014: 4). Wir lernen durch
Sozialisation in verschiedenste soziale
Kontexte auf Triebe, soziale Einfliisse
(Angebote, Zwinge usw.) und nicht zu-
letzt in Bezug auf unseren Korper reflek-
tiert zu reagieren und zu agieren. Unsere
Leistungen und damit «die Leistungen
des neuronalen Systems», so Dirk Bae-
cker, sind «aus seiner Einbettung in
kulturelle und soziale Kontexte, seiner
Verkdrperung im Organismus [d. h. im
Korper] und dessen Praxis sowie aus
seinen intellektuellen und affektiven
Aktivitdten heraus zu erkldren (ebd.:
40). Dabei kann das in verschiedenste
Kontexte eingebettete Denken wiederum
als Prozess und Entwicklung verstanden
werden: «Die Art und Weise, wie wir

SUCHTMAGAZIN 04/2019

denken, wird durch soziookonomische
Rahmenbedingungen geprigt, die sich

in Hochkulturen seit Jahrtausenden
entwickelt und stets veridndert haben.
So entsteht eine kiinstliche Intelligenz:
unser Geist» (Gabriel 2018: 20). Dieses
eingebettete Denken bildet die Basis un-
serer Entscheidungen und Entwicklung.
Innerhalb jeweils mehr oder weniger
stark determinierten bio-psycho-sozia-
len Einfliissen hat aber jeder Mensch die
Freiheit und die Chance, sich fiir unter-
schiedliche, ihm offene Lebensweisen zu
entscheiden. Uberlassen wir diese Ent-
scheidungen keiner alleinigen Letztins-
tanz - auch nicht der DNA, und sei dies
noch so verlockend.

Gene und Gerechtigkeit

Wenn bio-psycho-soziale Einfliisse unser
Handeln mitentscheiden, bringt es auch
nichts «genetische und soziale Prigun-
gen blockweise einander gegeniiberzu-
stellen», so Martin Diewald (2010: 5),
vielmehr stellten sich dann Fragen wie:
«Wie kann ich unter Zuhilfenahme so-
wohl genetischer als auch soziologischer
Informationen am besten erkldren, dass
ein Gen fiir Aggression das Ghettokind
ins Gefdngnis und den Spréssling aus
dem Herrenhaus in die Vorstandsetage
bringen kann?» (ebd., mit Bezug auf Dal-
ton Conley).

Im Hinblick auf die Wechselwirkun-
gen zwischen Genom und Umwelt legt
Diewald dar, dass in einer Gesellschaft,
in der die soziale Position sehr stark
iiber die individuellen M&glichkeiten
entscheidet, die genetische Determinie-
rung diesbeziiglich nur wenig Gewicht
hat (vgl. ebd.). In Gesellschaften aber,
wo die soziale Position nur wenig {iber
individuelle Entwicklungsmdglichkeiten
entscheidet, konnen genetische Voraus-
setzungen eine umfassende Wichtigkeit
erlangen. In einer Welt sozialer Segrega-
tion liegt dann der Gedanke nahe, dass
«ungleiche» oder der Gesellschaft als
«mangelhaft» erscheinende genetische
Dispositionen zu naturgegebenen Un-
gerechtigkeiten deklariert werden, die
es mit staatlichen Interventionen zu
beheben gilt, wie z. B. im Priventions-
programm PreVenture in Kanada (vgl.
Conrod et al. 2013), bei dem gezielte
Interventionen nach Risikogruppen

19

durchgefiihrt wurden (vgl. zur ethischen
Fragwiirdigkeit solcher Interventionen
den Beitrag von Wolf; historische Bei-
spiele diskutiert Hauss in ihrem Beitrag
in diesem Heft). Ubergeordnet zeigt Die-
wald aber auf, dass unter giinstigen ge-
sellschaftlichen Bedingungen genetische
Voraussetzungen wenig entscheidend
sind. Weitere Interdependenzen zwi-
schen Gen und Umwelt zeigt Diewald in
seinem Artikel in diesem Heft auf.

Die Frage angesichts dieser Gen-Um-
welt-Verquickung lautet hier darum
niemals, welche Gene uns letztlich de-
terminieren, sondern vielmehr: Wollen
wir, dass durch die Genetik determiniert
wird, was gerecht ist und iiber geneti-
sche Ausstattung Gerechtigkeit erzielen?
Oder wollen wir, dass die Festlegung
dessen, was wir als gerecht empfinden,
das Resultat gesellschaftlicher und
ethischer Reflektionen ist? Letzteres be-
deutet, die Politik und die ganze Gesell-
schaft in die Verantwortung zu nehmen,
da die Ermdglichung von Gerechtigkeit
an politische Diskurse und Entschei-
dungen gebunden ist und eine gesamt-
gesellschaftliche Interessensabwigung
notwendig ist.

Dazu wiederum béte die soziale
Ungleichheitsforschung zentrale An-
haltspunkte. Sie untersucht Ungleich-
heitsfaktoren wie sich Geld, Macht und
gesellschaftliches Ansehen, aber auch
der Genetik nahe Faktoren wie Her-
kunft, Intelligenz oder Verhaltensmuster
in Bezug auf individuelle Priferenzen
auswirken. Dabei wird verbreitet beob-
achtet, dass bereits vorhandene bzw. er-
langte Vorteile es tendenziell erleichtern,
weitere Vorteile zu erlangen (Diewald
2010: 14). Genetische Priadispositionen
spielen dabei eine wichtige Rolle; sind
allerdings auch hier als ein Faktor unter
vielen zu betrachten. Bedeutsam ist v. a.
die Beobachtung, dass sich Priferenzen
je nach Umfeld dndern. Diewald ver-
weist in diesem Zusammenhang auf die
wegweisende Arbeit von Amartya Sen
(1985). Sen erachtet nicht die Faktoren
Geld, Macht oder gesellschaftliches An-
sehen als vorrangig ungleichheitsrele-
vant, sondern vielmehr die Moglichkeit
der Teilhabe in Bezug auf verschiedene
Lebensbereiche, beispielsweise soziale
Integration und Unterstiitzung, politi-



sche Partizipation oder die Realisierung
von Lebensentwiirfen zwischen Familie,
Beruf und Freizeit. Sens Capabilities-An-
satz setzt jedoch nicht darauf, dass alle
das Gleiche bekommen, sondern darauf,
dass Menschen selbst am besten wissen,
worauf sie Wert legen wollen, um ein er-
fiilltes Leben zu fiihren. Dies bedeutet
aber auch, dass der gesellschaftliche
Raum vorhanden sein muss, damit sol-
che Fragen diskutiert werden kdnnen.
Welcher Zusammenhang zwischen
genetischen Ursachen und sozialen Pha-
nomenen auch immer hergestellt wird:
Die Gesellschaft tut gut daran, mensch-
liches Verhalten nicht letzturséchlich
genetisch determinert zu betrachten,
sondern sich politisch darauf zu kon-
zentrieren, den Menschen in seinem
bio-psycho-sozialen Sein ein gutes,
selbstbestimmtes Leben zu ermdglichen.
Gelingen kann dies nur dann, wenn ihm
dazu die notwendigen gesellschaftlichen
Zugangschancen strukturell und institu-
tionell zur Verfiigung gestellt werden.

Literatur

Baecker, D. (2014): Neurosoziologie. Ein Ver-
such. Berlin: Suhrkamp.

Conrod, P./O’Leary-Barrett, M./Newton, N./
Topper, L./Castellanos-Ryan, N./Mackie, C./
Girard, A. (2013): Effectiveness of a selecti-
ve, personality-targeted prevention program
for adolescent alcohol use and misuse: A
cluster randomized controlled trial. JAMA
Psychiatry 70(3): 334-342.

Diewald, M. (2010): Zur Bedeutung genetischer
Variation fiir die soziologische Ungleich-
heitsforschung. Zeitschrift fir Soziologie
39(1):4-21.

Eder, K. (1989): Klassentheorie als Gesell-
schaftstheorie. Bourdieus dreifache kultur-
theoretische Brechung der traditionellen
Klassentheorie. S. 15-43 in: K. Eder (Hrsg)),
Klassenlage, Lebensstil und kulturelle
Praxis: Theoretische und empirische Bei-
trage zur Auseinandersetzung mit Pierre
Bourdieus Klassentheorie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Foucault, M. (2019): Die Gestandnisse des Flei-
sches. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Freud, S.(2015): Die Traumdeutung (Dreizehn-
te Auflage). Frankfurt am Main: S. Fischer
Verlag.

Fuchs, P.(1998): Das Unbewusste in Psycho-
analyse und Systemtheorie. Die Herrschaft
der Verlautbarung und die Erreichbarkeit
des Bewusstseins. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

20

Fuchs, P. (2001): Das Weltbildhaus und die Sie-
bensachen der Moderne sozialphilosophi-
sche Vorlesungen. Konstanz: UVK.

Gabriel, M. (2018): Der Sinn des Denkens. Ber-
lin: Ullstein.

Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was
ist Aufklarung? Berlinische Monatsschrift,
12:481- 494,

Nietzsche, F. (1982): Menschliches, Allzu-
menschliches — Ein Buch fir freie Geister,
Vorrede. Frankfurt: Insel.

Nietzsche, F. (1887): Die fréhliche Wissen-
schaft. Neue Ausgabe. Leipzig: E. W.
Fritzsch.

Rousseau, J.J. (1964): Du contrat social; ou,
principes du droit politique. S. 347-470 in:
Gesammelte Werke, Band Ill. Paris: Galli-
mard.

Safranski, R. (2000): Friedrich Nietzsche, Bio-
graphie seines Denkens. Miinchen: Hanser.

Sartre, J.-P. (2012): Der Existentialismus ist ein
Humanismus und andere philosophische
Essays 1943 - 1948. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Zizek, S. (2015): Wenn Gott existiert, ist alles
erlaubt. S. 235-246 in: T. Martin (Hrsg.), Das
Karamasow-Gesetz: Alles ist erlaubt. Berlin:
Matthes & Seitz.



	Von Göttern, Genetik und Übermenschen

