
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 45 (2019)

Heft: 4

Artikel: Von Göttern, Genetik und Übermenschen

Autor: Berthel, Toni / Gallego, Silvia / Krebs, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GENETIK

Von Göttern, Genetik und
Übermenschen

2019-4
Jg. 45
S. 17 - 20

Nachdem der Mensch an verschiedenste, nur indirekt zugängliche, ja gar gottliche

Letztinstanzen geglaubt hat, rückt mit dem Homo genomicus nun das
neueste dieser Modelle ins Zentrum der Gesellschaft. Der Mensch erscheint
darin entweder als weitgehend fremdbestimmt oder als Übermensch, der für
alles selbstverantwortlich ist - beides zum Preis seiner Freiheit. Damit wir frei
bleiben, müssen wir auch im Zeitalter der Genetik politisch denken. Ein Essay.

TONI BERTHEL

Psychiater und Psychotherapeut FMH, SSAM-SAPP. Präsident Eidg. Kommission für Suchtfragen EKSF,

toni.berthel@bluewin.ch

SILVIA GALLEGO

Leitende Stabsmitarbeiterin, Prozess- und Projektmanagerin Ärztliche Direktion, Integrierte Psychiatrie Winterthur -
Zürcher Unterland, Politologin lic.phil. und freischaffende Autorin, Silvia.gallego@ipw.zh.ch.

MARCEL KREBS

Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Soziale Arbeit und Gesundheit ISAGE, Hochschule für Soziale Arbeit FHNW,

Riggenbachstrasse 16, CH-4600 Ölten. Wissenschaftlicher Mitarbeiter bei Infodrog, Redaktionsleiter SuchtMagazin und

Infoset, marcel.krebs@fhnw.ch, www.fhnw.ch/de/personen/marcel-krebs

«Der zweite anthropologische Hauptsatz
besagt, dass der Mensch ein freies geistiges

Lebewesen ist. Das bedeutet, dass wir
Menschen uns dadurch verändern können,

dass wir unser Menschenbild modifizieren.
Unsere geistige Freiheit besteht darin, dass

die menschliche Lebensform sich selber

bestimmt. Wir definieren unser Menschsein

und entdecken dann auf dieser Basis moralische

Werte, an denen wir unser Handeln

orientieren.» (Gabriel 2018: 25).

Der Mensch in seinen
Orientierungen
Der Glaube an Instanzen, die das Handeln

des Menschen bestimmen oder
ihm zumindest die Motive für sein Handeln

liefern, zieht sich durch die ganze
Menschheitsgeschichte.

Homo religiosus
Zunächst entstand die Idee, dass

Menschen göttlichen Weisungen folgen, sei

es in «Naturreligionen», in denen Götter
oder auch in Tieren und Pflanzen
beheimatete Dämonen (Geister) für das

natürliche und gemeinschaftliche
Geschehen verantwortlich sind, oder in
monotheistischen Religionen, in denen

ein allmächtiger Gott aus dem Jenseits

auf direkte oder indirekte Weise zu
erkennen gibt, wie ein gelingendes Leben

auszusehen hat. Der «moderne» Mensch

mag sich über eine solche Besessenheit

und damit über den Homo religiosus lustig

machen. Aber das Lachen wird ihm
schnell vergehen, denn wir finden diese

Idee der Delegation an eine angeblich
übergeordnete Letztinstanz in den
blühendsten Formen wieder - bis heute.

Homo psychoanalyticus und Homo

sociologicus
Prominent ersetzt wird die «Hand Gottes»

durch die vermeintlich säkulare

Figur des «Unbewussten» bei Sigmund
Freud. Das Unbewusste als das Unbeobachtbare

schlechthin wird bei ihm zur
eigentlichen und v. a. unzugänglichen
Macht (vgl. Fuchs 2001: 28; 1998: 32f.):
«Das Unbewusste ist das eigentlich reale

Psychische, uns nach seiner inneren
Natur so unbekannt wie das Reale der

Aussenwelt und uns durch die Daten des

Bewusstseins ebenso unvollständig gegeben

wie die Aussenwelt durch die Angaben

unserer Sinnesorgane» (Freud 2015:

580). Es leitet das Bewusstsein an und

gibt ihm vor, was es zu sehen hat. Das

Bewusstsein ist mit anderen Worten nur

ein Teil der Psyche, das Unbewusste
jedoch der andere und weitaus mächtigere.
Der Homo psychoanalyticus wird nicht nur
von seinem Unbewussten beherrscht,
das Unbewusste ist ihm ebensowenig

zugänglich wie dem Homo religiosus das

Göttliche. Daraus resultiert, dass wir
im sozialen Miteinander damit rechnen

müssen, dass unser Gegenüber unser
Verhalten nicht unbedingt als Resultat

unseres bewussten Willens, sondern als

Ausdruck einer uns verborgenen Kraft
betrachtet, die uns auf beinah unerklärliche

Weise antreibt, ohne uns selbst

bewusst zu sein: Die sogenannten
unbewussten Motive unseres Handelns, die

unsere «Individualität», so Peter Fuchs

mit Bezug auf Freud, mit einer «Nicht-
kontrollierbarkeit» verknüpfen (Fuchs
1998: 224).

Ähnlich - aber unter anderen
Vorzeichen - könnte man nun auf Karl

Marx Bezug nehmen. Das Sein des Homo

sociologicus wird hier durch seine

Klassenzugehörigkeit und damit durch seine

gesellschaftliche Einbettung festgelegt
und bestimmt. Diese kann, wie die von
Marx eingeführte Unterscheidung von
«Klasse für sich» und «Klasse an sich»

deutlich macht, auch durch ein «Klas-

17



GENETIK

senunbewusstsein» geprägt sein - an

die Stelle des Klassenbewusstseins tritt
ein Klassenhabitus (vgl. mit Bezug auf
Bourdieu, Eder 1989: i6f., 29fr.). Als
Indikator für einen Klassenhabitus reicht
bereits das «Haben einer Meinung über
das Gute, Schöne und Richtige» aus

(ebd.: 16), bspw. über den Konsum
bestimmter Substanzen. Diese Meinungen
und Praktiken sind kein Resultat
individueller Entscheidungen und Präferenzen,

sondern Ausdruck der Wirksamkeit
eines spezifischen Klassenhabitus. Die

Menschen müssen sich ihrer
Klassenzugehörigkeit nicht einmal bewusst sein,

um bestehende Klassenverhältnisse zu

reproduzieren. Die Gesellschaft wird
(zumindest bei Marx) zur alleinigen
Täterin, womit zugleich eine weitgehende
Entmündigung ihrer Mitglieder einhergeht.

Homo genomicus und
Homo algorithmus
Und nun also die neuste Variante der

Fremdkontrolle: Der Homo genomicus.
Auch hier handelt es sich um ein soziales

Konstrukt zur Beschreibung des

Menschen. Nun erscheint er als das

Resultat seiner Gene. Verhalten, Gefühle,
Gesundheit - alles in der DNA fixiert.
Und auch hier gilt: Die genetischen
Grundlagen des Handelns bleiben dem

Menschen weitgehend unbewusst und
lassen sich bestenfalls indirekt über das

Verhalten, das Extrapolieren unserer
Handlungen und damit einhergehende
Rückschlüsse auf die Persönlichkeit,
rekonstruieren.

Der grössere Bruder des Homo
genomicus ist unschwer im Homo algorithmus
auszumachen. Beiden ist gemeinsam,
dass das Verhalten des Menschen über

Algorithmen errechnet wird. Ersterer

verknüpft über komplexe Algorithmen
genetische Merkmale mit Zielvariablen,
also z. B. der Risikobereitschaft, während
letzterer alle möglichen Varianten von
Algorithmen zur Hilfe nimmt (Google,
Facebook, Genetik usw.) und miteinander

verknüpft, um menschliches Verhalten

vorauszusagen.
Ob mittels Religion (Gott), Gesellschaft

(Klasse), Psyche (Unbewusste)
oder DNA (Gene): Wird einer der
diskutierten Homo-Varianten zur Letztinstanz

menschlichen Verhaltens erhoben, bleibt
der Mensch Spielball weitgehend unbe-

einflussbarer und unbewusster Mächte.
Diese Idee eines selbstbestimmten Ichs

oder eines Subjekts findet in keinem dieser

Modelle seinen Platz. Sind wir
ausgeliefert und damit Opfer dieser Mächte?

Ist alles, was wir sind und werden können,

determiniert? Ist das Subjekt eine

Illusion, seine Freiheit dahin? Wollen wir
dies? Und wenn nicht: Was tritt an die

Stelle dieser Varianten?

Homo superior und
Homo oeconomicus
Philosophen beschäftigen sich seit
Jahrtausenden mit solchen Fragen. Sie

suchen Möglichkeiten, Freiheit zu
definieren und setzten dabei zunächst auf
eines: Die Vernunft des Individuums.
War im frühen Christentum Vernunft

nur in Bezug auf Gott (sprich:
Fremdkontrolle) möglich (Clemens von
Alexandrien, vgl. dazu Foucault 2019: 32),
definierte Immanuel Kant (vgl. 1784)

später den «Ausgang des Menschen aus

seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit»

und aus seinem «Unvermögen,
sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen» als Aufklärung:

Der Mensch kann sich aus seinen

Ketten befreien (Rousseau 1964: 347).

Friedrich Nietzsche schliesslich postulierte

im «Freigeist» die Geburt eines

«Übermenschen», der sich nach dem

Tod Gottes die Welt ganz allein zu eigen
machen kann und in Perfektion eventuell

gar ewig wiederkehren könnte, also

unsterblich würde (vgl. Nietzsche 1982:

11; 1887: Ap. 125:154). Dieser Homo
superior kann leicht als Grundlage
sozialdarwinistischer und eugenischer Ideen
verstanden werden, bildete aber auch

einen markanten Grundstein konstruktivistischer

Theorien: Der Mensch gebiert
sich selbst; seine Entscheidungen fällt
er, indem er dank seines Verstandes die

komplette Macht über sich selber

gewinnt, in kompletter Autonomie. Zu den

Übermensch-Interpretationen schreibt

Rüdiger Safranski: «Der Übermensch

repräsentiert einen höheren

biologischen Typus (...).», er realisiert aber

auch «das Vollbild des Menschenmöglichen,

und darum ist Nietzsches
Übermensch auch eine Antwort auf den Tod

Gottes» (Safranski 2000: 28of).
Handlungsleitend sind hier die Vernunft und
Freiheit des Individuums. Wo ein Wille
ist, wäre demnach ein Weg und jeder seines

Glückes alleiniger Schmid.
So gesehen wäre der Mensch zur

Freiheit verdammt (vgl. Sartre 2012),
und in diesem Fall «bringt diese Freiheit
auch die schwere Bürde totaler
Verantwortlichkeit» (Zizek 2015: 246). Das

hiesse: Jedes Leid ist aus eigener Kraft
vermeidbar und nicht nur wer leidet, ist
selber schuld, sondern auch, wer erfolglos

ist. Krankheit, Schwäche, ungleiche
Chancen und existierende Machtverhältnisse

werden ausgeblendet.
In der Realität wird jeder Mensch

immer in bestehende Machtungleichgewichte

und ein komplexes Bedingungs-

gefüge hineingeboren, die keinesfalls
allen die gleichen Chancen einräumen.
Damit fällt auch das Konstrukt eines

autarken Homo superior wie ein Kartenhaus

zusammen. Aber auch die blosse

Delegation des Handelns an einen
rationalen Akteur, z. B. im Sinne des Homo

oeconomicus, ist unbefriedigend. Die Idee

eines grundsätzlich rationell denkenden

Menschen, der seinen eigenen Nutzen
mit möglichst wenig Aufwand zu maxi-
mieren versucht und dazu feststehende
Präferenzen besitzt, bleibt ebenfalls

unterkomplex. Was dem Homo superior
und dem Homo oeconomicus fehlt, sind
die Bindungen an Werte, institutionelle
Strukturen, die Prägung durch soziale

Erfahrungen (also Sozialisation und

Individuation), die Berücksichtigung
genetischer Einflüsse und die Möglichkeit,

auch altruistische Entscheidungen
zu fällen, die das Wohl anderer höher

werten als das eigene. Vonnöten ist
ein komplexeres Modell menschlichen
Handelns. Ein Modell, welches quasi die

verschiedensten Homo-Varianten in sich

aufnehmen kann und miteinander in
Interaktion bringt.

Der bio-psycho-soziale Mensch
Gewiss werden die Vertreter der Ho-
mo-Formeln weder bestreiten, dass ihre
Modelle allesamt zu einfach sind, noch
davon überzeugt sein, dass mit diesen

konkretes Handeln und menschliche

Entwicklung vollständig zu erklären
und vorauszusagen sind, darunter auch

18



SUCHTMAGAZIN 04/2019

Phänomene wie Erfolg und Krankheit

(bspw. eine Sucht oder ein Burnout) als

Resultat verschiedener Ursachen. Natürlich

tragen Genetik, Unbewusstes, Be-

wusstes, Gesellschaft und vielleicht auch

die Religion einen (tatsächlichen oder

imaginierten) Beitrag zur Bestimmung
menschlichen Handelns. Aber keine
dieser Instanzen tut dies exklusiv, keine

ist die alleinige Instanz und vermag
menschliches Handeln und Verhalten
ursächlich und absolut zu begründen,

um uns auf diese Weise zu blossen

Vollzugsorganen zu degradieren - auch die

Genetik nicht. Menschliche Handlungen,
psychische und körperliche Zustände

sind vielmehr das Ergebnis einer
komplizierten Interaktion von Sorna, Psyche
und Gesellschaft (vgl. z. B. Baecker 2014:

20); sie müssen in ihrer Entstehung und

Aufrechterhaltung - wie die Beiträge im
letzten SuchtMagazin (3/2019) zeigen -
bio-psycho-sozial rekonstruiert werden.

Natürlich weisen Menschen «von
Geburt an unterschiedliche Veranlagungen
auf, die [...] massgeblich die körperliche
Verfasstheit sowie psychische Merkmale

und Prozesse beeinflussen. Diese

wiederum beeinflussen menschliches
Verhalten sowie Erfolge und Misserfolge
im Leben», so Martin Diewald, die aber

«keineswegs deterministisch» verstanden

werden dürfen (Diewald 2010: 4; vgl.
ders. in dieser Ausgabe). Wir müssen

und dürfen also glücklicherweise davon

ausgehen, dass wir uns einmischen können,

«indem Biographie, Entscheidung
und Bewusstsein eine Rolle spielen»
(Baecker 2014: 4). Wir lernen durch
Sozialisation in verschiedenste soziale

Kontexte auf Triebe, soziale Einflüsse

(Angebote, Zwänge usw.) und nicht
zuletzt in Bezug auf unseren Körper reflektiert

zu reagieren und zu agieren. Unsere

Leistungen und damit «die Leistungen
des neuronalen Systems», so Dirk
Baecker, sind «aus seiner Einbettung in
kulturelle und soziale Kontexte, seiner

Verkörperung im Organismus [d. h. im

Körper] und dessen Praxis sowie aus

seinen intellektuellen und affektiven
Aktivitäten heraus zu erklären (ebd.:

40). Dabei kann das in verschiedenste

Kontexte eingebettete Denken wiederum
als Prozess und Entwicklung verstanden
werden: «Die Art und Weise, wie wir

denken, wird durch sozioökonomische

Rahmenbedingungen geprägt, die sich

in Hochkulturen seit Jahrtausenden

entwickelt und stets verändert haben.

So entsteht eine künstliche Intelligenz:
unser Geist» (Gabriel 2018: 20). Dieses

eingebettete Denken bildet die Basis

unserer Entscheidungen und Entwicklung.
Innerhalb jeweils mehr oder weniger
stark determinierten bio-psycho-sozia-
len Einflüssen hat aber jeder Mensch die

Freiheit und die Chance, sich für
unterschiedliche, ihm offene Lebensweisen zu
entscheiden. Überlassen wir diese

Entscheidungen keiner alleinigen Letztinstanz

- auch nicht der DNA, und sei dies

noch so verlockend.

Gene und Gerechtigkeit
Wenn bio-psycho-soziale Einflüsse unser
Handeln mitentscheiden, bringt es auch

nichts «genetische und soziale Prägungen

blockweise einander gegenüberzustellen»,

so Martin Diewald (2010: 5),
vielmehr stellten sich dann Fragen wie:
«Wie kann ich unter Zuhilfenahme
sowohl genetischer als auch soziologischer
Informationen am besten erklären, dass

ein Gen für Aggression das Ghettokind
ins Gefängnis und den Sprössling aus

dem Herrenhaus in die Vorstandsetage

bringen kann?» (ebd., mit Bezug auf Dal-

ton Conley).
Im Hinblick auf die Wechselwirkungen

zwischen Genom und Umwelt legt
Diewald dar, dass in einer Gesellschaft,
in der die soziale Position sehr stark
über die individuellen Möglichkeiten
entscheidet, die genetische Determinierung

diesbezüglich nur wenig Gewicht
hat (vgl. ebd.). In Gesellschaften aber,

wo die soziale Position nur wenig über
individuelle Entwicklungsmöglichkeiten
entscheidet, können genetische
Voraussetzungen eine umfassende Wichtigkeit
erlangen. In einer Welt sozialer Segregation

liegt dann der Gedanke nahe, dass

«ungleiche» oder der Gesellschaft als

«mangelhaft» erscheinende genetische

Dispositionen zu naturgegebenen
Ungerechtigkeiten deklariert werden, die

es mit staatlichen Interventionen zu
beheben gilt, wie z. B. im Präventionsprogramm

PreVenture in Kanada (vgl.
Conrod et al. 2013), bei dem gezielte
Interventionen nach Risikogruppen

durchgeführt wurden (vgl. zur ethischen

Fragwürdigkeit solcher Interventionen
den Beitrag von Wolf; historische
Beispiele diskutiert Hauss in ihrem Beitrag
in diesem Heft). Übergeordnet zeigt
Diewald aber auf, dass unter günstigen
gesellschaftlichen Bedingungen genetische

Voraussetzungen wenig entscheidend
sind. Weitere Interdependenzen
zwischen Gen und Umwelt zeigt Diewald in
seinem Artikel in diesem Heft auf.

Die Frage angesichts dieser

Gen-Umwelt-Verquickung lautet hier darum

niemals, welche Gene uns letztlich
determinieren, sondern vielmehr: Wollen
wir, dass durch die Genetik determiniert
wird, was gerecht ist und über genetische

Ausstattung Gerechtigkeit erzielen?

Oder wollen wir, dass die Festlegung
dessen, was wir als gerecht empfinden,
das Resultat gesellschaftlicher und
ethischer Reflektionen ist? Letzteres
bedeutet, die Politik und die ganze Gesellschaft

in die Verantwortung zu nehmen,
da die Ermöglichung von Gerechtigkeit
an politische Diskurse und Entscheidungen

gebunden ist und eine

gesamtgesellschaftliche Interessensabwägung

notwendig ist.

Dazu wiederum böte die soziale

Ungleichheitsforschung zentrale

Anhaltspunkte. Sie untersucht
Ungleichheitsfaktoren wie sich Geld, Macht und

gesellschaftliches Ansehen, aber auch

der Genetik nahe Faktoren wie
Herkunft, Intelligenz oder Verhaltensmuster
in Bezug auf individuelle Präferenzen
auswirken. Dabei wird verbreitet
beobachtet, dass bereits vorhandene bzw.

erlangte Vorteile es tendenziell erleichtern,
weitere Vorteile zu erlangen (Diewald
2010:14). Genetische Prädispositionen
spielen dabei eine wichtige Rolle; sind

allerdings auch hier als ein Faktor unter
vielen zu betrachten. Bedeutsam ist v. a.

die Beobachtung, dass sich Präferenzen

je nach Umfeld ändern. Diewald
verweist in diesem Zusammenhang auf die

wegweisende Arbeit von Amartya Sen

(1985). Sen erachtet nicht die Faktoren

Geld, Macht oder gesellschaftliches
Ansehen als vorrangig ungleichheitsrelevant,

sondern vielmehr die Möglichkeit
der Teilhabe in Bezug auf verschiedene

Lebensbereiche, beispielsweise soziale

Integration und Unterstützung, politi-

19



sehe Partizipation oder die Realisierung
von Lebensentwürfen zwischen Familie,
Beruf und Freizeit. Sens Capabilities-An-
satz setzt jedoch nicht darauf, dass alle

das Gleiche bekommen, sondern darauf,
dass Menschen selbst am besten wissen,
worauf sie Wert legen wollen, um ein
erfülltes Leben zu führen. Dies bedeutet
aber auch, dass der gesellschaftliche
Raum vorhanden sein muss, damit solche

Fragen diskutiert werden können.

Welcher Zusammenhang zwischen

genetischen Ursachen und sozialen

Phänomenen auch immer hergestellt wird:
Die Gesellschaft tut gut daran, menschliches

Verhalten nicht letztursächlich

genetisch determinert zu betrachten,
sondern sich politisch darauf zu
konzentrieren, den Menschen in seinem

bio-psycho-sozialen Sein ein gutes,
selbstbestimmtes Leben zu ermöglichen.
Gelingen kann dies nur dann, wenn ihm
dazu die notwendigen gesellschaftlichen
Zugangschancen strukturell und institutionell

zur Verfügung gestellt werden.

Literatur
Baecker, D. (2014): Neurosoziologie. Ein

Versuch. Berlin: Suhrkamp.
Conrad, P./O'Leary-Barrett, M./Newton, N./

Topper, L./Castellanos-Ryan, N./Mackie, C./
Girard, A. (2013): Effectiveness of a selective,

personality-targeted prevention program
for adolescent alcohol use and misuse: A

cluster randomized controlled trial. JAMA

Psychiatry 70(3): 334-342.
Diewald, M. (2010): Zur Bedeutung genetischer

Variation für die soziologische
Ungleichheitsforschung. Zeitschrift für Soziologie
39(1): 4-21.

Eder, K. (1989): Klassentheorie als
Gesellschaftstheorie. Bourdieus dreifache
kulturtheoretische Brechung der traditionellen
Klassentheorie. S. 15-43 in: K. Eder (Hrsg.),

Klassenlage, Lebensstil und kulturelle
Praxis:Theoretische und empirische
Beiträge zur Auseinandersetzung mit Pierre
Bourdieus Klassentheorie. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.
Foucault, M. (2019): Die Geständnisse des Flei¬

sches. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Freud, S. (2015): Die Traumdeutung (Dreizehnte

Auflage). Frankfurt am Main: S. Fischer
Verlag.

Fuchs, P. (1998): Das Unbewusste in Psychoanalyse

und Systemtheorie. Die Herrschaft
der Verlautbarung und die Erreichbarkeit
des Bewusstseins. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Fuchs, P. (2001): Das Weltbildhaus und die
Siebensachen der Moderne sozialphilosophische

Vorlesungen. Konstanz: UVK.

Gabriel, M. (2018): Der Sinn des Denkens. Berlin:

Ullstein.
Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was

ist Aufklärung? Berlinische Monatsschrift,
12:481-494.

Nietzsche, F. (1982): Menschliches,
Allzumenschliches - Ein Buch für freie Geister,
Vorrede. Frankfurt: Insel.

Nietzsche, F. (1887): Die fröhliche Wissenschaft.

Neue Ausgabe. Leipzig: E. W.

Fritzsch.
Rousseau, J.J. (1964): Du contrat social; ou,

principes du droit politique. S. 347-470 in:

Gesammelte Werke, Band III. Paris:
Gallimard.

Safranski, R. (2000): Friedrich Nietzsche,
Biographie seines Denkens. München: Hanser.

Sartre, J.-P. (2012): Der Existentialismus ist ein
Humanismus und andere philosophische
Essays 1943 - 1948. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Zizek, S. (2015): Wenn Gott existiert, ist alles
erlaubt. S. 235-246 in:T. Martin (Hrsg.), Das

Karamasow-Gesetz: Alles ist erlaubt. Berlin:
Matthes & Seitz.

20


	Von Göttern, Genetik und Übermenschen

