
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Vom Tabu zum Muss? : Das Thema "Lebensende" in der Psychiatrie

Autor: Reiter-Theil, Stella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER: STERBEN UND TOD

Vom Tabu zum Muss?
Das Thema «Lebensende»
in der Psychiatrie

Darf man bei psychisch kranken Patientinnen vom Ende der Therapiemöglichkeiten

oder von «Endstadium» sprechen oder bedeutet diese Sicht einen
Tabubruch? Soll man diese Themen aktiv aufgreifen? Auf Basis von Erfahrungen
aus der Ethikkonsultation wird argumentiert, dass und wann diese Themen
mit Patientinnen auch in der Psychiatrie zu besprechen sind. Ansatzpunkte
einer Vorsorgeplanung am Lebensende lassen sich auch in der Versorgung von
Menschen mit Abhängigkeitserkrankungen erkennen und nützen.

Stella Reiter-Theil
Prof. Dr., Dipl.-Psych., Leitung, Abteilung Klinische Ethik, Universitäre
Psychiatrische Kliniken, Wilhelm Klein-Str. 27, CH-4012 Basel, Schweiz,

+41 (0)61325 58 50, Stella.Reiter-Theil@upkbs.ch

Schlagwörter: Psychiatrie | Therapie | Ethik | Werte | Sterben | Tod |

Einschränkung aus Tradition?
Es ist erst wenige Jahrzehnte her, dass man in der

somatischen Medizin bei der Betreuung schwerstkranker Menschen

am Lebensende noch die Lehre vertTat, dass man den Betroffenen
nicht wahrheitsgemäss Auskunft darüber geben dürfe, wie es um
sie steht. Die ärztlich-ethische Tradition verpflichtete Ärzte und
Ärztinnen, einer kranken Person niemals die Hoffnung zu nehmen
und ihr daher auch nicht mitzuteilen, wenn man das Ende der

Behandlungsmöglichkeiten erreichte und ihr Lebensende näher
rückte; dies ist noch heute spürbar. So sprechen Behandelnde
Patientinnen im Endstadium eines Tumorleidens erst nach einigem
Zögern auf das nahende Lebensende an,1 statt sie frühzeitig auf
eine palliative Orientierung mit dem Eokus Lebensqualität statt
Lebensverlängerung vorzubereiten. Dabei ist die realistische
Einschätzung der Lage doch eine wichtige Voraussetzung dafür, dass
Kranke ihre letzten Dinge regeln können. Aus der Geriatrie werden
als Gründe für ein Vermeiden des Themas Sterben und Tod äussere
Hindernisse wie Mangel an Zeit und Raum, aber auch innere
Hemmungen berichtet, die es den Behandelnden schwer machten,
ein Gespräch mit betagten Patientinnen über Sterben und Tod

zu initiieren.2 Ein wichtiger Grund, Entscheidungen zur «palliativen

Therapiezieländerung» (von einem kurativen hin zum palliativen

Ziel) und zur Beendigung lebenserhaltender Massnahmen
nicht (oder nicht rechtzeitig) zu treffen, wurde in der Intensivmedizin

identifiziert: Die Sorge, man könne etwas Verbotenes

tun, wenn man die Kranken zu früh «aufgebe», vermischt sich
mit irrtümlichen Annahmen über den rechtlichen und ethischen
Spielraum beim Behandlungsabbruch. So hegten befragte
Medizinerinnen beispielsweise die Sorge, die Beendigung einer begonnenen

lebenserhaltenden Massnahme sei gleichbedeutend mit
der - verbotenen - Tötung des Patienten.3 Es deutet demnach
einiges darauf hin, dass das Thema in der somatischen Medizin
lange tabuisiert wurde. Inzwischen haben sich aber Wissen und
Akzeptanz verbreitet, dass eine palliative Therapiezieländerung,

einschliesslich der Entscheidungen für Therapieverzicht oder -be-

endigung, unter bestimmten Bedingungen richtig und sogar
geboten sein kann.4

Zur Situation in der Psychiatrie und bei
Abhängigkeitserkrankungen

Die Thematik Lebensende und «Palliative Care» stellt sich im
Kontext der psychiatrischen Patientenversorgung etwas anders
als in der somatischen Medizin dar; zudem bereitet sie spezifische
Schwierigkeiten. Bei körperlichen Erkrankungen, die zum Tode

führen, ist es leichter nachvollziehbar, wenn die
Behandlungsmöglichkeiten eine Grenze eTTeichen, da bei deTen Überschreitung

zusätzliche Therapieversuche nur Belastungen, aber keine

Verbesserung der Lage mehr bedeuten. Hier setzt die palliative
Betreuung ein, die vor allem die Lebensqualität verbessern soll,
indem auf körperliche und psychosoziale sowie spirituelle
Bedürfnisse der Patientinnen und Angehörigen eingegangen wird.
Menschen, die an psychischen Störungen leiden, haben keine im
eigentlichen Sinne zum Tode führende Krankheit, auch wenn ihr
Suizidrisiko unter Umständen erhöht ist. Auftretende Hoffnungslosigkeit

bei Patientinnen, Kooperationsprobleme in der Therapie
oder Rückfälle gehören - gerade im Bereich der Abhängigkeitserkrankungen

- zum Spektrum der Herausforderungen, mit denen

manprofessionell-therapeutischumzugehen hat. Ein «Aufgeben»
von Behandlungsoptionen, auch wenn diese bereits mehrfach
nicht gefruchtet haben und von der Patientin oder dem Patienten
abgelehnt werden, erscheint aus ärztlicher Sicht zunächst als
unannehmbar. Diese weit verbreitete Auffassung wurde erkennbar,
als die Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften

(SAMW) eine Empfehlung zu «Palliative Care» diskutierte,
die die Begleitung von Kranken am Lebensende stärken sollte:
Auf psychiatrischer Seite kamen Zweifel auf, ob «Palliative Care»

in der Psychiatrie überhaupt angebracht wäre. Die Tragen, ob

man bei psychisch kranken Patientinnen überhaupt vom Ende
der (psychiatrischen) Therapiemöglichkeiten oder einem
«Endstadium» sprechen darf oder ob das ein Tabubruch wäre, den man
vermeiden müsse, bleiben also zunächst offen. Ebenfalls offen ist
damit die Antwort auf die Frage: Soll man das Tabu überwinden
und diese Themen aktiv aufgreifen?

SuchtMagazin 2I2016 21



DOSSIER: STERBEN UND TOD

Mögliche Antworten
Ein Blick auf die ethischen und rechtlichen Grundlagen der

Patientinnenversorgung kann weiterhelfen. Heute wird unter
Medizinethik oft vor allem die «Autonomie» thematisiert. Diese ist
zwar keinesfalls die einzige Richtschnur, aber ein wichtiges Prinzip.5

Vollständig heisstes «Respektvorder Autonomie» - hier: des

Patienten oder der Patientin. Demnach sollen Behandelnde den

Patienten oder die Patientin informativ aufklären und auf dieser
Basis deren Einwilligung für Massnahmen (z.B. Diagnostik,
Therapie, Rehabilitation usw.) einholen. Urteilsfähige Patientinnen
haben somit das gesetzlich verankerte Recht auf informierte
Zustimmung (oder Ablehnung) und darauf, die für die anstehende

Entscheidung erforderlichen Auskünfte von den therapeutischen
Fachleuten zu erhalten. Aber auch Menschen mit eingeschränkter
Urteilsfähigkeit sollen in Entscheidungen einbezogen werden und
haben gewisse Möglichkeiten, Massnahmen zu verweigern. Somit

gilt die paternalistische, d.h. über den Kopf von Kranken hinweg
entscheidende Medizin als abgelöst. Behandelnde sind verpflichtet,

ein «Nein» von urteilsfähigen Patientinnen zu respektieren.
Nur mit sehr guten Gründen wie Selbst- oder Fremdgefährdung
darf ihr Wille übergangen werden. Dies gilt allgemein, und gerade
auch bei Entscheidungen am Lebensende.

Warum sollte diese Verpflichtung nicht auch bei psychiatrischen
Problemen gelten, etwa dann, wenn sich Patientinnen nach den

Erfahrungen mit ihrer Abhängigkeitserkrankung und bestimmten
Therapieverfahren therapeutischen Empfehlungen zunehmend
verschliessen oder die Kooperation ganz einstellen? Ein «Weiter

so», mag ihnen sinnlos erscheinen; sie mögen den Konsum von
Drogen auf der Strasse einem institutionalisierten Dasein mit
strikten Regeln vorziehen, den «goldenen Schuss» herbeisehnen.
Ob man ein solches «Nein» auch bei psychiatrischen Patientinnen
zu respektieren hat, hängt davon ab, ob die betreffende Person zu

einer Willensbildung und zur Auswertung von relevanter
Information in der Lage ist - streng genommen: ob sie urteilsfähig ist
oder vor sich selbst geschützt werden müsste. Dies zu beurteilen,

fällt oft schwer, obwohl es Instrumente zur Feststellung der

Urteils(un)fähigkeit gibt.5 In diese Beurteilung greifen subjektive
Wertvorstellungen und Vorurteile auf Seiten der Behandelnden
ein,7 wie ein Leben sinnvoll zu leben sei, welche Art zu sterben
annehmbar wäre und wie viel Anpassung oder Disziplin von einem
Menschen erwartet werden kann. An dieser Stelle wird die
Verpflichtung für Behandelnde wirksam zu überprüfen sein, ob man
ehrlich bemüht ist, die Autonomie des Patienten, der Patientin zu
respektieren, ob man versucht, das Wohl - und auch die Risiken -
aus der Sicht der Betroffenen zu verstehen, oder ob man vielleicht
doch (paternalistisch) in Versuchung ist, eigene Vorstellungen
umzusetzen.
Vollständig umfassen die vier Prinzipien nach dem Ansatz der

renommierten, nordamerikanischen Bioethiker Tom Beauchamp
und James Childress8 neben dem Respekt vor der Autonomie auch
die Pflicht, Hilfe zu leisten, Schaden zu vermeiden und
Gerechtigkeitwalten zu lassen.9 Letzteres Prinzip bezieht sich beispielsweise

auf die Pflicht, benachteiligte Menschen nicht zu diskriminieren.

Dazu gehört u.a., dass man psychiatrischen Patientinnen,
die «unvernünftige» Wünsche verfolgen, nicht automatisch die

Urteilsfähigkeit absprechen oder Fremd- bzw. Selbstgefährdung
zuschreiben darf.

Illustration anhand von Fallbeispielen aus der
Ethikkonsultation10
Frau Wülnicht

Eine Patientin mit lange bestehendem Alkohol- und Drogen-
missbrauch befindet sich zum Entzug auf einer therapeutischen
Station. Ihre Kooperation lässt zu wünschen übrig; sie hält getrof-



fene Vereinbarungen nicht ein und provoziert ihre Entlassung. Im
Team wird kontrovers diskutiert, wie viel man hinnehmen solle,
ob/wann man Grenzen setzen dürfe, bei deren Überschreitung sie

tatsächlich entlassen würde. Oder soll man ihre Regelverstösse

- Patientin konsumiert z.B. entgegen den Regeln, verhält sich
aggressiv - tolerieren, damit sie nicht auf der Strasse landet? Darf
man sie mit den Risiken ihres Verhaltens konfrontieren und Druck
aufsetzen, um ihre Einsicht zu steigern?
Grundsätzlich folgt aus der Pflicht zum Respekt vor der Autonomie,

dass man auch Patientinnen, welche vorübergehend oder
auf Dauer nicht vollständig fähig sind, ihre Autonomie zu leben,
also Probleme haben, rationale Erwägungen oder vernünftige
Entscheidungen zu treffen und sich danach zu verhalten, immer
wieder auf diesem Weg unterstützt und auch durch Talsohlen

begleitet; damit folgt man zugleich den Prinzipien der Hilfeleistung

und der Schadensvermeidung. Das Erleben von Erfolglosigkeit

einerseits oder die Evidenz, dass die Patientin wirklich
etwas anderes will, können die Motivation eines Teams, diesen

Weg zu gehen, jedoch erschöpfen. In der Ethik ist es wichtig, die

Frage zu stellen, ob ein als richtig erkanntes Ziel auch erreichbar

ist: «Sollen impliziert Können», d.h. es kann moralisch nicht
gefordert werden, ein unerreichbares Ziel zu erreichen. Diese
Erkenntnis kann Entlastung bringen - allerdings mit folgender
Einschränkung: Nur dann, wenn zumutbare Anstrengungen auch
unternommen worden sind, kann man geltend machen, das Ziel
sei «nicht erreichbar». Diese Regel rechtfertigt also kein zu frühes
Resignieren.
Das Team muss daher die Unterscheidung treffen, ob es sich
bereits genügend für die Patientin eingesetzt hat und ob diese
den empfohlenen Weg einfach nicht gehen will oder ob es noch
nicht ausgeschöpfte Optionen gibt, ihr zu helfen. Einen
erfolgreichen Entzug gegen den Willen der Patientin wird man kaum
als erreichbares Ziel ansehen können. Ohne eine Bereitschaft der
Patientin zur Mitarbeit müsste man sich eher mit dem Vorrang
von Schadensbegrenzung - der Linderung von Leiden - befassen
und darauf verzichten, sie vom Wert der Abstinenz oder der
Therapie überhaupt zu überzeugen. Dies wäre eine Art «Palliative
Care». An dieser Stelle wird deutlich, dass die Begrifflichkeit der

palliativen Orientierung in jedem therapeutischen Bereich
eigenständig interpretiert werden muss und nicht einfach aus anderen

Gebieten, etwa der Tumormedizin, übernommen werden kann.

Herr Hand
Wenn ein polytoxikomaner Patient, der in der Ambulanz

regelmässig seine Substanzen bezieht, sich gegen ärztlichen Rat

weigert, die Abszesse an seinen Extremitäten medizinisch
versorgen zu lassen aus Angst, man könne - wie bereits geschehen

- gegen seinen Willen eine Gliedmasse amputieren, stehen die
Behandelnden vor einem Problem: Die Pflicht, Schaden (z.B. durch
eine Blutvergiftung) zu verhüten, lässt sich nicht ohne Weiteres
vereinbaren mit dem Respekt vor seiner Entscheidung, seinem
«Nein». Eine Möglichkeit, bei diesem Patienten Vertrauen
aufzubauen, dass «nichts gegen seinen Willen gemacht» werde, liegt
in der Abfassung einer Patientenverfügung (PV). Hier kann der
Patient festlegen, welchen Massnahmen er zustimmt und welche
er ablehnt, falls er sich einmal aktuell nicht äussern oder nicht
entscheidungsfähig sein könnte. Für die Geltung der PV ist die

Urteilsfähigkeit des Patienten erforderlich.
Eine erhebliche Schwierigkeit bestand jedoch darin, im Team

Akzeptanz dafür zu entwickeln, dass der Patient mittels PV über
sein Leben oder Sterben entscheiden darf: Gesteht man ihm zu,
selbst zu wählen, ob es ihm lieber wäre, an einer Sepsis zu versterben

oder eine Gliedmasse durch Amputation zu verlieren?

Aufgrund der festgestellten Urteilsfähigkeit des Patienten,
insbesondere der Beurteilung, dass er den Sachverhalt und die

möglichen Folgen seiner Entscheidung durchaus verstand, konnte

Konsens erzieltwerden. Gegenüber dem Patienten war das
Thematisieren seines Risikos, ohne medizinische Versorgung zu versterben

und die Anerkennung, dass er selbst entscheiden und mittels
PV vorbestimmen dürfe, ob er lebenserhaltenden Massnahmen
zustimme, entscheidend dafür, seine Kooperation zu gewinnen.
Der Oberarzt der Ambulanz konnte wesentlich dazu beitragen, die
Rechte des Patienten zu stärken, indem er bescheinigte, dass der
Patient bei Abfassen der PV urteilsfähig war. So konnte der betroffene

Patient seine lang bestehende Verweigerung medizinischer
Behandlung überwinden und durch rechtzeitige Behandlung die
befürchtete Amputation vermeiden.

Frau Flunger
In der inneren Medizin wird eine psychotische Patientin in

sehr schlechtem Allgemeinzustand behandelt. Sie ist auf Grund
fehlender Krankheitseinsicht nicht bereit, Medikamente
einzunehmen und will aus Angst, vergiftet zu werden, nichts essen. Die
Ärzte der beteiligten Disziplinen sehen akut die Notwendigkeit,
sie durch Anlegen einer perkutanen Gastrostomie (PEG) «künstlich

zu ernähren». Es besteht Hoffnung, dass sie mittels so zuge-
führter Antipsychotika ihre Urteilsfähigkeit wieder erlangt und
dann entscheiden kann, ob und welche Behandlungen sie zulassen

will. Vor diesem Hintergrund wird unter Einbeziehung des
Beistands die Behandlung als richtig und notwendig angesehen und
durchgeführt. In einer solchen Situation kann eine lebenserhaltende

Massnahme auch ohne die Zustimmung - oder sogar gegen
die aktuell geäusserten Wünsche - einer Patientin gerechtfertigt
sein, deren Autonomie stellvertretend vom Beistand wahrgenommen

wird. Die übergeordnete Zielsetzung ist dabei jedoch nicht,
das Sterben der Patientin um jeden Preis zu verhindern, sondern,
ihr die Möglichkeit zu erschliessen, wieder selbst zu entscheiden.
Wie im zweiten Beispiel gehört auch hier die Bereitschaft der
Behandelnden dazu, eine allfällige spätere Entscheidung der
Patientin - bei Urteilsfähigkeit - auch dann zu respektieren, wenn sie
lebenserhaltende Massnahmen ablehnen sollte.
Analog gilt diese Botschaft auch für Patientinnen mit
Abhängigkeitserkrankungen, welche akute medizinische Hilfe benötigen,
aber vorübergehend nicht einwilligungsfähig sind. Sofern keine

eindeutigen Willensäusserungen, etwa in einer PV oder durch
eine autorisierte Stellvertretung (z.B. Partnerin) vorliegen, ist ein

Therapieverzicht, welcher den Tod des Patienten oder der
Patientin zur Folge hätte, schwer zu rechtfertigen, es sei denn, die

Prognose ist infaust und Behandlungsversuche würden nur den

Sterbeprozess hinauszögern.

Weitere Beispiele
Zu den grössten Herausforderungen für die Bezugspersonen

gehören Situationen, in denen sich Patientinnen selbst in Lebensgefahr

bringen, sei es durch Substanzmissbrauch, durch Fasten
oder explizite Suizidhandlungen. Auch hier gilt, dass die
ethischen Prinzipien des Respekts vor der Autonomie, die Verpflichtung

zur Hilfeleistung und zur Schadensvermeidung zu beachten
sind und gegeneinander abgewogen werden müssen. Nach den

SAMW-Empfehlungen soll auch psychiatrischen Patientinnen ein

palliativer Ansatz zur Verfügung stehen, der «nicht in erster Linie
das Bekämpfen der Krankheit zum Ziel hat, sondern den
bestmöglichen Umgang mit der Symptomatik oder Behinderung».11
Im Vordergrund steht dabei die Zielsetzung, die Lebensqualität
entscheidend zu verbessern und das Leiden zu lindern.

Fazit - Vorschläge
Auch in der Psychiatrie kann es richtig sein, Themen wie Sterben

und Tod - das Ende der kurativen Behandlungsmöglichkeiten
- mit Patientinnen zu besprechen. Damit dies gut gelingen kann,
ist es zunächst erforderlich, den Diskurs über Fragen zu Sterben
und Tod in der Psychiatrie interdisziplinär zu führen. Dazu gehört

SuchtMagazin 2I2016 23



DOSSIER: STERBEN UND TOD

die Diskussion, inwieweit man Patientinnen wirklich das Recht

einräumt, die Grenzen von zumutbarer Behandlung und damit
verbundenen Belastungen selbst oder wenigstens mitzubestimmen.

Ebenfalls gehört dazu die Beschäftigung mit der schwierigen
Frage, wie man im Einzelfall erkennen soll, ob man eventuell zu
früh oder zu spät nachzugeben bereit ist. Zur Beantwortung von
Fragen dieser Art kann es wohl kaum allgemeine, starre Regen

geben. Sie müssen in der jeweiligen Situation unter Einbeziehung

verschiedener Perspektiven beraten und gelöst werden. Wie

dies gelingen und gefördert werden kann, lässt sich anhand von
Beispielen aus der klinischen Ethikkonsultation stellvertretend
zeigen. Eine stärkere Verbreitung von Angeboten zur ethischen

Unterstützung in der Psychiatrie (einschliesslich der Versorgung
von Menschen mit Abhängigkeitserkrankungen) wäre hilfreich.
Zusätzlich sollten sich die Berufsgruppen in der Psychiatrie darauf
vorbereiten, Ansatzpunkte einer Vorsorgeplanung («Advanced
Care») für die Patientinnen proaktiv wahrzunehmen und
aufzugreifen. Angesichts der wachsenden Herausforderungen, die mit
der Zunahme an älteren und kränkeren Patientinnen verbunden
sein werden, dürfte es sinnvoll sein, entsprechende Kenntnisse in
die Weiterbildung zu integrieren.»

Literatur
Beauchamp, Tl./Childress, J.F. (2013): Principles of biomedical ethics. 7th

edn. New York: Oxford University Press.
Beck, S./van de Loo, A./Reiter-Theil, S. (2008): A «little bit illegal»:

Withholding and Withdrawing of Mechanical Ventilation in the Eyes
of German Intensive Care Physicians. Medicine, Health Care and
Philosophy 11(1): 7-16.

Dittmann, V. (2008): Urteilsfähigkeit als Voraussetzung für Aufklärung und
Einwilligung. Therapeutische Umschau 65(7): 367-370.

Hermann, H./Trachsel, M./Mitchell, C./Biller-Andorno, N. (2014): Medical

decision-making capacity: knowledge, attitudes, and assessment
practices of physicians in Switzerland. Swiss Medical Weekly 144:

W14039.

]ox, RJ./Krebs, M./Fegg, M./Reiter-Theii, S. et al.(2010): Limiting life-
sustaining treatment in German intensive care: A multiprofessional
survey. Journal of Critical Care 25:413-419.

Lenherr, G.Meyer-Zehnder, B./Kressig, R.W./Reiter-Theil, S. (2012): To

speak, or not to speak. Do clinicians speak about dying and death
with terminally ill geriatric patients at the end of life? Swiss Medical
Weekly 142: W13563.

Pfeil, T.A./Laryionava, K./Reiter-Theil, S. et at. (2014): What keeps oncologists
from addressing palliative care early on with incurable cancer
patients? An active stance seems key. The Oncologist 20(1): 56-61.

Reiter-Theil, S. (2005): Klinische Ethikkonsultation - eine methodische
Orientierung zur ethischen Beratung am Krankenbett. Schweizerische
Ärztezeitung 86(6): 346-352.

Reiter-Theil, S./Schürmann,]./Schmeck, K. (2014): Klinische Ethik in der

Psychiatrie. State of the Art: Psychiatrische Praxis 41(7): 355-363.

Reiter-Theil, S. /Schürmann, ]. (2016): Unterstützung bei ethischen
Fragen - eine methodische Orientierung zur Ethikberatung in der

Palliativversorgung. S. 35-47 in; A. Wienke et al. (Hrsg.), Aktuelle
Rechtsfragen deT Palliatiwersorgung. MedR Schriftenreihe
Medizinrecht. Springer Verlag.

Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften (SAMW) (2006):
Palliative Care. http://tinyurl.c0m/naue4rd, Zugriff 08.03.2016.

Endnoten
1 Vgl. Pfeiletal. 2014.
2 Vgl. Lenherr et al. 2012.

3 Vgl. Beck et al. 2008; Jox et al. 2010.

4 Vgl. Reiter-Theil/Schürmann 2016 im Druck.

5 Vgl. Beauchamp/Childress 2013.
6 Vgl. Dittmann 2008.

7 Vgl. Hermann et al. 2014.
8 Kennedy Center of Ethics, Georgetown University.
9 Vgl. Reiter-Theil 2005.
10 Alle Fallbeispiele sind anonymisiert.
11 SAMW 2006:15.


	Vom Tabu zum Muss? : Das Thema "Lebensende" in der Psychiatrie

