
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Riskantes Sterben : das Lebensende in der reflexiven Moderne

Autor: Schneider, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER: STERBEN UND TOD

Riskantes Sterben -
das Lebensende in der
reflexiven Moderne

Heute, in der fortgeschrittenen, sogenannten reflexiven Moderne stirbt
man nicht mehr «einfach so», sondern wird entlang der Leitvorstellung des

sogenannten «guten» Sterbens «sterben gemacht». Und gerade weil Sterben
nicht mehr einfach so «geschieht», wird das «gemachte» Sterben zunehmend
riskanter - mit der Folge: Die Frage nach sozialer Ungleichheit am Lebensende
wird in Zukunft an Bedeutung gewinnen.

Werner Schneider
Prof. Dr. phil., Universitätsstr. 10, D-86159 Augsburg,
Tel. +49 (0)8215985 570 56 79, Werner.Schneider@phU.uni-augsburg.de,
www.ph1Tso.uni-augsburg.de/de/lehrstuehle/soziologie/sozio3/

Schlagwörter: Soziologie | Sterben | Wandel | Moderne | Ungleichheit |

Die Wahrheit des eigenen Todes als Wahrscheinlichkeit
meines zukünftigen Sterbens

Ich werde am Donnerstag, den 7. September 2034, ca. 7

Wochen vor meinem 74. Geburtstag, sterben. Woher ich das weiss?
Jeder kann sein Todesdatum, sein «personal date of death» im
Internet abrufen. Man füllt dazu ein kurzes Formular aus, welches

einige wenige persönliche Grunddaten (Alter, Geschlecht, Body-
Mass-Index) und Informationen zum Lebensstil (Rauchen,
Lebenseinstellung) abruft, auf deren Basis offenbar die statistisch
wahrscheinliche Lebenserwartung hochgerechnet und - zwar
nicht nachvollziehbar, aber das ist die Pointe dabei - auf ein ganz
bestimmtes «personalisiertes» Datum hin projiziert wird.1 Genau
betrachtet ist das konkrete WANN meines Todes (-Zeitpunktes) für
sich genommen jedoch gar nicht so relevant; mindestens so
interessant wäre es, das WIE des Sterbens, also die Minuten, Stunden,

Tage, Wochen, Monate davor - kurzum die Umstände meines
Lebensendes vor seinem eigentlichen Ende zu kennen.

Vor dem Hintergrund des dem Menschen eigenen Wissens

um seine Sterblichkeit gehört das individuelle wie gesellschaftliche

Fragen nach Sterben und Tod sowie ihr kulturelles Bearbeiten

einerseits zur Conditio Humana. Mehr noch: Das Phänomen
menschlicher Kulturentwicklung als solches ist schlechthin nicht
verstehbar, wenn es nicht von dem unhintergehbaren menschlichen

Bewusstsein der Sterblichkeit her betrachtet wird. Andererseits

erscheint es bezeichnend, dass wir heutzutage in unserem
westlichen Denken, mit der dominanten Wunschvorstellung eines
«natürlichen» Todes, den uns die «Gesundheitsgesellschaft» am
Ende eines möglichst langen, gesunden Lebens gewährleisten
soll,2 es anscheinend für plausibel halten, unser zukünftiges
Lebensende anhand vermeintlich objektiver Daten als «Wahrheit»

voraussagen - meint: im Sinne statistischer Wahrscheinlichkeitenberechnungen

- und so bewältigen zu können.

Im Folgenden soll es genau um solche Fragen nach dem Wandel
des vorherrschenden gesellschaftlichen Denkens und der
gesellschaftlichen Praxis rund um Sterben und Tod gehen. Im Zuge der

fortschreitenden Modernisierung moderner Gesellschaften in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts verändert sich der Umgang
mit dem Lebensende radikal, indem - salopp formuliert - nicht
einfach mehr gestorben wird, sondern Sterben sich zunehmend
zur letzten riskanten Lebensphase des modernen Individuums
verwandelt.3 Zur Entfaltung dieser Leitthese soll

- zunächst kurz ausgewiesen werden, was aus soziologischer
Sicht gemeint ist, wenn vom Sterben die Rede ist,

- um anschliessend zu erläutern, was den veränderten,
neuen gesellschaftlichen Umgang mit Sterben und mit
Sterbenden kennzeichnet, und wie er im Rahmen einer
reflexiv-modernisierungstheoretischen Perspektive4 auf
gesellschaftlichen Wandel gedeutet werden kann.

- In einem letzten Schritt sollen schliesslich mögliche
Folgen dieses Wandels mit Blick auf die Frage nach sozialer
Ungleichheit im Sterben kurz benannt werden.

Das Lebensende aus soziologischer Perspektive:
Sterben als sozialer Prozess

Was ist Sterben? Soziologisch gesehen ist Sterben immer
schon mehr als ein primär physiologisch bestimmter Vorgang -
Sterben ist immer auch und vor allem ein sozialer Prozess.5 Im
Kern geht es dabei um einen komplexen Ausgliederungsprozess,
der auf eine umfassende Transformation, eine grundlegende Unrund

Neudefinition der gemeinsam geteilten Wirklichkeit durch
alle am Sterbensverlauf Beteiligten zielt. Dabei macht sich die
betreffende Gruppe deutlich, dass eines ihrer Mitglieder sie
unwiederbringlich verlassen wird, wobei die noch Weiterlebenden den
sinnhaften Übergang in eine neue Alltagswirklichkeit ohne diesen
dann nicht mehr lebenden Anderen vollziehen müssen.
Im Zentrum der gesellschaftlichen Gestaltung des Sterbens steht
somit - soziologisch betrachtet - keineswegs, wie man auf den
ersten Blick meint, der oder die Sterbende selbst. Vielmehr geht
es um die noch Weiterlebenden bzw. um deren Bewältigung der
Erfahrung des Sterbens eines für sie - aus welchen Gründen auch
immer - «wichtigen Anderen» in ihren konkreten alltagsprak-
tischen Bezügen ebenso wie in der sinnhaften Ordnung ihrer Welt
insgesamt. Dies gilt sowohl z.B. für die beteiligten professionellen
oder auch ehrenamtlichen «Sterbearbeiterinnen» wie Ärztinnen,
Pflegekräfte, Hospizhelferinnen etc. als auch für ggf. vorhandene

Angehörige u.a. Bezugspersonen. Die Gemeinschaft bzw.

4 SuchtMagazin 2I2016



die Gesellschaft der noch Weiterlebenden kümmert sich in der

Regel auf solche Art und Weise um die Sterbenden, dass sie nach
dem Gestorben-Sein des Betreffenden mit der Erfahrung dieses
Sterbens möglichst «gut» - d.h. im Glauben an die Sinnhaftigkeit
des eigenen Bebens trotz der Erfahrung des Todes durch das Sterben

eines anderen - weiterleben kann. Somit wird das Sterben
eines Menschen im Sinne eines sozialen Prozesses immer von
der Gesellschaft, in der er oder sie lebt und schliesslich stirbt,
bestimmt und ausgestaltet entlang

- der je vorherrschenden Leitvorstellungen, der geltenden
Werte und Normen, die das Handeln orientieren

- der vorhandenen institutionellen Bezüge, in denen das
Sterben raum-zeitlich situiert ist (z.B. Klinik, Pflegeheim,
Palliativstation, Hospiz, Zuhause mit den jeweiligen
Rollendefinitionen)

- und der entsprechenden sozialen Beziehungen zwischen
dem Sterbenden und den an seinem Sterben Beteiligten

Kurzum: Wir sterben nicht einfach so, sondern wir werden «sterben

gemacht».6

Die Modernisierung des modernen Lebensendes:
Das «gute» Sterben

Dieses gesellschaftliche «Sterben-Machen» unterliegt seit
den i97oern einem grundlegenden Wandel, indem seither -
gleichsam in einem grossen gesellschaftlichen LaboTexperiment,7
dessen Ausgang durchaus ungewiss erscheint - die Modernisierung

des modernen Lebensendes erfolgt. Dazu drei Thesen:

- Wir leben in einer Gesellschaft, die Sterben und Tod

keineswegs tabuisiert, verdrängt oder «hinter die Kulissen
schiebt»,8 sondern im Gegenteil: Vielfältige öffentliche,
normativ wirksame Diskurse sollen uns unentwegt mit
dem «guten», dem «richtigen» Umgang mit Sterben und
Tod, mit Sterbenden und Toten vertraut machen. Dabei
reicht das Themenspektrum bspw. von Hirntod-Definition
und Organtransplantation über Hospizbewegung
und Palliativmedizin bis hin zu Kontroversen um
Sterbebegleitung versus Sterbehilfe.

- Aus dieser umfassenden Diskursivierung folgt als
normativinstitutionelle Anrufung an den Einzelnen: Das Lebensende,
das zukünftige, zu antizipierende eigene Sterben, die Sorge
um den eigenen Tod soll zu einem «individuellen Projekt»,
gleichsam zu einem letzten Lebensprojekt werden, welches

von jedem selbst - selbstbestimmt und vorsorglich - zu
gestalten ist.

- Hierzu entwickelt sich eine finale, d.h. auf das «je eigene
Lebensende» hin ausgerichtete «Sorge-Kultur» mit
entsprechenden organisationalen Handlungsfeldern der

Versorgung, Betreuung und Begleitung von Sterbenden und
ihren Angehörigen, mit denen ein solches «gutes», d.h.:

vorgesorgtes, selbstbestimmtes, möglichst schmerzfreies
und somit insgesamt «würdevolles» Sterben als letzte
Lebensphase des individualisierten Individuums
institutionalisiert wird.

Diese - entlang der genannten drei Thesen - konturierte
Zeitdiagnose bedeutet für die Menschen hinsichtlich des zu
antizipierenden zukünftigen oder, im Fall einer infausten Diagnose,
schliesslich konkret zu «organisierenden» Sterbens als Anforderung:

Es müssen vorsorglich Überlegungen angestellt werden, wie
man sich das eigene Sterben vorstellt (etwa von Patientenverfügung

und Vorsorgevollmacht bis hin zu ärztlich assistiertem Suizid

oder palliativer Sedierung). Es müssen ggf. Gespräche geführt
werden mit der Familie, mit Ärztinnen, mit vertrauten Personen.
Es müssen zu gegebener Zeit möglichst verlässliche Versorgungsund

Betreuungsnetze geknüpft, Behandlungsoptionen geprüft

und der Umfang an gewünschter Betreuung und Begleitung
geklärt werden: Sind «sorgende» Angehörige vorhanden? Sind
ein vertrauensvoller Hausarzt und ein kompetenter Pflegedienst
verfügbar, vielleicht sogar ein ambulanter Hospizdienst, die alle
z.B. ein möglicherweise gewünschtes Sterben zuhause, in der

vertrauten Umgebung wahrscheinlicher machen könnten? Oder

im anderen Fall, falls ein Sterben zuhause nicht möglich erscheint
oder nicht gewünscht wird: Hat das nächste erreichbare Klinikum
eine Palliativstation oder gibt es gar ein stationäres Hospiz in
der Nähe? Und wenn es schliesslich soweit ist, müssen konkrete
Handlungspläne entworfen (Stichwort: Advance Care Planning),
vielfältige Entscheidungen getroffen, wirksame Massnahmen in
der Schmerzbehandlung, in der psychosozialen Unterstützung
umgesetzt werden. Dabei geht es gar nicht so sehr um die ethisch
heiklen, im Grundsatz zu treffenden «Letzt-Entscheidungen» zu
Leben und Tod, sondern mehr um die vielen kleinen, ganz
praktischen Prozesse des alltäglichen Tuns oder Lassens am Lebensende,

um das Prozessieren eines «Mehr» oder «Weniger» oder
«Gar nicht» im Alltag der ausseralltäglichen Krisensituation einer
existenziell gefährdenden bzw. lebensverkürzenden Erkrankung.
Und vielleicht soll als Ultima Ratio zu all den genannten Aspekten
schliesslich auch noch die Möglichkeit in Betracht gezogen werden,

alledem selbstbestimmt, nach eigenem Willen und zum
gegebenen Zeitpunkt ein Ende setzen zu können...
Wie wirklichkeitsnah, wie empirisch zutreffend diese kurze
Skizze heutige SterbenspTozesse auch immer beschreiben mag
(derzeit verfügen wir noch immer über keine systematische und
umfassende Empirie dazu), so deutet sie in ihren vielschichtigen
Aspekten und ihrer Optionsvielfalt in folgende Richtung: Sterben

geschieht nicht mehr einfach so, sondern Sterben wird zunehmend

riskanter.9

Sterben heute wird zunehmend riskanter
Doch anders als bei vielen anderen riskanten biographischen

Ereignissen und Entscheidungen in den verschiedenen Lebensphasen

mit ihren vielfältigen «Wahlchancen» und «Wahlzwängen»,
die dem in allen Lebensbereichen freigesetzten, individualisierten
Individuum heutzutage jenseits der Vorgaben der einfach-modernen

bürgerlichen Normalbiographien abverlangt werden,10 gilt
beim Sterben: Man hat nur einen Versuch, nichts kann rückgängig

gemacht oder neu versucht werden. Eine falsche Berufsentscheidung

kann durch eine Fortbildung gemildert oder durch eine

Umschulung revidiert werden, der ersten Ehe kann eine zweite
oder auch eine dritte folgen. Aber aus der Erfahrung des eigenen
Sterbens als «schlechtes» Sterben kann aus Sicht des Betroffenen
selbst nichts gelernt werden, er stirbt nur einmal - und gerade
deshalb ist auch für alle anderen Beteiligten unter der
Anforderung des «guten Sterben-Machens» das Risiko der möglichen
falschen Wahlen umso manifester.
Dieses neue, riskante «Sterben-Machen» kontrastiert signifikant
jenen gesellschaftlichen Umgang mit dem Sterben, wie er - in
der Terminologie der «Theorie der Reflexiven Modernisierung»
nach Ulrich Beck u.a. - für die einfache, bürgerliche Moderne des

20.Jahrhunderts charakteristisch war. Es geht heute nicht nur um
die blosse medizinischeVersorgung vonsterbenden, und schongar
nicht um ein verstecktes, isoliertes einsames Gestorben-werden
hinter den Kulissen, wie es der modernen Klinik der i95oer/6oer
noch vorgehalten wurde.11 Vielmehr radikalisiert die konsequent
fortschreitende Modernisierung des modernen Lebensendes die
normative Vorstellung des «je eigenen Lebens», welches das
moderne individualisierte Individuum aktiv gestaltend zu leben
habe, und erweitert sie bis hin zum letzten Atemzug im Sinne
des «je eigenen Sterbens», welches zum je individuellen Leben

passen müsse.12 Das moderne Individuum organisiert, meistert,
gestaltet sein Alltagsleben selbst, selbstbestimmt - im Glauben
darauf, dass es selbst entscheidet und handelt. Dieser Glauben,

SuchtMagazin 2I2016 5



diese Grundeinstellung heisst nichts anderes: Wir wollen, sollen,
ja müssen in vielen Bereichen unseres Lebens unser eigener «Herr
und Meister» sein, der für sich all die grossen und kleinen
Lebensentscheidungen zu treffen hat und dabei das je eigene Leben und
auch sein Sterben möglichst «gut» zu gestalten sucht.

Gutes und schlechtes Sterben
Diese Vorstellung ist gleichsam der Dreh- und Angelpunkt der

verschiedenen fach- und professionsspezifischen wie der öffentlichen,

medial-politischen Diskurse rund um das «gute» Sterben,
welche die institutionelle Programmatik zu all den neu entstandenen

und noch entstehenden und ebenso alten, aber neu
auszurichtenden «Sterbe-Organisationen» liefern. Heute erfolgt noch
immer die überwiegende Zahl an Sterbefällen in den Kliniken und
den herkömmliche Alten-/Pflegeheimen.13 Doch gerade auch für
sie gilt es nun, Hospizkultur und Palliativkompetenz zu
implementieren, ganz so, wie die seit den ig8oern sich ausbreitenden
Palliativstationen und Hospizeinrichtungen es vormachen. Nicht
zu vergessen ist selbstverständlich das Sterben zuhause mit dem

Hausarzt, dem ambulanten Pflegedienst, ggf. ehrenamtlichen
Hospizhelferinnen oder einem ambulanten multiprofessionellen
Palliative Care Team in der sog. Spezialisierten ambulanten
Palliativversorgung SAPV, auf die in Deutschland mittlerweile ein
Rechtsanspruch besteht.
Noch in den igso/6oern war demgegenüber das Sterben als ein
möglichst lange hinauszuschiebender, aber letztlich unvermeidlicher

Betriebsunfall des modernen Gesundheitssystems zu
kaschieren. Deshalb erfolgte das Abschieben der Sterbenden in
das Stationsbadezimmer in der Klinik, wo die Ärztinnen einen

grossen Bogen darum machten und das Pflegepersonal verunsichert

versuchte, die den klinischen Ablauf störende Sterbesitu¬

ation irgendwie zu bewältigen. Sterben musste dem modernen
Medizinsystem als Störfall gelten, weil die grosse Verheissung
der Moderne darin bestand, jegliches Leid, welches in irgendeiner

Form gesellschaftlich bearbeitbar erschien, aus dem Leben
der Menschen auszutreiben. Und dass immer mehr menschliche
Leiderfahrungen für immer mehr Menschen als gesellschaftlich
bearbeitbar, vermeidbar erschienen und durch moderne Institutionen

alltagspraktisch minimiert oder gänzlich vermieden werden

konnten, ist eine grosse Frfolgsgeschichte der Moderne. Eng
verbunden mit dieser Erfolgsgeschichte steht am Lebensende
das moderne Versprechen des «natürlichen Todes» - d.h.: jeden
Menschen möglichst gesund bis an das Ende seiner natürlichen
Lebensspanne zu bringen, die sich selbst in ihrer «Natürlichkeit»
immer weiter nach hinten verschieben liess - durch bessere

Lebensbedingungen, Ernährung, Hygiene, medizinische Versorgung,

Wohlstand.14

Vom Ende der Unsterblichkeit
Genau hier liegt auch die entscheidende Differenz zur

vormodernen, traditionalen Gesellschaft, in der der Mensch sein

diesseitiges Leben permanent von seiner Endlichkeit her zu
gestalten hatte, die sich gleichsam zu jeder Zeit, jeden Tag, zu jeder
Stunde manifestieren konnte. Im Zentrum jenes Denkens stand
zum einen die Organisation des Alltagslebens im Angesicht des

grossen «Gleichmachers Tod», der jeden, ob Herr oder Knecht,
gleichermassen traf - und zum anderen das von der Religion
dominierte Bewusstsein, jederzeit und keinesfalls unvorbereitet in
den Status des ewigen Lebens im Jenseits (im Himmel oder in der
Hölle) hinüberwechseln zu müssen. Das moderne Versprechen
des «natürlichen Todes» hingegen erlaubt dem modernen
Menschen, sein gesamtes, immer länger dauerndes Leben in der Be-

6 SuchtMagazin 2|20i6



wusstseinshaltung von «potentieller Unsterblichkeit»15 zu leben.
Niemand verlässt heutzutage in der Früh sein Zuhause mit der

Überlegung, was noch erledigt, was noch vorsorglich in Ordnung
gebracht sein müsste für den Fall, dass man am Abend und nie
mehr wieder zurückkehren würde. Das alltägliche beben in der
Haltung von potentieller Unsterblichkeit zu leben - gemeint als
Austreibung von Lebensunsicherheit über die gesamte Lebensspanne
hinweg -, gilt bis heute.
Und doch erleben, erfahren wir heute gleichzeitig ein Ende dieser
Unsterblichkeit, eine Rückkehr des Bewusstseins von Sterblichkeit,
aber ganz anders als in einem traditionalen Wahrnehmungs- und
Deutungskontext wie vor 500 Jahren. Die Rede von der Rückkehr
einer Ars Moriendi, auch wenn sie als Ars Moriendi Nova tituliert
werden mag,16 ist insofern missverständlich, als es heute nicht
nur um individuelle Vorbereitung im Glauben und die gottgefällige
Gestaltungskunst des Sterbens durch die Gläubigen geht. Im Kern
der Modernisierung des modernen Lebensendes heute stehen
vielmehr diskursive Prozesse in Verbindung mit
institutionellorganisatorischen StTukturierungsprozessen, die mit Macht,
Herrschaft und mit sozialer Ungleichheit17 verbunden sind sowie

neue Rollenanforderungen, neu geforderte «Subjektpositionen»
im Sterben produzieren. Zu nennen sind der aktive, der aktivierte
«gute» Sterbende, der deshalb gut stirbt, weil er vorgesorgt hat
und selbstbestimmt agieren kann. Zu nennen sind auch die ihn
in welchen Formen auch immer unterstützenden Angehörigen
und die verschiedenen Sterbearbeiterinnen vom Hausarzt bis zur
Ehrenamtlichen sowie viele andere, die an dem zu organisierenden
«letzten Lebensprojekt» zu beteiligen sind und damit die institutionelle

Aufbereitung des Lebensendes betreiben.

Zusammengefasst: Weil unsere alltagsweltliche Perspektive als

Mitglieder dieser Gesellschaft heute wesentlich durch eine radikal

individualistische Sichtweise geprägt ist, erscheint es uns so
plausibel, das individualisierte Individuum mit Selbstbestimmung,
Autonomie bis zum allerletzten Atemzug ins Zentrum unseres
gesellschaftlichen Denkens zu rücken. Und deshalb korrespondiert

die Vorstellung vom langen, selbstbestimmten, erfüllten,
leidfreien und «unsterblichen» Leben zwangsläufig mit dem
mittlerweile ebenfalls als gestaltbar, bearbeitbar gedachten und als
frei von Leid gewünschten Sterben in einer reflexiven Moderne,
in der sich die institutionelle Ordnung des Lebensendes - wie
argumentiert - grundlegend verändert. Das individualisierte Sterben

wird zunehmend riskanter, weil es reflexiv wird. D.h.: Je mehr
das Lebensende der gesellschaftlichen Verfügungsmacht (Ausbau
von differenzierten Versorgungs- und Betreuungsstrukturen für
Sterbende, Medikalisierung usw.) sowie dem individuellen
Entscheiden, Gestalten, Umsetzen zugeschrieben wird, umso mehr
Wahl- bzw. Entscheidungsmöglichkeiten, aber auch -zwänge
entstehen bei zunehmenden Handlungsunsicherheiten und Deu-

tungsungewissheiten zum «richtigen» Ausgestalten des «guten»
Sterbens.
Für wen in welchem Ausmass dieses möglichst gute, aber riskante
Sterben mit welchen Folgen realisierbar wird oder unerreichbar
bleibt, wissen wir nicht, weil uns dazu die empirischen Befunde
fehlen und wir noch mittendrin stecken in diesem grossen
gesellschaftlichen Laborexperiment der Neu-Ordnung des Lebensendes.

Die Folgen des «riskanten Sterben-Machens»:
Soziale Ungleichheit und Randgruppenproblematiken
am Lebensende

Wie eingangs bereits benannt, ist das genaue WANN meines
Todes für sich alleine stehend gar nicht so interessant, das WIE
meines Sterbens, die konkreten Umstände meines Lebensendes

SucKtMagazin 2I2016 7



DOSSIER: STERBEN UND TOD

erscheinen mir mindestens so bedeutsam. Aber auch über das

WIE meines Lebensendes kann ich bereits jetzt einiges in Erfahrung

bringen, denn ich bin jahrgang i960 und damit Angehöriger
der sogenannten «Baby Boomer». Diese Generation war schon
immer eine der «zu vielen»; im Kindergarten, in der Schule, bei
der Lehrstellen- und Studienplatzsuche usw., und später im Alter,
in der Nacherwerbsphase wird es genauso sein. Wir werden auch
am Lebensende, in den Krankenhäusern, Pflegeheimen zu viele
sein, ja wir werden uns noch auf den Friedhöfen wechselseitig
im Weg liegen, wenn nicht zumindest dort - so jedenfalls hat es
mittlerweile den Anschein - der Wandel in der Bestattungskultur
weg vom raumgreifenden Sarg zur platzsparenden Urne für
Entlastung sorgen wird. Dieses charakteristische «Zuviel» wird auch
den mit hoher statistischer Wahrscheinlichkeit in hohem Alter,
in multimorbidem Zustand, von uns zu durchlaufenden längeren
Sterbensprozess kennzeichnen, häufig allein, ohne Familie, ohne

Pflege durch Angehörige, was ein Zuviel an Einsamkeit, aber auch
ein Zuviel an Versorgungsansprüchen, an Betreuungsbedürfnissen

und Zuwendungswünschen, ein Zuviel an Angewiesensein auf
Fremde bedeuten wird... Und das alles wird für die Gesellschaft
vor allem eine Kostenfrage sein: ein Zuviel an Kosten! Doch wie
sehr mich das Schicksal eines möglicherweise «schlechten» Sterbens

treffen wird, wird - so die Annahme - vor allem von meinem
sozialen Status abhängig sein.
Warum? Je mehr die Haltung der «potentiellen Unsterblichkeit»
durch das Bewusstsein des «eigenen» Sterbens als ein selbst zu
gestaltendes letztes Lebensprojekt flankiert wird, je mehr Sterben

gestaltbar, organisierbar und damit auch riskanter wird, umso
mehr wird dieses Sterben zu einem ungleichen Sterben, umso
mehr wird Sterben selbst zum «Ungleichheitsgenerator».18 Unser

gesamtes Gesundheitssystem erweist sich bis heute prägnant und
stabil als sozial ungleich. Bildung, Einkommen, beruflicher Status
und Prestige bestimmen wesentlich das Krankheitsrisiko über
den Lebensverlauf hinweg sowie die durchschnittliche Lebenserwartung.

Je höher die Positionierung in der Sozialstruktur unserer
Gesellschaft, umso gesünder und länger lebt man. Es gibt keinen

empirischen Grund anzunehmen, dass soziale Ungleichheitsverhältnisse

in der Schwerstkrankheit am Lebensende, beim Sterben,
sich plötzlich umkehren oder gänzlich auflösen. Deshalb ist davon

auszugehen: Je mehr Palliative Care und Hospizarbeit im
Gesundheitssystem als Versorgung integriert sein werden, umso stärker
werden sie die gegebenen (und auch über das Gesundheitssystem
prozessierten) sozialen Ungleichheiten19 in unserer Gesellschaft
beim Sterben reproduzieren und vielleicht sogar verstärken.
Schon jetzt gilt: Wie jemand stirbt, palliativmedizinisch/-pflege-
risch gut versorgt, wenn gewünscht ehrenamtlich begleitet etc.,
hängt derzeit z.B. vom Wohnort, von der umgebenden institutio-
ne ll-organisatori sc hen Infrastruktur und dem j ewei Is zuhandenen
sozialen Beziehungsgefüge ab (im Krankenhaus, Pflegeheim, bei

sich zu Hause etc.). Darüber hinaus ist schon jetzt zu fragen-. Welche

«Kapitalien»20 - um mit den Begriffen des Soziologen Pierre
Bourdieu zu formulieren - braucht man heute und in Zukunft, um
in dieser Gesellschaft «gut sterben» zu können? Z.B. als
«ökonomisches Kapital» bei der Auswahl von Behandlungs- und
Betreuungsoptionen? Als «soziales Kapital» im Sinne der Verfügbarkeit,
des Zuhandenseins von unterstützenden sozialen Beziehungen?
Je weniger Familie bzw. Angehörige und Zugehörige vorhanden
sein werden, umso wichtiger werden weitere soziale Netzwerke,
am besten mit Kontakten zu medizinisch-pflegerischen Professionellen,

möglichst angebunden an eine zivilgesellschaftlich
engagierte nachbarschaftliche Sorge-Gemeinschaft, die im Quartier
wirkt, und vielleicht kennt man auch Ehrenamtliche oder sogar
die Koordinatorin des örtlichen Hospizvereins...? Wie viel
«kulturelles Kapital» braucht es im Sinne von kulturell spezifischem

Wissen darüber, wie unsere sozialen Unterstützungssysteme
funktionieren, wo welche Formulare zu erhalten und wie auszufüllen

und welche Informationsangebote wichtig sind, weil sie
den Schlüssel zu Hilfemechanismen liefern?

Sterben Ausgegrenzte anders?
Gerlinde Dingerkus, Psychologin und leitende Aktive bei der
Ansprechstelle zur Palliativversorgung, Hospizarbeit und
Angehörigenbegleitung ALPHA NRW, stellte in der Januarausgabe 2012 der
Zeitschrift Hospiz-Dialog Nordrhein-Westfalen, die das
Schwerpunktthema «gesellschaftliche Randgruppen» hatte, folgende
Frage: «Sterben Menschen anders, wenn sie zu den sogenannten
Randgruppen gehören?»21 Und sie antwortet; «Natürlich nicht!»
Dem müsste man als Soziologe sofort entgegen halten: «Ja, sie

sterben selbstverständlich anders!» Der wissenschaftlichen
Redlichkeit halber muss darauf hingewiesen werden, dass Dingerkus
so antwortet, weil es ihr auf den Hinweis ankommt, dass Sterben

und Tod für alle Menschen gleichermassen am Lebensende

stehen, um dann selbst auf die unterschiedlichen Bedingungen
des Sterbens in Randgruppen hinzuweisen. Dieser erfahrungsgesättigte

Hinweis auf das ungleiche Sterben von Randgruppen
erscheint schon deshalb als wichtig, weil damit deutlich wird,
dass das Sterben von Angehörigen von Randgruppen wie bspw.
Wohnungslosen oder Drogensüchtigen als sozialer Prozess
weitgehend sozial «entbettet» erfolgt. Was ist damit gemeint?
Eine soziale Gemeinschaft kann eines ihrer Mitglieder «in einem
gewissen Masse» sozial sterben lassen, indem sie dieses Mitglied
z.B. aufgrundvonDrogensucht, Kriminalität, Schulden oderirgend-
welchen anderen Formen abweichenden Verhaltens umfänglich
seiner normalen Teilhabe-Rollen enthebt - z.B. durch Einweisung
in ein Gefängnis oder in die Psychiatrie, mittels Abschieben an
den Rand der Gesellschaft wie etwa «auf die Strasse» etc. Wenn
esaberummehralsumdieMetaphorikeines «sozialen» Sterbens
im Sinne des Verlusts von wichtigen Teilhabe-Rollen geht,22 was
die Existenz in einer gesellschaftlichen Randgruppe per se
kennzeichnet, wenn es darüber hinaus um das «eigentliche» Sterben
als einer existenziellen Krisensituation geht, ist zu fragen: Gibt
es überhaupt noch eine soziale Gemeinschaft, aus der der oder
die Sterbende nun auszugliedern wäre, wenn er oder sie doch
vorher bereits ausgegrenzt ist? Das entbettete Sterben ist also
ein Sterben, bei dem den Betreffenden bereits die soziale Gemeinschaft

abhanden gekommen ist, aus der sie nun auszugliedern
wären und die diesen Ausgliederungsprozess organisieren würde.
Deshalb geht es bspw. nicht allein um Einsamkeit, denn einsam
kann auch jemand sterben, der eine bürgerliche Normal-Existenz
führt - z.B. mit Wohnung, Rente, medizinischer Grundversorgung
etc., aber aufgrund fehlender sozialer Kontakte (Wegzug der
Kinder, keine vertrauten Nachbarn etc.) am Lebensende seine
letzten Tage weitgehend allein verbringt. Davon zu unterscheiden

ist das entbettete Sterben, das gleichsam eine radikalisierte
Vereinzelung des oder der Sterbenden markiert, den oder die - in
letzter Konsequenz - nicht mal mehr eine Randgruppe als Gruppe
umgibt, wie dies bspw. für Wohnungslose, Drogensüchtige u.a.
gilt.
So tut sich z.B. die Hospizarbeit mit ihrer Idee vom «guten
Sterben» schwer bei der Betreuung und Begleitung von
Wohnungslosen, orientiert sie sich in der Regel doch an der Welt der

Behausten, in der das in der Gesellschaft noch integrierte oder
zumindest integrierbare Subjekt würdevoll, weil selbstbestimmt
und möglichst schmerzlos stirbt. Hierfür sind jedoch bestimmte
Kompetenzen, Kapitalien und Ausstattungen vorauszusetzen:

- Es braucht eine symbolisch-materiale Lokalisation für die
Sterbenden im Sinne eines vorhandenen Sterberaums - am
besten eben ein Zuhause, in dem das Sterben begleitet und

8 SuchtMagazin 2I2016



gestaltet werden kann. Das stationäre Hospiz war und ist in
der hospizlichen Sichtweise der alternative Sterberaum zur
modernen Klinik, das Zuhause ist der ideale Raum für das

privatisierte, intimisierte selbstbestimmte Sterben.

- Auf der individuellen Ebene der Sterbenden braucht es
für das «gute» Sterben die Bereitschaft und Fähigkeit zur
Selbstreflexion, zur gemeinsamen biographischen Arbeit
bis hin zur Bearbeitung existenzieller Sinnfragen am
Lebensende. Und es braucht bei den Sterbenden auch einen
eigenen Willen, zumindest das Akzeptieren der Erwartung,
einen solchen Willen haben zu sollen.

- Darüber hinaus braucht es für das «gute Sterben»
Vertrauen in Institutionen: in Einrichtungen der
medizinischen Versorgung, in das begleitende Hospiz,
in weitere Hilfe-Einrichtungen. Dazu wiederum braucht
es kulturelles Kapital im Sinne eines Wissens um diese
Institutionen sowie soziales Kapital im Sinne eines
(selbst?) gesteuerten Zugangs dazu. Kurzum: Ich muss
wissen, wer oder was mir in meiner Situation helfen könnte,
ich muss Zugang zu dieser Hilfe finden können und ich muss
es auch wollen können.

Am Ende steht dem «guten», individualisierten, selbstbestimmten

und disponierenden Sterben des autonomen Subjekts das

«schlechte», d.h. das soziokulturell entbettete, entindividualisierte

und disponierte (fremdbestimmte) Sterben gegenüber
- und dabei werden die Wahlen, Optionen, Entscheidungen vor
allem die Effekte der Kapitalienausstattung sein. Wenn Sterben
immer riskanter wird, bedeutet das auch: Sterben benötigt immer
mehr Vertrauen - in Personen ebenso wie in Institutionen. Je

integrierter sich Menschen in eine Gesellschaft sehen, umso mehr
Vertrauen können sie in die Institutionen und Organisationen,
die diese Gesellschaft für die soziale Organisation des «Sterben-
Machens» bietet, entwickeln. Wer hingegen «arm» ist, am Rande

steht, hat nicht nur kein Geld, sondern auch keine Netzwerke und
wenig Vertrauen in Institutionen. Er wird sich schwer tun mit dem

«guten» Sterben. Kann es also ein «gutes» Sterben für alle geben?
Als Anspruch vielleicht, praktisch wohl eher nicht. Deshalb werden
die entscheidenden Fragen für die Zukunft sein: Für welche
Menschen (mit welchen sozialen Merkmalen) wird das «gute» Sterben
an ihTem Lebensende (z.B. als hospizlich-palliative Versorgung,
Betreuung, Begleitung) in Zukunft verfügbar sein?23 Und damit
verbunden: Welche Menschen (mit welchen sozialen Merkmalen)
werden sich in Zukunft z.B. im Hospiz ehrenamtlich engagieren?
Kurzum: Wer ermög-licht für wen ein «gutes» (z.B. palliativ
versorgtes und hospizlich betreutes, begleitetes) Sterben?»

Literatur
Bauman, Z. (1994): Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien.

Frankfurt a.Main: Fischer.
Beck, U (1995J: Eigener Tod - eigenes Leben: Vergänglichkeitshoffnungen.

S. 171-174 in: U. Beck/W. Vossenkuhl/U. Erdmann Ziegler (Hrsg.),
Eigenes Leben. Ausflüge in die unbekannte Gesellschaft, in der wir
leben. München: C.H. Beck.

Beck, U./Beck-Gemsheim, E. (Hrsg.) (1994): Riskante Freiheiten.
Individualisierung in modernen Gesellschaften.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, U./Bonss, W. (2001) (Hrsg.): Die Modernisierung der Moderne.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Beck, LI. /Lau, C. (2004) (Hrsg.): Entgrenzung und Entscheidung: Was ist neu
an der Theorie reflexiver Modernisierung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, P. (1983): Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales
Kapital. S. 183-198 in R. Kreckel (Hrsg.), Soziale Ungleichheiten (Soziale
Welt, Sonderband 2). Göttingen: Schwartz.

Dingerkus, G. (2012): Editorial. Hospiz-Dialog Nordrhein-Westfalen -
Schwerpunkt: «Gesellschaftliche Randgruppen». 01(50): 2.

Dressfce, S. (2005): Sterben im Hospiz. Der Alltag in einer alternativen
Pflegeeinrichtung. Frankfurt/Main: Campus.

Elias, N. (1982): Über die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen.
Frankfurt a. M.; Suhrkamp.

Feldmann, K. (2010): Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche
Thanatologie im Überblick. 2., Überarb. Aufl., Wiesbaden: SpringeT VS.

Fuchs, W. (1969): Todesbilder in der modernen Gesellschaft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Grote-Westrick, M./Volbracht, E. (2015): Palliativversorgung.
Spotlight Gesundheit 10:1-8.

Kickbusch, I. (2006): Die Gesundheitsgesellschaft: Megatrends der
Gesundheit und deren Konsequenzen für Politik und Gesellschaft.
Werbach-Gamburg: Verlag für Gesundheitsförderung.

Richter, M./Hurrelmann, K. (Hrsg.) (2009): Gesundheitliche Ungleichheit.
Grundlagen, Probleme, Perspektiven. 2., aktual. Aufl.
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Salis Gross, C. /Soom Ammann, E. /Sariaslan, E. /Schneeberger Geisler, S.

(2014): Chancengleiche Palliative Care. Bedarf und Bedürfnisse der
Migrationsbevölkerung in der Schweiz. München: AVM.

Schäfer, D./Müller-Busch, C./Frewer, A. (2012) (Hrsg.): Perspektiven zum
Sterben. Auf dem Weg zu einer Ars moriendi nova? Stuttgart: Franz
Steiner Verlag.

Schneider, W. (2005): Der «gesicherte» Tod - Zur diskursiven Ordnung des
Lebensendes in der Moderne. S. 55-79 in: H. Knoblauch/A. Zingerle
(Hrsg.), Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die Institutionalisierung
des Sterbens. Berlin: Duncker & Humblot.

Schneider, W. (2012): Das Projekt Lebensende - vom einstigen Gleichmacher
Tod zur Ungleichheit des «guten Sterbens» heute. S. 25-46 in: G. Arndt-
Sandrock (Hrsg.), Was ist gutes Sterben? 15. Loccumer Hospiztagung.
Loccumer Protokolle 19/12. Rehburg-Loccum: Evangelische Akademie.

Schneider, W. (2014): Sterbewelten: Ethnographische (und
dispositivanalytische) Forschung am Lebensende. S.51-138 in:
M. Schnell/W. Schneider/H. Kolbe (Hrsg.), Sterbewelten. Eine

Ethnographie (Reihe Palliative Care und Forschung). Wiesbaden:
Springer VS.

Schneider, W. /Stadelbacher, S. (2011): Sterben in Vertrauen. Wissenssozio¬
logisch-diskursanalytische Anmerkungen zum Sterben als Vertrauensfrage.

S.107-139 in: G. Höver/H.Baranzke/A. SchaeffeT (Hrsg.),
Sterbebegleitung: Vertrauenssache! Herausforderungen einer person- und
bedürfnisorientierten Begleitung am Lebensende. Würzburg:
Königshausen und Neumann.

Streckeisen, U. (2001): Die Medizin und der Tod. Über berufliche Strategien
zwischen Klinik und Pathologie, Opladen: Leske 81 Budrich.

Sudnow, D. (1967): Passing On. The Social Organization of Dying.
Englewood Cliffs: PTentice-Hall.

Thönnes, Michaela (2013): Sterbeorte in Deutschland. Eine soziologische
Studie. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Endnoten
1 Für ein einfaches, kostenloses und offenkundig eher «unterhaltsam»

gemeintes Beispiel vgl. «Death Clock: The Internet's friendly reminder
that life is slipping away...» (www.deathclock.com, Zugriff: 13.2.2016),
weitere ähnliche, mehr oder weniger «seriös» wirkende Beispiele
bis hin zu diversen kommerziellen Angeboten finden sich zuhauf im
Internet.

2 Vgl. Kickbusch 2006.
3 Vgl. Schneider 2005; 2014.

4 Vgl. Beck/Bonss 2001; Beck/Lau 2004.
5 Vgl. auch Sudnow 1967.
6 Vgl. Schneider 2014.
7 In Anlehnung an und Erweiterung von DTesske 2005.
8 Vgl. z.B. Elias 1982; Feldmann2010: s8ff.
9 Vgl. Schneider/Stadelbacher 2011.
10 Vgl. Beck/Beck-Gernsheim 1994.
11 Vgl. Elias 1982; vgl. auch Streckeisen 2001.
12 Vgl. Beck 1995.
13 Von den ca. 893'000 Sterbefällen in Deutschland im Jahr 2013

ereigneten sich ca. 46% im Krankenhaus, 31% in stationären
Pflegeeinrichtungen, hinzu kommen noch ca. 3% in stationären
Hospizen und ca. 20% im häuslichen Umfeld (Grote-Westrick/
Volbracht 2015; vgl. auch Thönnes 2013). Ähnliche Zahlen finden sich
auch für die Schweiz: Im Jahr 2011 ereigneten sich von den insgesamt
6il786 Todesfällen 39,9% im Spital, 40,8% im Alters- und Pflegeheim
und 19,3% an einem anderen Ort (zu Hause, durch einen Unfall 0. ä.),
vgl. Zahlen des Bundesamtes für Gesundheit BAG: www.tinyurl.com/
j050490, Zugriff 09.03.2016.

14 Vgl Feldmann 2010:7gff; vgl. auch Fuchs 1969.
15 Vgl. Bauman 1994.
16 Vgl. Schäfer/Müller-Busch/Frewer 2012.
17 Vgl. Schneider 2012.
18 Vgl. Schneider 2012.

19 Vgl. Richter/Hurrelmann 2009.
20 Vgl. Bourdieu 1983.

21 Dingerkus 2012:2.
22 Feldmann 2010:17ft
23 Vgl. exemplarisch z.B. die Studie von Salis Gross et al. 2014 zu einer

diversitätssensiblen Palliative CaTe.

v
SuchtMagazin 2I2016 9


	Riskantes Sterben : das Lebensende in der reflexiven Moderne

