Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Riskantes Sterben : das Lebensende in der reflexiven Moderne
Autor: Schneider, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-800332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-800332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER: STERBEN UND TOD

Riskantes Sterben —
das Lebensende in der
reflexiven Moderne

Heute, in der fortgeschrittenen, sogenannten reflexiven Moderne stirbt

man nicht mehr «einfach so», sondern wird entlang der Leitvorstellung des
sogenannten «guten» Sterbens «sterben gemacht». Und gerade weil Sterben
nicht mehr einfach so «geschieht», wird das «gemachte» Sterben zunehmend
riskanter — mit der Folge: Die Frage nach sozialer Ungleichheit am Lebensende
wird in Zukunft an Bedeutung gewinnen.

Werner Schneider

Prof. Dr. phil., Universitétsstr. 10, D-86159 Augsburg,

Tel. +49 (0)821 5985 570 56 79, Werner.Schneider@phil.uni-augsburg.de,
www.philso.uni-augsburg.de/de/lehrstuehle/soziologie/sozio3/

Schlagwarter: Soziologie | Sterben | Wandel | Moderne | Ungleichheit |

Die Wahrheit des eigenen Todes als Wahrscheinlichkeit
meines zukiinftigen Sterbens

Ich werde am Donnerstag, den 7. September 2034, ca.7 Wo-
chen vor meinem 74. Geburtstag, sterben. Woher ich das weiss?
Jeder kann sein Todesdatum, sein «personal date of death» im
Internet abrufen. Man fiillt dazu ein kurzes Formular aus, welches
einige wenige personliche Grunddaten (Alter, Geschlecht, Body-
Mass-Index) und Informationen zum Lebensstil (Rauchen, Le-
benseinstellung) abruft, auf deren Basis offenbar die statistisch
wahrscheinliche Lebenserwartung hochgerechnet und - zwar
nicht nachvollziehbar, aber das ist die Pointe dabei — auf ein ganz
bestimmtes «personalisiertes» Datum hin projiziert wird.* Genau
betrachtet ist das konkrete WANN meines Todes (-zeitpunktes) fiir
sich genommen jedoch gar nicht so relevant; mindestens so inte-
ressant ware es, das WIE des Sterbens, also die Minuten, Stun-
den, Tage, Wochen, Monate davor — kurzum die Umstédnde meines
Lebensendes vor seinem eigentlichen Ende zu kennen.

Vor dem Hintergrund des dem Menschen eigenen Wissens
um seine Sterblichkeit gehort das individuelle wie gesellschaft-
liche Fragen nach Sterben und Tod sowie ihr kulturelles Bearbei-
ten einerseits zur Conditio Humana. Mehr noch: Das Phdnomen
menschlicher Kulturentwicklung als solches ist schlechthin nicht
verstehbar, wenn es nicht von dem unhintergehbaren menschli-
chen Bewusstsein der Sterblichkeit her betrachtet wird. Anderer-
seits erscheint es bezeichnend, dass wir heutzutage in unserem
westlichen Denken, mit der dominanten Wunschvorstellung eines
«nattirlichen» Todes, den uns die «Gesundheitsgesellschaft» am
Ende eines mdglichst langen, gesunden Lebens gewdhrleisten
soll, es anscheinend fiir plausibel halten, unser zukiinftiges Le-
bensende anhand vermeintlich objektiver Daten als «Wahrheit»
voraussagen — meint: im Sinne statistischer Wahrscheinlichkei-
tenberechnungen - und so bewéltigen zu konnen.

Im Folgenden soll es genau um solche Fragen nach dem Wandel
des vorherrschenden gesellschaftlichen Denkens und der gesell-
schaftlichen Praxis rund um Sterben und Tod gehen. Im Zuge der

4 SuchtMagazin 2|2016

fortschreitenden Modernisierung moderner Gesellschaften in der
zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts verdndert sich der Umgang
mit dem Lebensende radikal, indem - salopp formuliert — nicht
einfach mehr gestorben wird, sondern Sterben sich zunehmend
zur letzten riskanten Lebensphase des modernen Individuums
verwandelt.3 Zur Entfaltung dieser Leitthese soll

— zundchst kurz ausgewiesen werden, was aus soziologischer
Sicht gemeint ist, wenn vom Sterben die Rede ist,

— um anschliessend zu erldutern, was den veranderten,
neuen gesellschaftlichen Umgang mit Sterben und mit
Sterbenden kennzeichnet, und wie er im Rahmen einer
reflexiv-modernisierungstheoretischen Perspektive4 auf
gesellschaftlichen Wandel gedeutet werden kann.

— Ineinem letzten Schritt sollen schliesslich mégliche
Folgen dieses Wandels mit Blick auf die Frage nach sozialer
Ungleichheit im Sterben kurz benannt werden.

Das Lebensende aus soziologischer Perspektive:
Sterben als sozialer Prozess

Was ist Sterben? Soziologisch gesehen ist Sterben immer
schon mehr als ein primér physiologisch bestimmter Vorgang —
Sterben ist immer auch und vor allem ein sozialer Prozess.5 Im
Kern geht es dabei um einen komplexen Ausgliederungsprozess,
der auf eine umfassende Transformation, eine grundlegende Um-
und Neudefinition der gemeinsam geteilten Wirklichkeit durch
alle am Sterbensverlauf Beteiligten zielt. Dabei macht sich die be-
treffende Gruppe deutlich, dass eines ihrer Mitglieder sie unwie-
derbringlich verlassen wird, wobei die noch Weiterlebenden den
sinnhaften Ubergang in eine neue Alltagswirklichkeit ohne diesen
dann nicht mehr lebenden Anderen vollziehen miissen.
Im Zentrum der gesellschaftlichen Gestaltung des Sterbens steht
somit — soziologisch betrachtet — keineswegs, wie man auf den
ersten Blick meint, der oder die Sterbende selbst. Vielmehr geht
es um die noch Weiterlebenden bzw. um deren Bewaltigung der
Erfahrung des Sterbens eines fiir sie — aus welchen Griinden auch
immer — «wichtigen Anderen» in ihren konkreten alltagsprak-
tischen Beziigen ebenso wie in der sinnhaften Ordnung ihrer Welt
insgesamt. Dies gilt sowohl z.B. fiir die beteiligten professionellen
oder auch ehrenamtlichen «SterbearbeiterInnen» wie ArztInnen,
Pflegekrafte, HospizhelferInnen etc. als auch fiir ggf. vorhan-
dene Angehdrige u.a. Bezugspersonen. Die Gemeinschaft bzw.



die Gesellschaft der noch Weiterlebenden kiimmert sich in der
Regel auf solche Art und Weise um die Sterbenden, dass sie nach
dem Gestorben-Sein des Betreffenden mit der Erfahrung dieses
Sterbens moglichst «gut» — d.h. im Glauben an die Sinnhaftigkeit
des eigenen Lebens trotz der Erfahrung des Todes durch das Ster-
ben eines anderen — weiterleben kann. Somit wird das Sterben
eines Menschen im Sinne eines sozialen Prozesses immer von
der Gesellschaft, in der er oder sie lebt und schliesslich stirbt,
bestimmt und ausgestaltet entlang
- der je vorherrschenden Leitvorstellungen, der geltenden
Werte und Normen, die das Handeln orientieren
— der vorhandenen institutionellen Beziige, in denen das
Sterben raum-zeitlich situiert ist (z.B. Klinik, Pflegeheim,
Palliativstation, Hospiz, Zuhause mit den jeweiligen
Rollendefinitionen)
- und der entsprechenden sozialen Beziehungen zwischen
dem Sterbenden und den an seinem Sterben Beteiligten

Kurzum: Wir sterben nicht einfach so, sondern wir werden «ster-
ben gemacht» .6

Die Modernisierung des modernen Lebensendes:
Das «gute» Sterben

Dieses gesellschaftliche «Sterben-Machen» unterliegt seit
den 1970ern einem grundlegenden Wandel, indem seither —
gleichsam in einem grossen gesellschaftlichen Laborexperiment,’
dessen Ausgang durchaus ungewiss erscheint — die Modernisie-
rung des modernen Lebensendes erfolgt. Dazu drei Thesen:

— Wir leben in einer Gesellschaft, die Sterben und Tod
keineswegs tabuisiert, verdrangt oder «hinter die Kulissen
schiebt»,® sondern im Gegenteil: Vielfiltige 6ffentliche,
normativ wirksame Diskurse sollen uns unentwegt mit
dem «guten», dem «richtigen» Umgang mit Sterben und
Tod, mit Sterbenden und Toten vertraut machen. Dabei
reicht das Themenspektrum bspw. von Hirntod-Definition
und Organtransplantation iiber Hospizbewegung
und Palliativmedizin bis hin zu Kontroversen um
Sterbebegleitung versus Sterbehilfe.

— Aus dieser umfassenden Diskursivierung folgt als normativ-
institutionelle Anrufung an den Einzelnen: Das Lebensende,
das zukiinftige, zu antizipierende eigene Sterben, die Sorge
um den eigenen Tod soll zu einem «individuellen Projekt»,
gleichsam zu einem letzten Lebensprojekt werden, welches
von jedem selbst — selbstbestimmt und vorsorglich — zu
gestalten ist.

— Hierzu entwickelt sich eine finale, d.h. auf das «je eigene
Lebensende» hin ausgerichtete «Sorge-Kultur» mit
entsprechenden organisationalen Handlungsfeldern der
Versorgung, Betreuung und Begleitung von Sterbenden und
ihren Angehorigen, mit denen ein solches «gutes», d.h.:
vorgesorgtes, selbstbestimmtes, moglichst schmerzfreies
und somit insgesamt «wiirdevolles» Sterben als letzte
Lebensphase des individualisierten Individuums
institutionalisiert wird.

Diese — entlang der genannten drei Thesen - konturierte Zeit-
diagnose bedeutet fiir die Menschen hinsichtlich des zu antizi-
pierenden zukiinftigen oder, im Fall einer infausten Diagnose,
schliesslich konkret zu «organisierenden» Sterbens als Anforde-
rung: Es mussen vorsorglich Uberlegungen angestellt werden, wie
man sich das eigene Sterben vorstellt (etwa von Patientenverfii-
gung und Vorsorgevollmacht bis hin zu drztlich assistiertem Sui-
zid oder palliativer Sedierung). Es miissen ggf. Gesprache gefiihrt
werden mit der Familie, mit ArztInnen, mit vertrauten Personen.
Es miissen zu gegebener Zeit mdglichst verldssliche Versorgungs-
und Betreuungsnetze gekniipft, Behandlungsoptionen gepriift

und der Umfang an gewiinschter Betreuung und Begleitung
geklart werden: Sind «sorgende» Angehorige vorhanden? Sind
ein vertrauensvoller Hausarzt und ein kompetenter Pflegedienst
verfiigbar, vielleicht sogar ein ambulanter Hospizdienst, die alle
z.B. ein moglicherweise gewiinschtes Sterben zuhause, in der
vertrauten Umgebung wahrscheinlicher machen kénnten? Oder
imanderen Fall, falls ein Sterben zuhause nicht moglich erscheint
oder nicht gewiinscht wird: Hat das nédchste erreichbare Klinikum
eine Palliativstation oder gibt es gar ein stationdres Hospiz in
der Nahe? Und wenn es schliesslich soweit ist, miissen konkrete
Handlungsplédne entworfen (Stichwort: Advance Care Planning),
vielfdltige Entscheidungen getroffen, wirksame Massnahmen in
der Schmerzbehandlung, in der psychosozialen Unterstiitzung
umgesetzt werden. Dabei geht es gar nicht so sehr um die ethisch
heiklen, im Grundsatz zu treffenden «Letzt-Entscheidungen» zu
Leben und Tod, sondern mehr um die vielen kleinen, ganz prak-
tischen Prozesse des alltdglichen Tuns oder Lassens am Lebens-
ende, um das Prozessieren eines «Mehr» oder «Weniger» oder
«Garnicht» im Alltag der ausseralltédglichen Krisensituation einer
existenziell gefdhrdenden bzw. lebensverkiirzenden Erkrankung.
Und vielleicht soll als Ultima Ratio zu all den genannten Aspekten
schliesslich auch noch die Moglichkeit in Betracht gezogen wer-
den, alledem selbstbestimmt, nach eigenem Willen und zum
gegebenen Zeitpunkt ein Ende setzen zu kénnen...

Wie wirklichkeitsnah, wie empirisch zutreffend diese kurze
Skizze heutige Sterbensprozesse auch immer beschreiben mag
(derzeit verfiigen wir noch immer tiiber keine systematische und
umfassende Empirie dazu), so deutet sie in ihren vielschichtigen
Aspekten und ihrer Optionsvielfalt in folgende Richtung: Sterben
geschieht nicht mehr einfach so, sondern Sterben wird zuneh-
mend riskanter.?

Sterben heute wird zunehmend riskanter

Doch anders als bei vielen anderen riskanten biographischen
Ereignissenund Entscheidungenin den verschiedenen Lebenspha-
sen mit ihren vielfaltigen «Wahlchancen» und «Wahlzwangen»,
die demin allen Lebensbereichen freigesetzten, individualisierten
Individuum heutzutage jenseits der Vorgaben der einfach-mo-
dernen biirgerlichen Normalbiographien abverlangt werden,* gilt
beim Sterben: Man hat nur einen Versuch, nichts kann riickgan-
gig gemacht oder neu versucht werden. Eine falsche Berufsent-
scheidung kann durch eine Fortbildung gemildert oder durch eine
Umschulung revidiert werden, der ersten Ehe kann eine zweite
oder auch eine dritte folgen. Aber aus der Erfahrung des eigenen
Sterbens als «schlechtes» Sterben kann aus Sicht des Betroffenen
selbst nichts gelernt werden, er stirbt nur einmal - und gerade
deshalb ist auch fiir alle anderen Beteiligten unter der Anfor-
derung des «guten Sterben-Machens» das Risiko der moglichen
falschen Wahlen umso manifester.
Dieses neue, riskante «Sterben-Machen» kontrastiert signifikant
jenen gesellschaftlichen Umgang mit dem Sterben, wie er - in
der Terminologie der «Theorie der Reflexiven Modernisierung»
nach Ulrich Beck u.a. — fiir die einfache, biirgerliche Moderne des
20.Jahrhunderts charakteristisch war. Es geht heute nicht nur um
dieblossemedizinische Versorgung von Sterbenden, und schongar
nicht um ein verstecktes, isoliertes einsames Gestorben-werden
hinter den Kulissen, wie es der modernen Klinik der 1950er/6o0er
noch vorgehalten wurde.** Vielmehr radikalisiert die konsequent
fortschreitende Modernisierung des modernen Lebensendes die
normative Vorstellung des «je eigenen lebens», welches das
moderne individualisierte Individuum aktiv gestaltend zu leben
habe, und erweitert sie bis hin zum letzten Atemzug im Sinne
des «je eigenen Sterbens», welches zum je individuellen Leben
passen miisse.*? Das moderne Individuum organisiert, meistert,
gestaltet sein Alltagsleben selbst, selbstbestimmt — im Glauben
darauf, dass es selbst entscheidet und handelt. Dieser Glauben,

SuchtMagazin 2|2016 §



diese Grundeinstellung heisst nichts anderes: Wir wollen, sollen,
jamiisseninvielen Bereichen unseres Lebens unser eigener «Herr
und Meister» sein, der fiir sich all die grossen und kleinen Lebens-
entscheidungen zu treffen hat und dabei das je eigene Leben und
auch sein Sterben méglichst «gut» zu gestalten sucht.

Gutes und schlechtes Sterben

Diese Vorstellung ist gleichsam der Dreh- und Angelpunkt der
verschiedenen fach- und professionsspezifischen wie der 6ffentli-
chen, medial-politischen Diskurse rund um das «gute» Sterben,
welche die institutionelle Programmatik zu all den neu entstan-
denen und noch entstehenden und ebenso alten, aber neu auszu-
richtenden «Sterbe-Organisationen» liefern. Heute erfolgt noch
immer die Uiberwiegende Zahl an Sterbeféllen in den Kliniken und
den herkommliche Alten-/Pflegeheimen.® Doch gerade auch fiir
sie gilt es nun, Hospizkultur und Palliativkompetenz zu imple-
mentieren, ganz so, wie die seit den 1980ern sich ausbreitenden
Palliativstationen und Hospizeinrichtungen es vormachen. Nicht
zu vergessen ist selbstverstandlich das Sterben zuhause mit dem
Hausarzt, dem ambulanten Pflegedienst, ggf. ehrenamtlichen
HospizhelferInnen oder einem ambulanten multiprofessionellen
Palliative Care Team in der sog. Spezialisierten ambulanten Pal-
liativversorgung SAPV, auf die in Deutschland mittlerweile ein
Rechtsanspruch besteht.
Noch in den 1950/60ern war demgegeniiber das Sterben als ein
moglichst lange hinauszuschiebender, aber letztlich unvermeid-
licher Betriebsunfall des modernen Gesundheitssystems zu
kaschieren. Deshalb erfolgte das Abschieben der Sterbenden in
das Stationsbadezimmer in der Klinik, wo die ArztInnen einen
grossen Bogen darum machten und das Pflegepersonal verunsi-
chert versuchte, die den klinischen Ablauf stérende Sterbesitu-

6 SuchtMagazin 2|2016

ation irgendwie zu bewadltigen. Sterben musste dem modernen
Medizinsystem als Storfall gelten, weil die grosse Verheissung
der Moderne darin bestand, jegliches Leid, welches in irgendei-
ner Form gesellschaftlich bearbeitbar erschien, aus dem Leben
der Menschen auszutreiben. Und dass immer mehr menschliche
Leiderfahrungen fiir immer mehr Menschen als gesellschaftlich
bearbeitbar, vermeidbar erschienen und durch moderne Institu-
tionen alltagspraktisch minimiert oder ganzlich vermieden wer-
den konnten, ist eine grosse Erfolgsgeschichte der Moderne. Eng
verbunden mit dieser Erfolgsgeschichte steht am Lebensende
das moderne Versprechen des «natiirlichen Todes» — d.h.: jeden
Menschen moglichst gesund bis an das Ende seiner natiirlichen
Lebensspanne zu bringen, die sich selbst in ihrer «Natiirlichkeit»
immer weiter nach hinten verschieben liess — durch bessere
Lebensbedingungen, Erndhrung, Hygiene, medizinische Versor-
gung, Wohlstand.*4

Vom Ende der Unsterblichkeit

Genau hier liegt auch die entscheidende Differenz zur vor-
modernen, traditionalen Gesellschaft, in der der Mensch sein
diesseitiges Leben permanent von seiner Endlichkeit her zu ge-
stalten hatte, die sich gleichsam zu jeder Zeit, jeden Tag, zu jeder
Stunde manifestieren konnte. Im Zentrum jenes Denkens stand
zum einen die Organisation des Alltagslebens im Angesicht des
grossen «Gleichmachers Tod», der jeden, ob Herr oder Knecht,
gleichermassen traf — und zum anderen das von der Religion do-
minierte Bewusstsein, jederzeit und keinesfalls unvorbereitet in
den Status des ewigen Lebens im Jenseits (im Himmel oder in der
Holle) hiniiberwechseln zu miissen. Das moderne Versprechen
des «natiirlichen Todes» hingegen erlaubt dem modernen Men-
schen, sein gesamtes, immer langer dauerndes Leben in der Be-



wusstseinshaltung von «potentieller Unsterblichkeit»*s zu leben.
Niemand verlédsst heutzutage in der Frith sein Zuhause mit der
Uberlegung, was noch erledigt, was noch vorsorglich in Ordnung
gebracht sein miisste fiir den Fall, dass man am Abend und nie
mehr wieder zuriickkehren wiirde. Das alltagliche Leben in der Hal-
tung von potentieller Unsterblichkeit zu leben — gemeint als Aus-
treibung von Lebensunsicherheit iiber die gesamte Lebensspanne
hinweg -, gilt bis heute.

uUnd doch erleben, erfahren wir heute gleichzeitig ein Ende dieser
Unsterblichkeit, eine Riickkehr des Bewusstseins von Sterblichkeit,
aber ganz anders als in einem traditionalen Wahrnehmungs- und
Deutungskontext wie vor 500 Jahren. Die Rede von der Riickkehr
einer Ars Moriendi, auch wenn sie als Ars Moriendi Nova tituliert
werden mag,’ ist insofern missverstdndlich, als es heute nicht
nur um individuelle Vorbereitung im Glauben und die gottgefallige
Gestaltungskunst des Sterbens durch die Glaubigen geht. Im Kern
der Modernisierung des modernen lLebensendes heute stehen
vielmehr diskursive Prozesse in Verbindung mit institutionell-
organisatorischen Strukturierungsprozessen, die mit Macht,
Herrschaft und mit sozialer Ungleichheit? verbunden sind sowie
neue Rollenanforderungen, neu geforderte «Subjektpositionen»
im Sterben produzieren. Zu nennen sind der aktive, der aktivierte
«gute» Sterbende, der deshalb gut stirbt, weil er vorgesorgt hat
und selbstbestimmt agieren kann. Zu nennen sind auch die ihn
in welchen Formen auch immer unterstiitzenden Angehérigen
und die verschiedenen SterbearbeiterInnen vom Hausarzt bis zur
Ehrenamtlichen sowie viele andere, die an dem zu organisierenden
«letzten Lebensprojekt» zu beteiligen sind und damit die instituti-
onelle Aufbereitung des Lebensendes betreiben.
Zusammengefasst: Weil unsere alltagsweltliche Perspektive als
Mitglieder dieser Gesellschaft heute wesentlich durch eine radikal

individualistische Sichtweise gepragt ist, erscheint es uns so plau-
sibel, das individualisierte Individuum mit Selbstbestimmung,
Autonomie bis zum allerletzten Atemzug ins Zentrum unseres
gesellschaftlichen Denkens zu riicken. Und deshalb korrespon-
diert die Vorstellung vom langen, selbstbestimmten, erfiillten,
leidfreien und «unsterblichen» Leben zwangslaufig mit dem mitt-
lerweile ebenfalls als gestaltbar, bearbeitbar gedachten und als
frei von Leid gewiinschten Sterben in einer reflexiven Moderne,
in der sich die institutionelle Ordnung des Lebensendes — wie
argumentiert — grundlegend verandert. Das individualisierte Ster-
ben wird zunehmend riskanter, weil es reflexiv wird. D.h.: Je mehr
das Lebensende der gesellschaftlichen Verfiigungsmacht (Ausbau
von differenzierten Versorgungs- und Betreuungsstrukturen fiir
Sterbende, Medikalisierung usw.) sowie dem individuellen Ent-
scheiden, Gestalten, Umsetzen zugeschrieben wird, umso mehr
Wahl- bzw. Entscheidungsmoglichkeiten, aber auch -zwange
entstehen bei zunehmenden Handlungsunsicherheiten und Deu-
tungsungewissheiten zum «richtigen» Ausgestalten des «guten»
Sterbens.

Fiir wen in welchem Ausmass dieses moglichst gute, aber riskante
Sterben mit welchen Folgen realisierbar wird oder unerreichbar
bleibt, wissen wir nicht, weil uns dazu die empirischen Befunde
fehlen und wir noch mittendrin stecken in diesem grossen gesell-
schaftlichen Laborexperiment der Neu-Ordnung des Lebensendes.

Die Folgen des «riskanten Sterben-Machens»:
Soziale Ungleichheit und Randgruppenproblematiken
am Lebensende

Wie eingangs bereits benannt, ist das genaue WANN meines
Todes fiir sich alleine stehend gar nicht so interessant, das WIE
meines Sterbens, die konkreten Umstidnde meines Lebensendes

SuchtMagazin 2|2016 7




DOSSIER: STERBEN UND TOD

erscheinen mir mindestens so bedeutsam. Aber auch iiber das
WIE meines Lebensendes kann ich bereits jetzt einiges in Erfah-
rung bringen, denn ich bin Jahrgang 1960 und damit Angehériger
der sogenannten «Baby Boomer». Diese Generation war schon
immer eine der «zu vielen»: im Kindergarten, in der Schule, bei
der Lehrstellen- und Studienplatzsuche usw., und spater im Alter,
in der Nacherwerbsphase wird es genauso sein. Wir werden auch
am lebensende, in den Krankenhdusern, Pflegeheimen zu viele
sein, ja wir werden uns noch auf den Friedhéfen wechselseitig
im Weg liegen, wenn nicht zumindest dort — so jedenfalls hat es
mittlerweile den Anschein — der Wandel in der Bestattungskultur
weg vom raumgreifenden Sarg zur platzsparenden Urne fiir Ent-
lastung sorgen wird. Dieses charakteristische «Zuviel» wird auch
den mit hoher statistischer Wahrscheinlichkeit in hohem Alter,
in multimorbidem Zustand, von uns zu durchlaufenden langeren
Sterbensprozess kennzeichnen, haufig allein, ohne Familie, ohne
Pflege durch Angehdrige, was ein Zuviel an Einsamkeit, aber auch
ein Zuviel an Versorgungsanspriichen, an Betreuungsbediirfnis-
senund Zuwendungswiinschen, ein Zuviel an Angewiesensein auf
Fremde bedeuten wird... Und das alles wird fiir die Gesellschaft
vor allem eine Kostenfrage sein: ein Zuviel an Kosten! Doch wie
sehr mich das Schicksal eines moglicherweise «schlechten» Ster-
bens treffen wird, wird — so die Annahme — vor allem von meinem
sozialen Status abhéngig sein.

Warum? Je mehr die Haltung der «potentiellen Unsterblichkeit»
durch das Bewusstsein des «eigenen» Sterbens als ein selbst zu
gestaltendes letztes Lebensprojekt flankiert wird, je mehr Sterben
gestaltbar, organisierbar und damit auch riskanter wird, umso
mehr wird dieses Sterben zu einem ungleichen Sterben, umso
mehr wird Sterben selbst zum «Ungleichheitsgenerator».*® Unser
gesamtes Gesundheitssystemerweist sich bis heute pragnant und
stabil als sozial ungleich. Bildung, Einkommen, beruflicher Status
und Prestige bestimmen wesentlich das Krankheitsrisiko iiber
den Lebensverlauf hinweg sowie die durchschnittliche Lebenser-
wartung. Je héher die Positionierung in der Sozialstruktur unserer
Gesellschaft, umso gestinder und langer lebt man. Es gibt keinen
empirischen Grund anzunehmen, dass soziale Ungleichheitsver-
hiltnisse in der Schwerstkrankheit am Lebensende, beim Sterben,
sich plotzlich umkehren oder génzlich auflésen. Deshalb ist davon
auszugehen: Je mehr Palliative Care und Hospizarbeit im Gesund-
heitssystem als Versorgung integriert sein werden, umso starker
werden sie die gegebenen (und auch iiber das Gesundheitssystem
prozessierten) sozialen Ungleichheiten'® in unserer Gesellschaft
beim Sterben reproduzieren und vielleicht sogar verstarken.
Schon jetzt gilt: Wie jemand stirbt, palliativmedizinisch/-pflege-
risch gut versorgt, wenn gewiinscht ehrenamtlich begleitet etc.,
héngt derzeit z.B. vom Wohnort, von der umgebenden institutio-
nell-organisatorischen Infrastruktur und demjeweils zuhandenen
sozialen Beziehungsgefiige ab (im Krankenhaus, Pflegeheim, bei
sich zu Hause etc.). Dariiber hinaus ist schon jetzt zu fragen: Wel-
che «Kapitalien»2° — um mit den Begriffen des Soziologen Pierre
Bourdieu zu formulieren — braucht man heute und in Zukunft, um
in dieser Gesellschaft «gut sterben» zu kénnen? Z.B. als «okono-
misches Kapital» bei der Auswahl von Behandlungs- und Betreu-
ungsoptionen? Als «soziales Kapital» im Sinne der Verfiigbarkeit,
des Zuhandenseins von unterstiitzenden sozialen Beziehungen?
Je weniger Familie bzw. Angehdrige und Zugehdrige vorhanden
sein werden, umso wichtiger werden weitere soziale Netzwerke,
am besten mit Kontakten zu medizinisch-pflegerischen Professio-
nellen, moglichst angebunden an eine zivilgesellschaftlich enga-
gierte nachbarschaftliche Sorge-Gemeinschaft, die im Quartier
wirkt, und vielleicht kennt man auch Ehrenamtliche oder sogar
die Koordinatorin des ortlichen Hospizvereins...? Wie viel «kul-
turelles Kapital» braucht es im Sinne von kulturell spezifischem

8 SuchtMagazin 2|2016

Wissen dariiber, wie unsere sozialen Unterstiitzungssysteme
funktionieren, wo welche Formulare zu erhalten und wie auszu-
flillen und welche Informationsangebote wichtig sind, weil sie
den Schliissel zu Hilfemechanismen liefern?

Sterben Ausgegrenzte anders?
Gerlinde Dingerkus, Psychologin und leitende Aktive bei der
Ansprechstelle zur Palliativversorgung, Hospizarbeit und Angehd-
rigenbegleitung ALPHANRW, stellte in der Januarausgabe 2012 der
Zeitschrift Hospiz-Dialog Nordrhein-Westfalen, die das Schwer-
punktthema «gesellschaftliche Randgruppen» hatte, folgende
Frage: «Sterben Menschen anders, wenn sie zu den sogenannten
Randgruppen gehoren?»2* Und sie antwortet: «Nattirlich nicht!»
Dem miisste man als Soziologe sofort entgegen halten: «Ja, sie
sterben selbstverstandlich anders!» Der wissenschaftlichen Red-
lichkeit halber muss darauf hingewiesen werden, dass Dingerkus
so antwortet, weil es ihr auf den Hinweis ankommt, dass Ster-
ben und Tod fiir alle Menschen gleichermassen am Lebensende
stehen, um dann selbst auf die unterschiedlichen Bedingungen
des Sterbens in Randgruppen hinzuweisen. Dieser erfahrungs-
gesdttigte Hinweis auf das ungleiche Sterben von Randgruppen
erscheint schon deshalb als wichtig, weil damit deutlich wird,
dass das Sterben von Angehérigen von Randgruppen wie bspw.
Wohnungslosen oder Drogensiichtigen als sozialer Prozess weit-
gehend sozial «entbettet» erfolgt. Was ist damit gemeint?
Eine soziale Gemeinschaft kann eines ihrer Mitglieder «in einem
gewissen Masse» sozial sterben lassen, indem sie dieses Mitglied
z.B.aufgrundvonDrogensucht, Kriminalitat, Schuldenoderirgend-
welchen anderen Formen abweichenden Verhaltens umfanglich
seiner normalen Teilhabe-Rollen enthebt - z.B. durch Einweisung
in ein Gefangnis oder in die Psychiatrie, mittels Abschieben an
den Rand der Gesellschaft wie etwa «auf die Strasse» etc. Wenn
esaber ummehr als um die Metaphorik eines «sozialen» Sterbens
im Sinne des Verlusts von wichtigen Teilhabe-Rollen geht,?? was
die Existenz in einer gesellschaftlichen Randgruppe per se kenn-
zeichnet, wenn es dariiber hinaus um das «eigentliche» Sterben
als einer existenziellen Krisensituation geht, ist zu fragen: Gibt
es liberhaupt noch eine soziale Gemeinschaft, aus der der oder
die Sterbende nun auszugliedern ware, wenn er oder sie doch
vorher bereits ausgegrenzt ist? Das entbettete Sterben ist also
ein Sterben, bei dem den Betreffenden bereits die soziale Gemein-
schaft abhanden gekommen ist, aus der sie nun auszugliedern
waren und die diesen Ausgliederungsprozess organisieren wiirde.
Deshalb geht es bspw. nicht allein um Einsamkeit, denn einsam
kann auch jemand sterben, der eine biirgerliche Normal-Existenz
fiihrt — z.B. mit Wohnung, Rente, medizinischer Grundversorgung
etc., aber aufgrund fehlender sozialer Kontakte (Wegzug der
Kinder, keine vertrauten Nachbarn etc.) am lLebensende seine
letzten Tage weitgehend allein verbringt. Davon zu unterschei-
den ist das entbettete Sterben, das gleichsam eine radikalisierte
Vereinzelung des oder der Sterbenden markiert, den oder die - in
letzter Konsequenz — nicht mal mehr eine Randgruppe als Gruppe
umgibt, wie dies bspw. fiir Wohnungslose, Drogensiichtige u.a.
gilt.
So tut sich z.B. die Hospizarbeit mit ihrer Idee vom «guten
Sterben» schwer bei der Betreuung und Begleitung von Woh-
nungslosen, orientiert sie sich in der Regel doch an der Welt der
Behausten, in der das in der Gesellschaft noch integrierte oder
zumindest integrierbare Subjekt wiirdevoll, weil selbstbestimmt
und moglichst schmerzlos stirbt. Hierfiir sind jedoch bestimmte
Kompetenzen, Kapitalien und Ausstattungen vorauszusetzen:
— Es braucht eine symbolisch-materiale Lokalisation fiir die
Sterbenden im Sinne eines vorhandenen Sterberaums — am
besten eben ein Zuhause, in dem das Sterben begleitet und



gestaltet werden kann. Das stationdre Hospiz war und ist in
der hospizlichen Sichtweise der alternative Sterberaum zur
modernen Klinik, das Zuhause ist der ideale Raum fiir das
privatisierte, intimisierte selbstbestimmte Sterben.

— Auf der individuellen Ebene der Sterbenden braucht es
fiir das «gute» Sterben die Bereitschaft und Fahigkeit zur
Selbstreflexion, zur gemeinsamen biographischen Arbeit
bis hin zur Bearbeitung existenzieller Sinnfragen am
Lebensende. Und es braucht bei den Sterbenden auch einen
eigenen Willen, zumindest das Akzeptieren der Erwartung,
einen solchen Willen haben zu sollen.

— Dartiber hinaus braucht es fiir das «gute Sterben»
Vertrauen in Institutionen: in Einrichtungen der
medizinischen Versorgung, in das begleitende Hospiz,
in weitere Hilfe-Einrichtungen. Dazu wiederum braucht
es kulturelles Kapital im Sinne eines Wissens um diese
Institutionen sowie soziales Kapital im Sinne eines
(selbst?) gesteuerten Zugangs dazu. Kurzum: Ich muss
wissen, wer oder was mir in meiner Situation helfen kénnte,
ich muss Zugang zu dieser Hilfe finden knnen und ich muss
es auch wollen konnen.

Am Ende steht dem «guten», individualisierten, selbstbestimm-
ten und disponierenden Sterben des autonomen Subjekts das
«schlechte», d.h. das soziokulturell entbettete, entindividuali-
sierte und disponierte (fremdbestimmte) Sterben gegeniiber
— und dabei werden die Wahlen, Optionen, Entscheidungen vor
allem die Effekte der Kapitalienausstattung sein. Wenn Sterben
immer riskanter wird, bedeutet das auch: Sterben benétigt immer
mehr Vertrauen — in Personen ebenso wie in Institutionen. Je
integrierter sich Menschen in eine Gesellschaft sehen, umso mehr
Vertrauen konnen sie in die Institutionen und Organisationen,
die diese Gesellschaft fiir die soziale Organisation des «Sterben-
Machens» bietet, entwickeln. Wer hingegen «arm» ist, am Rande
steht, hat nicht nur kein Geld, sondern auch keine Netzwerke und
wenig Vertrauen in Institutionen. Er wird sich schwer tun mit dem
«guten» Sterben. Kann es also ein «gutes» Sterben fiir alle geben?
Als Anspruch vielleicht, praktisch wohl eher nicht. Deshalb werden
die entscheidenden Fragen fiir die Zukunft sein: Fiir welche Men-
schen (mit welchen sozialen Merkmalen) wird das «gute» Sterben
an ihrem Lebensende (z.B. als hospizlich-palliative Versorgung,
Betreuung, Begleitung) in Zukunft verfiigbar sein?? Und damit
verbunden: Welche Menschen (mit welchen sozialen Merkmalen)
werden sich in Zukunft z.B. im Hospiz ehrenamtlich engagieren?
Kurzum: Wer ermdg-licht fiir wen ein «gutes» (z.B. palliativ ver-
sorgtes und hospizlich betreutes, begleitetes) Sterben?e

Literatur

Bauman, Z. (1994): Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien.
Frankfurt a.Main: Fischer.

Beck, U. (1995): Eigener Tod - eigenes Leben: Verganglichkeitshoffnungen.
S. 171-174 in: U. Beck/W. Vossenkuhl/U. Erdmann Ziegler (Hrsg.),
Eigenes Leben. Ausfliige in die unbekannte Gesellschaft, in der wir
leben. Miinchen: C.H. Beck.

Beck, U./Beck-Gernsheim, E. (Hrsg.) (1994): Riskante Freiheiten.
Individualisierung in modernen Gesellschaften.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Beck, U./Bonss, W. (2001) (Hrsg.): Die Modernisierung der Moderne.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Beck, U./Lau, C. (2004) (Hrsg.): Entgrenzung und Entscheidung: Was ist neu
an der Theorie reflexiver Modernisierung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, P. (1983): Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales
Kapital. S. 183-198 in R. Kreckel (Hrsg.), Soziale Ungleichheiten (Soziale
Welt, Sonderband 2). Géttingen: Schwartz.

Dingerkus, G. (2012): Editorial. Hospiz-Dialog Nordrhein-Westfalen —
Schwerpunkt: «Gesellschaftliche Randgruppen». 01(50): 2.

Dresske, S. (2005): Sterben im Hospiz. Der Alltag in einer alternativen
Pflegeeinrichtung. Frankfurt/Main: Campus.

Elias, N. (1982): Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Feldmann, K. (2010): Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche
Thanatologie im Uberblick. 2., iiberarb. Aufl., Wiesbaden: Springer VS.

Fuchs, W. (1969): Todesbilder in der modernen Gesellschaft.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Grote-Westrick, M./Volbracht, E. (2015): Palliativversorgung.
Spotlight Gesundheit 10: 1-8.

Kickbusch, I. (2006): Die Gesundheitsgesellschaft: Megatrends der
Gesundheit und deren Konsequenzen fiir Politik und Gesellschaft.
Werbach-Gamburg: Verlag fiir Gesundheitsférderung.

Richter, M./Hurrelmann, K. (Hrsg.) (2009): Gesundheitliche Ungleichheit.
Grundlagen, Probleme, Perspektiven. 2., aktual. Aufl.

Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Salis Gross, C./Soom Ammann, E./Sariaslan, E./Schneeberger Geisler, S.
(2014): Chancengleiche Palliative Care. Bedarf und Bediirfnisse der
Migrationsbevélkerung in der Schweiz. Miinchen: AVM.

Schifer, D./Miiller-Busch, C./Frewer, A. (2012) (Hrsg.): Perspektiven zum
Sterben. Auf dem Weg zu einer Ars moriendi nova? Stuttgart: Franz
Steiner Verlag.

Schneider, W. (2005): Der «gesicherte» Tod — Zur diskursiven Ordnung des
Lebensendes in der Moderne. S. 55-79 in: H. Knoblauch/A. Zingerle
(Hrsg.), Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die Institutionalisierung
des Sterbens. Berlin: Duncker & Humblot.

Schneider, W. (2012): Das Projekt Lebensende - vom einstigen Gleichmacher
Tod zur Ungleichheit des «guten Sterbens» heute. S. 25-46 in: G. Arndt-
Sandrock (Hrsg.), Was ist gutes Sterben? 15. Loccumer Hospiztagung.
Loccumer Protokolle 19/12. Rehburg-Loccum: Evangelische Akademie.

Schneider, W. (2014): Sterbewelten: Ethnographische (und
dispositivanalytische) Forschung am Lebensende. S.51-138 in:

M. Schnell/W. Schneider/H. Kolbe (Hrsg.), Sterbewelten. Eine
Ethnographie (Reihe Palliative Care und Forschung). Wiesbaden:
Springer VS.

Schneider, W./Stadelbacher, S. (2011): Sterben in Vertrauen. Wissenssozio-
logisch-diskursanalytische Anmerkungen zum Sterben als Vertrauens-
frage. S.107-139 in: G. Hover/H.Baranzke/A. Schaeffer (Hrsg.), Sterbe-
begleitung: Vertrauenssache! Herausforderungen einer person- und
bediirfnisorientierten Begleitung am Lebensende. Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann.

Streckeisen, U. (2001): Die Medizin und der Tod. Uber berufliche Strategien
zwischen Klinik und Pathologie, Opladen: Leske & Budrich.

Sudnow, D. (1967): Passing On. The Social Organization of Dying.
Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Thénnes, Michaela (2013): Sterbeorte in Deutschland. Eine soziologische
Studie. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Endnoten

1 Fiir ein einfaches, kostenloses und offenkundig eher «unterhaltsam»
gemeintes Beispiel vgl. «Death Clock: The Internet's friendly reminder
that life is slipping away...» (www.deathclock.com, Zugriff: 13.2.2016),
weitere dhnliche, mehr oder weniger «serios» wirkende Beispiele
bis hin zu diversen kommerziellen Angeboten finden sich zuhauf im
Internet.

2 Vgl. Kickbusch 2006.

3 Vgl. Schneider 2005; 2014.

4 Vgl.Beck/Bonss 2001; Beck/Lau 2004.

5 Vgl.auch Sudnow 1967.

6  Vgl. Schneider 2014.

7 InAnlehnung an und Erweiterung von Dresske 2005.
8 Vgl.z.B. Elias 1982; Feldmann 2010: 58ff.

9 Vgl. Schneider/Stadelbacher 2011.

10 Vgl. Beck/Beck-Gernsheim 1994.

11 Vgl. Elias 1982; vgl. auch Streckeisen 2001.

12 Vgl. Beck 1995.

13 Vonden ca. 893000 Sterbefillen in Deutschland im Jahr 2013

ereigneten sich ca. 46% im Krankenhaus, 31% in stationdren
Pflegeeinrichtungen, hinzu kommen noch ca. 3% in stationéren
Hospizen und ca. 20% im hduslichen Umfeld (Grote-Westrick/
Volbracht 2015; vgl. auch Thénnes 2013). Ahnliche Zahlen finden sich
auch fiir die Schweiz: Im Jahr 2011 ereigneten sich von den insgesamt
61786 Todesfillen 39,9% im Spital, 40,8% im Alters- und Pflegeheim
und 19,3% an einem anderen Ort (zu Hause, durch einen Unfall 0. 4.),
vgl. Zahlen des Bundesamtes fiir Gesundheit BAG: www.tinyurl.com/
jo50490, Zugriff 09.03.2016.

14 Vgl Feldmann 2010: 79ff; vgl. auch Fuchs 1969.

15 Vgl. Bauman 1994.

16 Vgl. Schéfer/Miiller-Busch/Frewer 2012.

17 Vgl. Schneider 2012.

18 Vgl. Schneider 2012.

19 Vgl. Richter/Hurrelmann 2009.

20 Vgl. Bourdieu 1983.

21 Dingerkus 2012: 2.

22 Feldmann 2010: 17ff.

23 Vgl. exemplarisch z.B. die Studie von Salis Gross et al. 2014 zu einer
diversitédtssensiblen Palliative Care.

SuchtMagazin 2|2016 9



	Riskantes Sterben : das Lebensende in der reflexiven Moderne

