
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Rückfälle : die moralische Dimension der Krankheit

Autor: Schneider, Peter / Ünlü, Can

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER: RÜCKFÄLLE

Rückfälle - die moralische
Dimension der Krankheit

Besonders im Zuge der Biologisierung der Psychiatrie wird Sucht als eine
«Krankheit wie jede andere auch» proklamiert und ein Süchtiger somit vom
moralischen Vorwurf freigesprochen - welcher jedoch bei einem Rückfall
wieder laut wird. Nach einem Konzept des Philosophen Ian Hacking kann von
einer Kategorie, der Menschenart der Rückfälligen, gesprochen werden. Einer
Kategorie, die zwar objektiv erscheint, aber auf vorhergehenden Bewertungen
beruht.

Peter Schneider
Prof.Dr., Privatdozent für Psychoanalyse (Universität Zürich) & Professor für
Entwicklungspsychologie (Universität Bremen), Carmenstrasse 55, CH-8032 Zürich,
ps@peterschneider.info, www.peterschneider.info

Can Ünlü
Mitarbeiter der Arbeitsgruppe Entwicklungs- und Pädagogische Psychologie der Universität

Bremen, Am Dobben 147, D-28203 Bremen, uenlue@uni-bremen.de

Schlagwörter:
Rückfall I Moralisierung | Biologisierung | Geschichte | Menschenarten |

«Krankheit als Metapher»
Es ist zum Mantra der Psychiater und Psychotherapeuten

geworden, dass Depressionen, Zwänge, Psychosen und Süchte
Krankheiten sind wie alle anderen auch. Wie Nierensteine also,
wie Tuberkulose oder Darmkrebs. Man muss sich also nicht für
sie schämen, man soll offen über sie sprechen, man ist von ihnen
«betroffen», man ist für sie nicht verantwortlich. Diese Botschaft
ist gewiss gut gemeint, und sie passt auch gut zum Programm
der biologischen Psychiatrie, sich selbst in Neurologie und Genetik

aufzulösen.1 Aber was meint man eigentlich damit, dass z.B.

Sucht eine «Krankheit wie jede andere auch» ist?
In ihrem Buch Krankheit als Metapher hat sich Susan Sontag

Ende der i97oer-Jahre gegen die metaphorische Aufladung
von Krankheiten gewendet.2 Neben der Tuberkulose als
Künstlerkrankheit hat sie vor allem Krebs im Blick: einerseits als

Metapher des Bösen und andererseits seine Psychologisierung
als physische Manifestation unterdrückter Wut. Die

Entmetaphorisierung des Krebses sollte, so Sontag, mit einer
Entpsychologisierung einhergehen. Der oder die Krebskranke
soll nicht länger als Krebspersönlichkeit stigmatisiert, und die
Krankheit nicht mehr als Ausdruck eines Versagens gedeutet
werden.

Die Moral von der Geschichte
Die Krebspersönlichkeit ist inzwischen weitgehend aus dem

psychologischen und medizinischen Diskurs verschwunden. Dass
ein Krebs aber nicht einfach ein Krebs ist, zeigt sich schon daran,
dass der Kampf gegen den Brustkrebs durch eine der AIDS-Schlei-
fe nachempfundene rosa Schleife symbolisiert wird, während
zum Beispiel der Darmkrebs immer noch ohne ein Symbol - etwa
eine braune Schleife - auskommen muss. Selbst die
Entmetaphorisierung von Krebs ist offensichtlich nicht total vollzogen
worden. Ebenso wenig sind die psychischen Erkrankungen, die
angeblich Erkrankungen wie alle anderen sein sollen, vollständig

medizinalisiert. Ihre moralischen, vor allem aber auch
gesellschaftskritischen Funktionen haben sich in gewissen Residuen
erhalten, zum Beispiel in der Rede vom depressiven «erschöpften
Subjekt» (Ehrenberg)3 als Symptom einer erschöpfenden Multiop-
tionsgesellschaft oder dem Burn-Out als Krankheit einer Arbeitswelt

mit entgrenzten Ansprüchen. Das alles gilt übrigens nicht
nur für psychische Erkrankungen, denn auch somatische
Erkrankungen können durchaus moralisiert werden; etwa, wenn es um
den Zusammenhang von Lungenkrebs und Rauchen, Alkohol und
Leberzirrhose, Herz- und Kreislauferkrankungen und «falscher
Ernährung» geht. Kaum meint man, die Moral aus der Medizin
und der Psychotherapie exorziert zu haben, beginnt sie irgendwo
anders ihren Spuk in veränderter Gestalt.

Kaum jemand würde ein Krebs-Rezidiv als «Rückfall»
bezeichnen: Entweder hat sich ein neuer Tumor gebildet, oder

etwaige Metastasen konnten therapeutisch nicht beseitigt
werden. Dasselbe gilt für eine rezidivierende Depression oder
Psychose. Bei der Sucht verhält es sich mit den Rückfällen ganz
anders: Dem Rückfall haftet ein Vorwurf an den Patienten an:
«Unser oberstes Motto lautet: Es ist keine Schande suchtkrank
zu sein, aber es ist eine Schande nichts dagegen zu tun», lautet
der erste Satz auf der Internetseite von www.selbsthilfe-sucht.
de. Mag die Sucht selbst vom Vorwurf der persönlichen Schuld
befreit sein, so fällt es offenbar schwer, den Rückfall ebenfalls
von diesem Schuldvorwurf zu befreien, was sich z.B. in manchen
Institutionen im mindestens vorübergehenden Ausschluss
des Patienten oder der Patientin von weiteren therapeutischen
Massnahmen auszeichnet. Gerade die Sucht bleibt also in einen
ausserbiologischen Kontext des moralischen Vorwurfs z.B. der
Charakter- oder Willensschwäche4 - neudeutsch: mangelnder
compliance - eingebettet. OdeT, etwas anders formuliert: Das,
was früher einmal Bestandteil des Konzepts der Sucht selber

war - die zu tadelnde Charakterschwäche - wird im Zuge der

Verwandlung in eine «ganz normale Krankheit» in den Begriff
des Rückfalls ausgelagert. Von diesem moralischen Residuum
aber greift die Moral immer wieder auf die vermeintlich sauber

biologisierte Krankheit zurück. Denn was wiederum wäre Sucht
anders als ein fortwährender Rückfall?

Versuche einer Entmoralisierung
1835 prägte der britische Arzt James Cowles Prichard die

Diagnose der «moral insanity» - was man mit «affektiver
Geisteskrankheit» übersetzen müsste, wenn es zu dieser Diagnose nicht
gerade gehörte, dass sie das Vorhandensein einer eigentlichen

12 SucKtMagazin i|20i6



Geisteskrankheit ausdrücklich ausschliesst. Das Konzept der
«moral insanity» zeugt davon, dass offenbar das Bedürfnis nach
einer Art Übergangsdiagnose bestand, mittels derer die Sonderung

in Kriminelle und Wahnsinnige umso deutlicher vollzogen
werden konnte. Die «moral insanity» zieht die Demarkationslinie

zwischen unzurechnungsfähigen Kranken und strafrechtlich
verantwortlichen Verbrecherinnen - und zwar nicht aufgrund
der Taten, die verübt wurden, sondern mit Hinblick auf die
Verfassung der Subjekte, die sie begangen haben. Mit all seiner
Widersprüchlichkeit (welche letztlich vor allem den Willen zu
einer strikten Sonderung von Moral und Krankheitslehre
dokumentiert) setzt sich dieses Konzept heute in den Diagnosen der
diversen «Persönlichkeitsstörungen» fort. Der Mensch, der unter
«moral insanity» leidet, kann Recht und Unrecht, Vernunft und
Unvernunft unterscheiden und somit auch erkennen, dass sein
Verhalten - etwa eine Sucht - schädlich ist; er ist nur nicht in der

Lage, diese Erkenntnis in eine Tat umzusetzen. Auf unser Thema
angewandt könnte man sagen, Prichard weist einen Weg, den
Rückfall in die Pathologie mit einzubeziehen und ihn nicht als
fehlenden Willen zu Gesundheit zu moralisieren.

In dieser Tradition versucht Henry Maudsley etwa vier
Jahrzehnte später gegen den herrschenden juristischen Begriff der

Unzurechnungsfähigkeit vorzugehen und ihn zu erweitern. Bis

dahin definiert als Unfähigkeit zwischen Recht und Unrecht
bestimmen zu können, sollte die Unzurechnungsfähigkeit nun auch
die Unfähigkeit umfassen, gemäss dieser Einsicht zu handeln.5
Er sieht auch diese Unfähigkeit in neurologischen Faktoren
begründet und vertritt somit eine Meinung, wie sie heute auch von
einer Spielart der Neuroforensik vertreten wird, welche glaubt,
den Begriff der Willensfreiheit als Illusion entlarvt zu haben und
daher ein neues «Neuro-Strafrecht» fordert, dass nur noch auf

die Gefährlichkeit, aber nicht mehr auf die Schuldfähigkeit eines
Täters abstellt. Die Biologisierung psychischer Defekte ergreift
also auch Konzepte wie die Willensschwäche, die zu einem rein
medizinischen Befund wie Blasenschwäche wird.

Eine Ent-subjelctivierung psychischer Krankheiten?
Bei allem Charme solcher Bemühungen einer Entmoralisie-

rung der Psychiatrie und sogar des Strafrechts, scheint der
«Begriff» der Willensfreiheit zu nützlich zu sein, um ihn vollends
aufzugeben. Im Konzept des Rückfalls und seiner Behandlung
bleibt - je nach therapeutisch geübter Nachsicht mit dem
Rückfälligen - ein mehr oder minder deutlicher Appell an den Kranken,

gemäss seiner Krankheitseinsicht zu handeln und sich nicht
zum Sklaven seiner Krankheit zu machen. Was im Diskurs über
den Krebs inzwischen weitgehend (wenn auch nicht vollständig)
aufgegeben wurde - die Aufforderung zu kämpfen und die
psychische Haltung zur Krankheit zu verändern - ist in der
Suchttherapie eine geläufige Praxis, ja: diese Aufforderung wenigstens
grundsätzlich zu akzeptieren, wird sogar meistens als Bedingung
für eine Therapie vorausgesetzt. Mögen Depression und schizophrene

Psychose in gewissem Sinn den Status «ganz normaler
Krankheiten wie andere auch» erreicht haben, so scheint sich in
der Suchtbehandlung etwas gegen diese Auffassung zu sträuben,
und dieses Sträuben manifestiert sich im Konzept des Rückfalls
in ähnlicher Weise wie sich im Rückfall selbst das Sträuben des

Süchtigen zeigt, seine Sucht aufzugeben.
Möglicherweise zeigt sich darin ein Unbehagen an einer
vollständig biologisierten - das heisst: entpsychiatrisierten -
Psychiatrie. Die Ent-Subjektivierung des Krebses - es gibt keine

Krebspersönlichkeit - hat den Kranken offenbar genützt und
ihre Krankheit sozial entstigmatisiert. Doch wie steht es mit der

SuchtMagazin i|20i6 13



DOSSIER: RUCKFALLE

Ent-Subjektvierung der psychischen Krankheiten? Diese Tendenz
sie in «normale Krankheiten» - analog zum Vorbild aller
Krankheiten, den Infektionskrankheiten - zu verwandeln hat ein
zwiespältiges Ergebnis gezeitigt. Die Entstigmatisierung des Alkoholikers

und seine Verwandlung zum Alkoholkranken - selbst wenn
die Identifikation eines Alkohol- oder überhaupt Sucht-Gens
eine Illusion sein sollte - dürfte man wohl als einen Fortschritt
bezeichnen. Doch zugleich zeigen sich auch Schwierigkeiten. Die
Krankheit lässt sich vom Subjekt nicht so einfach trennen wie ein
Nierenstein von dessen Träger, und Alkohol nicht auf dieselbe Art
bekämpfen wie ein bakterieller Krankheitserreger. Alkohol (um
bei dem Beispiel zu bleiben) ist ein Bestandteil unserer Alltagskultur,

die Veränderung unserer Subjektivität ein gewollter Teil

unseres Konsums. Nur ein strenges Abstinenz-Ideal vermag es,
das kulturelle Alkohol-Subjekt-Hybrid in zwei absolut getrennte
Bestandteile aufzulösen. Das Subjekt sei alkoholfrei und Alkohol
subjektfrei. Was vermutlich nur auf den reinen Alkohol zutrifft,
den man in der Apotheke kaufen kann. Alle anderen Alkoholika,
die zum Trinken bestimmt sind, sind von Subjektivem so durchtränkt

wie der Trinker von Alkohol.
Und nehmen wir eine nichtstoffliche Sucht wie die «Arbeitssucht»,

wird diese Trennung von krankem Subjekt und seiner
Krankheit vollends unmöglich. Man mag sich eine alkoholfreie
Gesellschaft wünschen, die Vorstellung einer Arbeits-Prohibition
ist absurd.

Die Geschichte einer Menschenart
Die obigen Ausführungen sind aus der Sicht einer

«historischen Ontologie» gesprochen. Dieser Begriff stammt vom
kanadischen Wissenschaftsphilosophen Ian Hacking.5 Ziel einer
solchen Ontologie ist es u.a., den Konzepten, Kategorien,
Unterscheidungen, Begriffen und Dingen ihre Geschichte
wiederzugeben, die sie im fachwissenschaftlichen Diskurs oft verloren
haben. In seinem vielzitierten Hauptwerk Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen schreibt Thomas Kuhn nicht zufällig
im ersten Satz: «Wenn man die Geschichtsschreibung für mehr
als einen Hort von Anekdoten oder Chronologien hält, könnte
sie eine entscheidende Verwandlung im Bild der Wissenschaft,
wie es uns zur Zeit gefangen hält, bewirken».7 Wir Menschen
meinen zu wissen, was eine Sucht ist und was ein Rückfall und
wie beides zustande kommt und wie sie zu behandeln sind. Wenn
wir vom neuesten Stand der Forschung sprechen, meinen wir
oftmals gleichsam das Ende der Geschichte erreicht zu haben und
bei den Dingen selbst, wie sie unverrückbar, d.h. wirklich sind,
angekommen zu sein. Doch die Geschichte, die in den
Gegenständen der Forschung stecken und in den Kategorien, mit denen
wir sie zu fassen versuchen, geht weiter. Das gehört eben zum
Kerngeschäft der Geschichte: nicht stehenzubleiben. Hackings
historische Ontologie zielt ab auf eine Geschichte der Gegenwart;
sie zielt ab auf eine Geschichte, die nicht lediglich Elemente eines

Begriffs aufdeckt, sondern vielmehr die Prinzipien seiner
Verwendung: Wie sind die jetzigen Auffassungen zu Sucht entstanden?

Wie schränken unsere Vorstellungen von Rückfällen unsere
Denkweisen ein? Inwiefern sind die Begriffe Sucht und Rückfall
nützlich, inwiefern problematisch?
Eben sprachen wir davon, wie der Rückfällige aufgefordert wird,
sich nicht zum Sklaven seiner Krankheit zu machen. Eine Frage
innerhalb dieses Zugangs könnte also auch lauten: Wer ist der
Rückfällige, der Süchtige?

Es scheint, als ob hier von einer besonderen Art des Menschen
gesprochen wird. In Menschenarten. The Looping Effects of Human
Kinds, geht Hacking auf diese Beobachtung genauer ein.8

Jene Klassifikationen, mit deren Hilfe wir versuchen könnten,
allgemeingültige Aussagen über Menschen zu treffen, nennt er

dabei Menschenarten. Sie entstehen, weil eine bestimmte Art
von Verhalten - wie das süchtig sein - aufgefasst wird, als ein
bestimmter Typus von Person - der Süchtige, der Rückfällige
eben.
Aber nicht jedes Verhalten führt zu einer Menschenart. Singen
unter Dusche, oder die Neigung, seine Ferien auf dem
Campingplatz zu verbringen, hat wohl nicht zur Folge, dass wir von
<Unter-der-Dusche-SingerInnen> oder dem oder der <CamperIn>
sprechen. Die Entstehung hängt vor allem von der Hoffnung auf
einen Eingriff in das Leben der Menschen ab. Bei der Erforschung
von Suizidantlnnen zum Beispiel hoffen wir, eingreifen zu
können, um Menschen vor dem Suizid zu retten. Wenn wir wissen,
welche Faktoren und Bedingungen Suizidantlnnen beeinflussen,
welche Eigenschaften sie ausmachen, dann können wir sie (besser)

erkennen und ihnen helfen. Menschenarten werden nicht
zuletzt deshalb also von den Human- und Sozialwissenschaften
erforscht, weil ihnen eine grosse soziale Bedeutung zugemessen
wird.
In naturwissenschaftlicher Manier wird dabei versucht, kausale
Gesetze auf die Beine zu stellen, die erklären können, warum
man zum Süchtigen wird, wie man dessen Verhalten vorhersagen
und verändern kann. Dabei wird - eben analog zu den harten
Naturwissenschaften und ihren Standards - das Konzept der
direkten linearen Verursachung benutzt (Beispielsweise bei der
Suche nach dem Sucht-Gen).

Der Rückfall und die Werte
Kennzeichen der Wissenschaft ist Wertneutralität und

Objektivität. Auch die Menschenarten erscheinen in dieser Weise
meist als wissenschaftlich und wertfrei. Nur: Oft entstehen sie

überhaupt erst als Meinungen über gut und schlecht, aus Urteilen

über normal und anormal, über gesund und pathologisch.
Unter der Dusche singen oder campen an der spanischen Küste
wird wohl nicht als pathologische Verhaltensweise aufgefasst.
Suizidale Handlungen hingegen wecken das Verlangen, sie zu
verhindern (Beziehungsweise ihnen im Rahmen der «SteTbehil-
fe» einen kontrollierten Rahmen zu geben). Im heutigen
medizinisch-psychiatrischen Diskurs ist Suizid ein pathologisches
Faktum. Wer meint zu wissen, was pathologisch sei, weiss meist
auch, welcher Zustand der normale sei. Die MenschenaTt der
Suizidantlnnen entstand also gerade aus der Idee heraus, dass das
Leben lebenswert und der Wunsch zu sterben anormal ist. Es ist
die wissenschaftliche Aufbereitung - insbesondere im Zuge der

Biologisierung -, die dem Objekt der Untersuchung seine
Subjektivität zu nehmen, ihr eine Wertfreiheit zuzusprechen sucht.
Das Wort norma leitet sich ab aus dem lateinischen, und bedeutet
eigentlich Winkelmass, normalis senkrecht. Normieren bedeutet
also, etwas Schiefes wieder geradebiegen, in die Norm rücken.
Normen beziehen sich implizit oder explizit auf Werte und das

Normale geht meist einher mit einer Präferenz, das Anormale
mit einer Aversion. Wenn wir also davon sprachen, dass Sucht im
ausserbiologischen Kontext des moralischen Vorwurfs bleibe, so
auch deshalb, weil dem Willen ein normativer Charakter
beigemessen wird. Normativ, weil sich die Bedeutung des Wortes auf
die Möglichkeit des Setzens von Normen bezieht. Die Willensfreiheit,

die angenommen - und der Menschenart der Süchtigen
zugesprochen - wird, ist in der Lage, die Sucht als etwas Schlechtes

anzuerkennen, respektive den Rückfall als etwas Ablehnen-
swertes, weil pathologisch, zu erklären. Die Gedanken um die

organisierende Kraft des Gegensatzes normal-pathologisch als
Leitidee innerhalb der Medizin formulierte Georges Canguilhem
1943 in seinem Werk Das Normale und das Pathologische.9 Vor
allem dieses Gegensatzes wegen seien Ärztinnen an Diagnose
und Heilung interessiert. Interventionen sind dann indiziert,

14 SueKtMagazin i|2016



wenn etwas als pathologisch erkannt wurde. Das passt gut zu
dem positivistischen Grundgedanken, erst wissen zu müssen,
um dann handeln zu können. Sowie deT Rückfall pathologisch
und zum Problem wird, ist die Legitimation für Therapie und
Prävention, für Hilfe und Normierung gegeben.

Die Klassifizierung samt Interventionen wirkt also auf die

Süchtigen ein und hat Veränderungen zur Folge. Nach Hacking
entstehen dabei «Looping Effekte»: Rückwirkungen der
Klassifikationen auf die Menschen.10 Dem Süchtigen wüd offenbar(t),
dass er oder sie ein/e Süchtige/r ist, was zur Veränderung des

Selbstbildes führen kann (Erinnerungen an vergangenes Verhalten

können uminterpretiert werden, das Selbstwertgefühl sich
ändern) und ein neues Selbstkonzept kann neue Verhaltensweisen

mit sich bringen. Wer weiss, dass er einer bestimmten Art,
einer Gruppe zugrechnet wird, könnte sich beispielsweise in dieser

Gruppe organisieren (Anonyme Alkoholiker), wer mit der
Klassifikation nicht einverstanden ist, rebellieren, und versuchen zu
zeigen, warum die Klassifikation nicht gerechtfertigt ist. Wenn
sich aber Menschen anders Verhalten, muss sich auch die Idee

von der Menschenart ändern. Es wäre daher durchaus spannend
zu wissen, welche Auswirkungen der ambivalente moralische
Umgang mit dem Rückfall, mit dem auf die Menschenart der

Süchtigen selbst hat.»

Literatur
Bauer, R. (2014).- Sucht zwischen Krankheit und Willensschwäche. Tübinger

Studien zur Ethik. Tübingen: Francke.
Canguilhem, G. (1974): Das Normale und das Pathologische. München: Carl

Hanser.
Ehrenberg, A. (2008): Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in

der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Freitag, S. (2013): Kriminologie in der Zivilgesellschaft. London: German

Historical Institute.
Hacking, I. (2006): Historische Ontologie. Beiträge zur Philosophie und

Geschichte des Wissens. Zürich: Chronos.

Hacking, I. (2012): Menschenarten. The Looping Effects of Human Kinds.
Zürich: Sphères.

Kuhn, TS. (2001): Die Struktur wissenschaftlicher Revolution. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Schneider, P. (2012): Was ist eine psychische Krankheit? S. 79-85 in: Ian
Hacking (Hrsg.), Menschenarten. The Looping Effects of Human Kinds.
Zürich: Sphères.

Sontag, S. (1978): Ilness as Metaphor. New York: Schaffar, Straus und
Giroux.

Endnoten
1 Vgl. Schneider 2012.
2 Vgl. Sontag 1978.

3 Vgl. Ehrenberg 2008.
4 Vgl. Bauer 2014.
5 Vgl. Freitag 2013.
6 Vgl. Hacking 2006.
7 Vgl. Kuhn 2001.
8 Vgl. Hacking 2012.

9 Vgl. Canguilhem 1974.

10 Vgl. Hacking 2012.

SuchtMagazin i|20i6 15


	Rückfälle : die moralische Dimension der Krankheit

