
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 40 (2014)

Heft: 4

Artikel: Suchtverhalten zwischen Rationalität und Irrationalität

Autor: Baecker, Dirk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER: RAUSCH UND KONSUMKOMPETENZ

Suchtverhalten zwischen
Rationalität und
Irrationalität

Der Artikel beschreibt Suchtverhalten als rationales Verhalten, das sich

nur in den Konsequenzen vom rationalen Verhalten von Konsumenten,
Arbeitnehmern und Unternehmern unterscheidet. Die Rationalität im Umgang
mit Real-, Human- und Sozialkapital, die auch den Süchtigen kennzeichnet,
ist zugleich eine kulturelle Kompetenz. Irrational wird es erst, wenn auf die
Reflexion dieser Kompetenz verzichtet wird. Denn dann glaubt man, aus der
spezifischen Kompetenz des Süchtigen aussteigen zu müssen, wenn man aus
der Sucht aussteigen will. Tatsächlich jedoch muss man reflektierend und
damit differenzierend in sie einsteigen.1

Dirk Baecker
Lehrstuhl für Kulturtheorie und -analyse, Fachbereich Kulturwissenschaften,x
Zeppelin Universität, Am Seemooser Horn 20, D-88045 Friedrichshafen,
Internet: www.zu.de/baecker und catjects.wordpress.com, dirk.baecker@zu.de

Schlagwörter:
Kulturelle Kompetenz | Rationalität | Künstliche Paradiese | Kapitalsorten | Sucht |

Künstliche Paradiese
Was haben Künstler und Ökonomen miteinander gemeinsam?

Sie glauben an das Gute im Menschen und daran, dass er
leicht auf Abwege gerät. Streng genommen glauben das auch
viele andere, etwa Theologen, Politiker und Pädagogen. Aber
wir beschränken uns hier auf Künstler und Ökonomen, gar
auf einen Künstler, Charles Baudelaire, und einen Ökonomen,
Gary S. Becker, die beide übereinstimmend darauf hingewiesen
haben, dass Suchtphänomene ein Beleg für das Gute im
Menschen sind, auch wenn er sich leider, gut wie er ist, allzu leicht
und zu seinem eigenen Schaden nur an das Naheliegende hält.
Wenn das Naheliegende eine Gratifikation enthält, fällt es
schwer, sich nicht darauf einzulassen, auch wenn ebenso
unmittelbar erahnbar ist, dass der Nutzen jetzt von einem durchaus

gravierenden Nachteil später (einem «Kater») begleitet
wird. Die Gratifikation jetzt überschattet die Deprivation später.

Die entscheidende Frage ist dann, warum der Gedanke an
den späteren Schaden den Nutzen jetzt nicht aushebeln kann.
Baudelaire entwickelte aus diesem Gedanken seine Gedichte
und Geschichten um die künstlichen Paradiese, von denen
wir uns nur deswegen verführen lassen, weil wir aus dem
echten Paradies vertrieben worden sind. Und Gary S. Becker,
einer der strengsten und klügsten unter den Ökonomen der
Chicagoer Schule, wies in Artikeln mit George ]. Stigler und
KevinM. Murphy darauf hin, dass Suchtphänomene nicht etwa
ein Beweis für irrationale, sondern ein Beweis für rationale
Fntscheidungen der betroffenen Konsumenten sind. Süchtig
zu sein heisst, sich rational für ein künstliches Paradies zu

entscheiden, wenn echte Paradiese nicht mehr zur Verfügung
stehen.2 Was könnte daran schlecht oder falsch sein? Was
könnte daran irrational sein?
Möglicherweise steckt die Warnung in der Künstlichkeit der
künstlichen Paradiese. Sollten wir uns nicht immer die echten
Paradiese wünschen? Ist das künstliche Paradies nicht bereits
die Täuschung, der wir aus dem Weg gehen sollten? Aber was,
wenn es, wie in der Bibel zu lesen ist, das echte Paradies für
uns allenfalls erst nach der Erlösung aus dem Jammertal gibt,
das uns hier auf Erden bereitet ist? Was, wenn wir nicht darauf
verzichten wollen, einen Abglanz dessen bereits hier und jetzt
zu gemessen? Was, wenn wir an das echte Paradies genauso
wenig glauben wie an die Hölle oder an die Bibel? Müssen wir
dann nicht, dürfen wir uns dann nicht jetzt und sofort darum
bemühen, etwas von jenem Glück zu erhaschen, von dem wir
ahnen, dass es den Menschen hier und da vergönnt sein kann?
Wird nicht diese Ahnung vom Glück, diese Sehnsucht nach
einem Glück umso überzeugender und stärker, je genauer wir
wissen, wie viel Unglück die Menschen umgibt? Was spricht
gegen ein künstliches Paradies, wenn es meine Kräfte stärkt,

es in der realen Wirklichkeit auszuhalten? Wie nüchtern
müssten wir sein, wollten wir uns nur an die reale Wirklichkeit
halten?

Rationale Entscheidungen
Baudelaire beschreibt den Haschischrausch als einen

Momentweniger der Erlösung aus demjammertal als vielmehr der
Einsicht in das Glück und das Unglück der Menschen. Der
Berauschte ist ganz und gar hellste Wahrnehmung und finsterste
Verzweiflung. Er misst die Extreme menschlicher Existenz aus
und kann noch den Preis, den er dafür bezahlen muss, als
Einsichtin die Wirklichkeit verbuchen. Dieser Preis ist der Verzicht
auf einen eigenen Willen, den man in dem Moment aufgibt, in
dem man der Sucht nachgibt. Wir wissen von Gregory Bateson,
wie gefährlich dieser Moment deswegen ist, weil der Preis, den

SuchtMagazin 4I2014 11



DOSSIER: RAUSCH UND KONSUMKOMPETENZ

wir bezahlen, uns als das Gegenteil dessen erscheint, was er
ist: Der Alkoholiker versucht sich die Stärke seines Willens zu
beweisen, indem er ein Glas trinkt und glaubt, danach wieder
verzichten zu können.3 Baudelaire bestätigt diese Diagnose.
Selbst das radikale Versagen, das gleich im nächsten Moment
erlebt wird, in dem der Verzicht schon nicht mehr möglich ist,
kann als glückliches Erleben eines Ichs, gewürzt von einer
schonungslosen Einsicht in die Schwäche dieses Ichs, gefeiert

werden. Die Sucht ist ein Spiel mit sich selbst, von dem
niemand glauben sollte, dass der Süchtige nicht genauestens
weiss, wie es um ihn steht. Und viele beschreiben, dass der
Köder des körperlichen und geistigen Glücksgefühls in jenem
herannahenden und rasch vorüberziehenden künstlichen
Paradies, nichts daran ändert, dass man präzise um die eigene
Verlorenheit weiss.4 Kaum hat auch dieses Wissen berauscht,
bleibt nichts als die Verlorenheit selbst.
Wenn es ökonomisch rational ist, die eigenen Mittel so
einzusetzen, dass aus diesen Mitteln das Meiste herauszuholen

ist und mit dieser Optimierung zugleich sichergestellt
werden kann, dass man dieselben Mittel auch morgen noch
zur Verfügung hat, dann ist Suchtverhalten rational. Das ist
die erschütternde Entdeckung von Gary S. Becker und seinen
Koautoren. Im Medium der Sucht bewirtschaftet der Süchtige
die Voraussetzungen seiner eigenen Sucht. Erstens nutzt er

genau die Ressourcen, die ihm in seinem eigenen Milieu zur
Verfügung stehen. Er - und es versteht sich, dass wir immer
auch «sie» im Blick haben - tut nur, was er schon kennt und
was er schon kann. Es wird nichts Neues ausprobiert. Das wäre
viel zu riskant. Es wird auch das eigene Milieu nicht verlassen.
Niemand weiss, wo man dann landen würde. Zweitens tut man
immer genau das, was präzise so hilflos macht, dass einem
diejenigen helfen, die es nicht über ihr Herz bringen, dem Elend

nur zuzusehen. Man geht jeder Kontrolle mit bemerkenswerter
Geschicklichkeit aus dem Weg. Auch das hat man gelernt,
warum also soll man darauf verzichten, diese Kompetenz zu
nutzen? Zugleich jedoch achtet man sorgfältig darauf, dass

diejenigen, die zur Hilfe bereit sind, nicht gänzlich ausser
Reichweite sind.
Becker stolpert fast über diese Rationalität, gesteht sie dann
aber unumwunden zu. Wenn es rational ist, die eigenen
Kompetenzen, Milieukenntnisse und sozialen Umstände so zu
nutzen, dass diese Kompetenzen, Kenntnisse und Umstände
optimal ausgebeutet und damit bestätigt, gepflegt und
weiterentwickelt werden, dann ist es für den Süchtigen rational,
sich weiterhin wie ein Süchtiger zu verhalten. Dazu gehören
auch die kriminellen Akte der Geldbeschaffung, der
Vertrauensbrüche und der Verlockung anderer in die Sucht. Denn auch
das kann man; und auch das bestätigt, wer man ist und wie
viel Hilfe man im Notfall braucht.

Ichsucht
Für Baudelaire ist das künstliche Paradies nichts anderes

als der unglückliche Extremfall der Art und Weise, wie sich
auch die Nichtsüchtigen ihr Leben einrichten. Auch die
Nichtsüchtigen suchen unter Verhältnissen nach ihrem Ich, nach
ihrem Willen, nach ihrem Glück, die nur wenig Rücksicht auf
dieses Ich nehmen, nur selten ihrem Willen entsprechen und
kaum je ihr Glücksversprechen halten. Auch die Nichtsüchtigen

sind ichsüchtig, auch wenn sie es schaffen, die Ichfrequenz

wesentlich niedriger zu halten, als es den Süchtigen
gelingt. Der Süchtige, so Baudelaire, schwelgt dauernd im
höchsten Bewusstsein seiner selbst. Noch die farbigste
Wirklichkeit, die der Rausch ihm vorgaukelt, hat alle diese Farben
für ihn und nur für ihn. Noch die grösste Verzweiflung ist doch

immerhin seine Verzweiflung. Noch im Wunsch, dieses Ich
abzuschütteln, das als Fluchtpunkt einer Sucht gelten muss, die

ganz etwas Anderes will, erlebt der Süchtige nichts anderes als
sich selbst. Den Nichtsüchtigen unterscheidet davon nur eins:
die Fähigkeit, das eigene Ich hier und da auf sich beruhen zu
lassen; die Fähigkeit, es mit einer Wirklichkeit aufzunehmen,
die fremd und anders ist; die Fähigkeit, eine Wirklichkeit zuerst
zu erleben, bevor man danach fragt, was man mit ihr zu tun
hat. Aber lange hält man das nicht aus. Irgendwann meldet
sich auch das Ich des Nichtsüchtigen. Nur die Frequenz ist,
wie gesagt, niedriger; es geschieht seltener und es kann mehr
und anderes zwischendurch geschehen. Dieser Frequenzunterschied

ist kein substantieller Unterschied, denn leicht wird
der Nichtsüchtige zum Süchtigen, wenn er die Frequenz nur
steigert, und gerade deswegen ist der Frequenzunterschied
ein Unterschied ums Ganze.
Auch Becker sieht keine prinzipiellen Unterschiede zwischen
dem rationalen Verhalten des Süchtigen und dem rationalen
Verhalten eines Konsumenten, Arbeitnehmers oder Unternehmers.

Sie alle bewirtschaften ihr Realkapital, ihr Humankapital
und ihr Sozialkapital. Was sich unterscheidet, ist die Höhe

der jeweiligen Kapitalsorten, ihre prozentualen Anteile am
Gesamtkapital eines Individuums und natürlich der jeweilige
Inhalt. Aber niemand verzichtet darauf, zu pflegen, was er
schon kann, weiterzuentwickeln, womit er sich bereits
auskennt, und die Kontakte zu pflegen, die man bereits hat. Nur
darum geht es. Im Realkapital steckt das Vermögen,
Werkzeuge, Maschinen, Verkehrsmittel oder Räumlichkeiten
einzusetzen, die man benötigt, um etwas herzustellen, und sei es
die Fähigkeit, als Konsument aufzutreten und andere für ihre
Produkte und Dienstleistungen zu bezahlen. Ohne Realkapital
erzielt man keine Effekte in der Wirklichkeit. Im Humankapital

steckt die Kompetenz, Situationen und Gelegenheiten zu
erkennen und ihnen mit einer Intelligenz und Geschicklichkeit
zu begegnen, die sie produktiv oder spekulativ zu nutzen
versteht. Ohne Humankapital fehlt es an der Fähigkeit, die eigenen

Kompetenzen in einer Situation so zur Geltung zu bringen,
dass der Unterschied sichtbar wird, den genau dieser Mensch
hier und jetzt zu machen versteht. Und im Sozialkapital steckt
das Vermögen, Kontakte zu anderen Menschen so zu nutzen,
dass Kooperationen möglich sind und Rivalitäten vermieden
werden. Ohne Sozialkapital würde es uns an jeder Fähigkeit
mangeln, Dinge einzufädeln, zu denen wir auch nur minimale
Unterstützung durch andere benötigen.

Kulturelle Kompetenz
Wer sorgfältig liest, bemerkt die Tautologien, die in diesen

Kapitalsorten wie auch im Kapitalbegriff selber stecken. Es

geht jeweils um ein Vermögen, das man nur hat, weil man
entdeckt, erprobt, entwickelt, ergänzt, verändert, erneut
getestet, bestätigt und wieder verändert hat, was man kann.
Darin unterscheidet sich der Unternehmer nicht vom Arzt, der
Wissenschaftler nicht vom Priester und der Süchtige nicht vom
Sportler. Jeder bewirtschaftet sein Verhalten und seine
Fähigkeiten, bettet diese in Umstände ein und nutzt dieselben
Umstände, um sie weiterzuentwickeln. Das gilt auch dann, wenn
nichts anderes gelingt, als die eigenen Kräfte einigermassen
zu bestätigen. Und es gilt selbst dann, wenn die Kräfte
nachlassen, schliesslich versagen und man bis zum bitteren Ende
sein Versagen bewirtschaftet. Wie gesagt, eine Tautologie.
Aber diese Tautologie, dieser kreative Zirkel, der sich
unversehens in einen Teufelskreis verwandeln kann, ist extrem
hilfreich, um zu verstehen, dass wir alle letztlich nichts anderes
sind als die Verhältnisse, in denen wir uns bewegen.

12 SuchtMagazin 4I2014



Allerdings sind wir unsere Verhältnisse nicht auf eine natürliche

Art und Weise, so wie der Fisch die Fähigkeit ist, sich im
Wasser zu ernähren und zu bewegen, ohne je eine Idee vom
Wasser haben zu müssen, oder der Vogel die Fähigkeit ist, sich
in der Luft zu bewegen und von den Bäumen zu ernähren, ohne

je eine Idee von Luft und von Bäumen erwerben zu müssen,
sondern wir sind unsere Verhältnisse auf eine kultivierte Art
und Weise. Das macht es kompliziert. Das macht es aber auch

möglich, einen Artikel wie den vorliegenden zu schreiben und
zu lesen, ja sogar die eine oder andere Idee aus ihm zu gewinnen.

Was Baudelaire unter dem Titel des künstlichen Paradieses
und Becker unteT dem Titel der verschiedenen Kapitalsorten
beschreiben, ist nichts anderes als ein Ausdruck der Reflexion
kultureller Kompetenzen. Wir sind unsere Verhältnisse, während

wir sie gestalten und verändern, von ihnen gestaltet und
von ihnen verändert werden und beides reflektieren, indem wir
uns von ihnen unterscheiden. Dieser Unterschied, was sonst,
ist jedoch nur ein neuer Einsatz im selben Spiel. Aus unseren
Verhältnissen kommen wir nicht heraus. Wir können uns echte
Paradiese wünschen, um unsere künstlichen immer wieder
neu als künstlich zu durchschauen, und exakt diesen Wunsch
in unsere Verhältnisse einzuspeisen. Wer weiss, vielleicht hilft
es ja. Und je präziser man erkennt, welche verführerische Rolle
die Illusion spielt, auch die von der Religion gepflegte Illusion,
desto leichter wird, die echten Verhältnisse nicht zum Paradies

werden zu lassen, aber doch mit glücklichen Momenten
anzureichern. Und selbstverständlich kann uns kein Kapital
der Welt daran hindern (eigenes oder fremdes), auf ein anderes

Kapital zu spekulieren, das grosse Plaus, die kluge Idee, die

guten Freunde, mit denen es dann erst richtig losgehen wird.
So oder so sind wir nicht nur unsere Verhältnisse, sondern
verwechseln uns nur allzu leicht mit unserer eigenen Idee von
diesen Verhältnissen. Wer kann von sich sagen, in welcher
Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft er tatsächlich lebt?
Wer kann seine Freunde und Feinde von dem unterscheiden,
worauf er sich tatsächlich verlassen und wovor er sich wirklich
fürchten sollte? Und wer ahnt, wie sehr das Haus, in dem man
wohnt, zugleich das Gefängnis der eigenen Möglichkeiten ist?
Unter einer kulturellen Kompetenz versteht man genau das:
die Fähigkeit, sich misstrauisch auf das eigene Vertrauen zu
verlassen, die Fähigkeit, Nein zu sagen, um ]a sagen zu
können, und umgekehrt.

Irrationalität
Es besteht kein Unterschied zwischen der Rationalität der

Süchtigen, Konsumenten, Arbeitnehmern, Unternehmern,
Ärzten, Priestern und Professoren. Sie alle nutzen ihre
Verhältnisse und bestätigen, pflegen und verändern dadurch ihre
Verhältnisse. Irrational wird all dies erst dann, wenn die Pointe
dessen verkannt wird, was wir als kulturelle Kompetenz
beschreiben. Diese Pointe besteht in der Reflexion und damit im
Vergleich und in der Kontrolle der Verhältnisse.5 Sie besteht in
deT Differenz, die die Reflexion macht, wenn wir sie als eine der

wichtigsten Errungenschaften des modernen Zeitalters der
Aufklärung und der Philosophie begreifen.6 Denn welche
Differenz macht die Reflexion? Sie vergleicht die Verhältnisse mit
sich selbst und trägt ihnen damit einen offenen Unterschied

SuchtMagazin 4I2014 13



DOSSIER: RAUSCH UND KONSUMKOMPETENZ

hinterher. Sie verzichtet darauf, Diesseits und Jenseits, Arm
und Reich, Oben und Unten, Täter und Opfer miteinander zu
vergleichen und damit nur an den Fallen mit zu stricken, in
denen wir uns so gerne verfangen, sondern sie geht subtiler und
subversiver vor, indem sie das Diesseits mit dem Diesseits,
das Jenseits mit dem Jenseits, die Armen mit den Armen, die
Reichen mit den Reichen, das Oben mit dem Oben, das Unten
mit dem Unten, die Täter mit den Tätern und die Opfer mit
den Opfern vergleicht. Denn plötzlich entdeckt man haarfeine
Unterschiede, die dennoch und nur so einen Unterschied ums
Ganze machen. Man entdeckt Bewegungsmöglichkeiten und,
diese Möglichkeiten bisher verdeckend, die eigenen Blockaden.

Man entdeckt die Falle, in der man steckt, indem man
sich mit anderen vergleicht und damit nur bestätigt, was man
fatalerweise längst und sowieso schon ist. Man vergleiche sich
mit sich selbst und achte darauf, wie sich erste, kleine
Bewegungen einstellen, minimale Anfänge, die man schnell wieder
ersticken kann, die manjedoch auch aufgreifen und verstärken
kann.
Das Erbe des modernen Zeitalters der Vernunft und der
Aufklärung ist ein doppeltes. Zum einen haben wir gelernt, wie
weit man damit kommt, alle menschlichen Verhältnisse unter
dem Gesichtspunkt von Mitteln und Zwecken zu betrachten
und nach Belieben die Mittel auszutauschen, wenn sich
die Zwecke damit besser erreichen lassen, oder die Zwecke
auszutauschen, wenn sich die Mittel dann besser einsetzen
lassen. Wir haben uns an diesen Sand unter unseren Füssen

gewöhnt und hier und dort Werte eingesetzt, die uns daran
hindern, uns von bestimmten Zwecken zu verabschieden oder
bestimmte unlautere Mittel zu verwenden. Diese Werte sind
inzwischen Teil der modernen Rationalität,7 denn sie gehen
in jenes Human- und Sozialkapital mit ein, das uns für uns
und andere ansprechbar und verlässlich macht. Hundertprozentig

verlässlich sind diese Werte also nicht, aber sie dürfen
immerhin nicht ganz so schnell ausgewechselt werden wie
bestimmte Zwecke und Mittel, wenn die Zweckrationalität es
verdankt. Und Zeitgewinn ist, wie man weiss,8 oft ebenfalls
schon fast ein Unterschied ums Ganze.
Und zum anderen haben wir in dieser Moderne gelernt, jeden
Versuch, aus dem Selbstbegründungszirkel der Mittel, Zwecke
und Werte auszubrechen, für irrational zu halten. Wir konzedieren

Unternehmern, Politikern, Liebhabern, dass sie sich ihre
Zwecke selber setzen, fangen sie aber sofort wieder ein, indem
wir sie an ihren Mitteln messen. Und nur dann erlauben wir,
dass etwas der Zweck seiner selbst ist, etwa die Kunst, das
Spazierengehen oder auch das gesellige Plaudern, wenn
kulturelle Werte bereitstehen, die dieses legitimieren und damit
auch limitieren. Absolute Zwecke oder auch absolute Mittel
lassen wir nicht mehr zu. Eben das ist eine Bedingung jener
Relativität der Moderne, die wir zwar zuweilen beklagen, die
aber andererseits die Voraussetzung jener Reflexivität ist, auf
die wir um keinen Preis verzichten. Die Moderne steht unter
dem Gesetz des Vergleichs von jedem mit allem. Aber dieses
Gesetz kann man doppelt nutzen. Man kann sich laufend
beunruhigen, indem der vergleichende Blick auf anderes fällt, was
attraktiver ist. Und man kann sich laufend beruhigen, indem
das, was man gerade tut, im Vergleich immer besser aussieht
als das, was man auch tun könnte. Möglicherweise leidet der
Süchtige nicht zuletzt darunter, dass er dem double bind
ausgesetzt ist, eigentlich alles für besser zu halten als das, was er
gerade tut, zugleich jedoch den eigenen Zustand immer noch
für besser zu halten als den Entzug.

Sinndimensionen
Auch das Suchtverhalten ist Ausdruck einer kulturellen

Kompetenz und eines intelligenten Verhaltens, wenn man
unter kultureller Kompetenz die Fähigkeit zur Anpassung an
anspruchsvolle Milieus und unter intelligentem Verhalten die
entsprechende Ausbeutung der Umstände und Bedingungen
der Verfolgung eigener Absichten versteht. Eine einfache
Möglichkeit, diese kulturelle Kompetenz besser zu verstehen und
nachzuzeichnen, besteht darin, sie sich unter dem Blickwinkel
anzuschauen, wie sie für sich Sinn macht und welche Alternativen

damit möglicherweise in den Blick kommen und uno actu
entweder wahrgenommen werden können oder ausgeschlossen

werden müssen.
Niklas Luhmann hat drei Sinndimensionen unterschieden, die
einen guten Einstieg in eine Heuristik und Maieutik der eigenen

Verhältnisse bieten: die Sachdimension, Zeitdimension
und Sozialdimension.9 Drei Fragen führen in eine bereits
reichhaltige Selbstauslotung hinein: Mit welchen Dingen kenne ich
mich aus, und mit welchen nicht? Wie viel Vergangenheit und
Zukunft stelle ich in Rechnung, und ab wann blende ich aus,
woher ich komme und was mir bevorsteht? Mit wem pflege ich
Umgang, und zu wem habe ich keinen Zugang?
Aus den Antworten auf diese Frage ergibt sich eine einfach
einzuleitende, wenn auch schwer zu kontrollierende Reflexion,
die mich wahlweise mit meiner Intelligenz vertraut machen,
in tiefe Verzweiflung stürzen oder auch, bestenfalls, mit
naheliegenden Alternativen vertraut machen kann. Es liegt auf der
Hand, dass man nicht jede dieser Fragen auf eigene Faust
beantworten kann und will. Vielen wird man lieber aus dem
Weg gehen. Deswegen kann es durchaus sinnvoll sein, sich
von einem Analytiker, Therapeuten, Coach oder Mentor begleiten

zu lassen, zumindest solange man keinen Anlass hat, zu
befürchten, dass sie Teil des Problems und nicht der Lösung
sind. Die möglicherweise interessantesten Wege ergeben sich
dann, wenn man alle drei Fragen zugleich stellt und in kleinen
Schritten variiert, also den Kreis der Kompetenzen,
Vergangenheiten und Zukünfte, möglichen und unmöglichen Freunde
langsam auf Kombinationen hin durchsucht, die entweder
den Knoten definieren, in dem man aktuell steckt, oder einen
Ausweg bieten, der realistisch ist.
Die Suchtforschung und Suchttherapie wissen natürlich,
welche Erkenntnisse hier auf den Süchtigen warten.10 Es sind
im wesentlichen drei Erkenntnisse, die in der ökonomischen
und soziologischen Literatur unter den Stichworten adjacent
complementarity (naheliegende Komplementarität), myopic
time preferences (blinde Zeitpräferenz) und entangled identity
(verwickelte Identität) laufen.11 Salopp ausgedrückt beschreiben

diese Stichwörter, dass man das tut, was naheliegt, die
Gegenwart (da sie ebenfalls naheliegt) mehr schätzt als eine
(unbekannte und fern liegende) Zukunft und lieber mit den
Leuten verkehrt, die einem eine gewünschte Identität bestätigen,

als mit Leuten, die diese in Frage stellen.
Die hier vorgetragenen Überlegungen ergänzen diese Erkenntnisse

nur um zwei Punkte: Erstens geht es allen anderen

genauso, und zweitens bietet nicht der Ausstieg aus der
kulturellen Kompetenz des Süchtigen einen Ausweg, sondern der

Einstieg in diese Kompetenz. Er kann schon, was er können
muss. Alles Weitere, das wissen die Anonymen Alkoholiker so

gut wie Gregory Bateson, ergibt sich aus der bedingungslosen
Anerkennung der physischen Abhängigkeit vom Stoff, gegen
die jede Reflexion machtlos ist. Und man ahnt, dass es sich seit

14 SuchtMagazin 4I2014



dieser Beschreibung einer Ökonomie der Sucht auch lohnt, die

Nichtsüchtigen daraufhin zu untersuchen, ob sie zur Reflexion
ihrer kulturellen Kompetenz in der Lage sind oder nicht.«

Literatur
Baecker, D. (2001): Wozu Kultur? 2. erw. Aufl. Berlin: Kulturverlag Kadmos.
Baecker, D. (2013): Artificial Paradise Revisited. S. 25-39 in: S. Jansen/E.

Schröter/N. Stehr et al. (Hrsg.), Stabile Fragilität - fragile Stabilität.
Wiesbaden: Springer VS.

Bateson, G. (1981): Die Kybernetik des «Selbst»: Eine Theorie des
Alkoholismus. S. 400-434 in: ders., Ökologie des Geistes:
Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologische
Perspektiven. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Baudelaire, C. (1994): Die künstlichen Paradiese: Die Dichtung vom
Haschisch. Zürich: Manesse.

Becker, GS./Murphy, K.M. (1988): A Theory of Rational Addiction. Journal of
Political Economy 96: 675-700.

Bernheim, B.D. /Rangel, A. (2004): Addiction and Cue-Triggered Decision
Processes. American Economic Review 94:1558-1590.

Davies, ]. B. (1992): The Myth of Addiction: An Application of the
Psychological Theory of Attribution to Illicit Drug Use. Chur: Harwood
Academic Publishers.

Dostojewskij, F. (2009): Der Spieler. Zürich: Ammann.
Gamm, G. (1996): Der Deutsche Idealismus: Eine Einführung in die

Philosophie von Fichte, Hegel und Schelling. Stuttgart: Reclam.
Gibson, B./Acquah, S./Robinson, P.G. (2004): Entangled Identities and

Psychotropic Substance Use. Sociology of Health St Illness 26: 597-616.
Gruber, ]./ Köszegi, B. (2001): Is Addiction «Rational»? Theory and

Evidence. Quarterly Journal of Economics 116:1261-1303.
lindesmith, A.R. (1938): A Sociological Theory of Drug Addiction. American

Journal of Sociology 43: 593-613.

Luhmann, N. (1984): Soziale Systeme: Grundriss einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Luhmann, N. (1995): Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 4. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Schwartzman, J. (1992): Addict Abstinence and the Illusion of Alternatives.
Ethos 5:138-150.

Stigler, G.J./Becker, G.S. (1977): De Gustibus Non Est Disputandum.
American Economic Review 67: 76-90.

Vogt,]. (2007): Über das Zaudern. Zürich: diaphanes.
Weber, M. (1990): Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der

verstehenden Soziologie. 5. Aufl. Tübingen: Mohr.

Endnoten
1 Der Autor verzichtet aus Gründen der besseren Lesbarkeit auf das

Suffix «-innen». Die Verwendung der männlichen Formen schliesst
aber selbstverständlich die weibliche Form grundsätzlich mit ein.

2 Vgl. Baudelaire 1994; Stigler/Becker 1977; Becker/Murphy 1988;
Baecker 2013.

3 Vgl. Bateson 1981.

4 Vgl. bereits Lindesmith 1938; die Fallstudie von Dostojewskij 2009;
Davies 1992.

5 Siehe zu einem entsprechenden Kulturbegriff Luhmann 1995; Baecker
2001.

6 Im Sinne von Luhmann 1992; Gamm 1997.

7 Weber 1990:12T spricht deswegen von wertrationalem im
Unterschied zu zweckrationalem, zu affektuellem und zu
traditionalem Handeln.

8 Vgl. Vogl 2007.
9 Luhmann 1984: mff.
10 Siehe nur Gruber/Köszegi 2001; Bernheim/Rangel 2004; Gibson/

Acquah et al. 2004.
11 Siehe insbesondere Becker/Murphy 1988; Gibson/Acquah et al. 2004.

Bücher zum Thema

Crack, Freebase,
Stein

Crack, Freebase, Stein. Konsumverhalten und
Kontrollstrategien von Konsumentinnen
rauchbaren Kokains
Susann Hößelbarth
2014, Springer VS, 364 S.

Welche Strategien entwickeln Drogenkonsument-
Innen, um Schäden zu minimieren? Lassen sich im
Konsumverhalten Betroffener Methoden identifizieren,

die auf eine Begrenzung und Regulierung des
Konsums zielen? Kann die Identifizierung und
Beschreibung von Kompetenzen bei Drogenkonsu-
mentlnnen dazu beitragen, innovative Angebote in
der Drogenhilfe zu entwickeln? Die Ergebnisse einer
quantitativen Online-Befragung unter Konsumentinnen

von rauchbarem Kokain und zusätzlicher
qualitativer Interviews mit Konsumentinnen in
Drogenszenen, zeigen, dass die Befragten über
vielfältige Kompetenzen verfügen, die in der
Suchthilfe sinnvoll in Präventions-, Beratungs- und
Behandlungskonzepte überführt werden können.

Leben im Rausch. Evolution, Geschichte,
Aufstand
Daniel Kulla
2014, Ventil Verlag, 288 S.

«Leben im Rausch» beginnt mit einer einfachen
Frage-. Warum wird allgemein angenommen, Rausch
käme hauptsächlich aus Drogen, obwohl Menschen
und zahllose andere Lebewesen ohne Substanzeinnahme

ständig in Rausch eintreten? In diesem Buch

geht es weniger um Drogen als um den Rauschcharakter

der Ware, um die Dialektik der Ausnüchterung,

die Projektionsfläche «Dealer», den «totalen
Krieg» gegen den «falschen» Rausch, um den

Zusammenhang von Dauerkrise und Dauerrausch,
von Besinnung und Befreiung, von Seins- und
Bewusstseinserweiterung. Der Rausch wird den
Aufstand nicht ersetzen; er kann aber, je besser er
verstanden und angeeignet wird, ein möglicherweise

entscheidender Begleiter des Aufstands sein.

Rausch
und Identität -
Jugendliche in
Alkoholszenen

Rausch und Identität.
Jugendliche in Alkoholszenen
Peter Koler
2014, bu press, 208 S.

Der Autor erforscht identitätsrelevante Erfahrungen
im Zusammenhang mit Konsum- und
Rauscherlebnissen von jungen Menschen ohne Krankheitsdiagnosen.

Er geht dabei von der Hypothese aus,
dass es einen Zusammenhang gibt zwischen der
Beteiligung an Konsum - in erster Linie in
Alkoholszenen - und der Selbstentwicklung eines
jungen Erwachsenen. Das Ergebnis ist klar und
unmissverständlich: Alkoholszenen können
wichtige identitätsstiftende und verankernde
Impulse liefern, die Jugendliche auf ihrem Weg in
das Erwachsenenleben als Erfahrungswelt
benötigen. Die Studie zeigt jedoch auch deutlich,
dass Alkoholszenen Kunstwelten sind und damit
auch risikohaltige Übergangsräume darstellen.

«CRYSTAL-METH» - Einblicke in den Lebens- und
Konsumalltag mit der Modedroge «Crystal»
Gundula Barsch
2014, Pabst, 116 S.

Seit Ende der 2010er Jahre präsentieren deutsche
Medien regelmässig alarmierende Berichte über die

«Monsterdroge Crystal». Auch das psychosoziale
Hilfesystem ist mit Crystal-Konsum mit einer
Vielzahl neuer Probleme konfrontiert. Auf Grund
fehlender Einblicke in den Lebens- und Konsumalltag

mit Crystal herrscht Ratlosigkeit, wie den
veränderten Herausforderungen begegnet werden
kann.
Die Autorin hat in ihrer Studie erstmals empirisch
fundiert untersucht, wie die Konsumierenden ihren
Alltag mit Crystal gestalten. Davon ausgehend
werden Ansätze konkretisiert, wie Hilfe und
Unterstützung aussehen sollte, damit der Konsum
nicht zu physischen, psychischen und sozialen
Problemen führt.

SuchtMagazin 4I2014 15


	Suchtverhalten zwischen Rationalität und Irrationalität

