Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 33 (2007)

Heft: 5

Artikel: Gewalt und Geschlecht : Frauen in der Hooligan-Szene
Autor: Konstantinidis, Elena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-800856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-800856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

@ E N D) E R

Gewalt und Geschlecht -
Frauen in der Hooligan-5zene

Fussball und Mannlich-
keit gehoren in unseren
Breitengraden zusam-
men - und auch die
Idee, dass korperliche
Gewalt unter Fussball-
fans oft unausweichlich,
oder gar verstandlich
sei. Klar scheint nur,
dass Frauen «damit»
jedenfalls nichts zu tun
haben. Doch bei
genauerem Hinsehen
zeigt sich, dass in der
Welt des Fussballs Auf-
schlussreiches uber das
Verhaltnis von Frauen,
Mannern und Gewalt
gelernt werden kann.

ELENA KONSTANTINIDIS*

Die stark gewaltorientierten Hooligans
sind immer wieder Gegenstand hefti-
ger Debatten, unter Fussball-Fans wie
bei Aussenstehenden. Sie bilden aber
in jedem Fall einen Bestandteil der Fan-
Szene und Fussballwelt.

* Elena Konstantinidis, lic.phil.l Sozialarbeiterin, Ge-
schaftsfiihrerin des Dachverband offene Jugendar-
beit Schweiz DOJ/AFA], Prasidentin des Vereins Méd-
chentreff Bern und Mitglied des Netzwerks zum
Thema Frauen und Fussball: «F_in»: www.f-in.org.
Kontakt: sozine@bluewin.ch

Grundlage dieses Artikels ist: Elena Konstantinidis,
2000: Frauen in der Hooliganszene, zur Konstrukti-
on von Geschlecht in subkulturellen Praxen, unver-
offentlichte Lizentiatsarbeit, Universitét Fribourg (Be-
treuung: Prof. Alberto Godenzi)

SuchtMagazin 5/07

Anhingsel und Randphd@nomene

In den wenigen Studien, die auf die
Frauen in der Szene der Gewalt aus-
tibenden Fussballfans und Hooligans
eingehen, wird entweder ausschlies-
slich tiber «Einzelfille» berichtet!, der
Ausschluss junger Frauen aus den zen-
tralen Gruppenaktivititen beschrie-
ben? oder eine Gruppe junger Frauen
als «Randphdnomen» mit einer Art
distanzierter Insiderinnen-Sicht darge-
stellt’. «Ja es gibt sie schon Frauen bei
den Hooligans, aber mehr so als An-
hangsel», bekam denn die Autorin
auch von einem Fanprojekt-Mitarbei-
ter zu horen. Der Begriff «Anhangsel»
aber impliziert Prasenz, Dabei-Sein —
wie kann das gleichzeitig Nicht-Zuge-
horigkeit sein? Zudem werden ja sub-
kulturelle Szenen bewusst aufgesucht,
um alternative Identititen zu leben —
also auch vom gesellschaftlichen Main-
stream abweichende Arten des Mann-
bzw. Frau-Seins.

Auflosen lasst sich dies nur, wenn statt
eines simplen Sozialisationsmodells die
Perspektive «gender doing»*als Sicht-
weise gewahlt wird: Diese Perspektive
ermoglicht es, scheinbar Selbstver-
standliches — «Frauen tun so was nicht»
- wie auch Paradoxes — «présente An-
hingsel», die aber nicht «zahlen» —
aufzuschlisseln.

Fir die vorliegende Untersuchung wur-
den vier Interview-Partnerinnen aus
der Hooligan-Szene einer grosseren
Schweizer Stadt zwischen 1999 und
2000 mit qualitativen Methoden be-
fragt: Nicole’ (26), Freundin eines
Hooligans, die teilweise in der Szene
prasent ist; Sabine (20), Freundin eines
Hooligans, ist oft in der Szene prasent,
ihrer «Freundesclique», und pflegt die
Freundschaften zu den Hooligans; Ca-
roline (20), bezeichnet sich selbst als
«voll dabei», hat keinen Partner in ih-
rer Hooligan-Gruppe; und Sandra (20),
die im Alter von ca. 16-19 oft mit ei-

ner Gruppe «Nachwuchs-Hooligans»
unterwegs war und lange Zeit eine Be-
ziehung mit einem Hooligan hatte.®

Prasenz in der Szene und
Ausschluss-Mechanismen

Nicole, Sandra und Sabine sind von
Jugend auf Fussball- bzw. Eishockey-
Fans” und iiben diese Sportarten z.T.
selbst aus. Sie nehmen sich selbst als
kompetent in Bezug auf den Sport
wahr und bewegen sich schon seit ei-
niger Zeit innerhalb von Freundeskrei-
sen in der Fan-Szene®. Zugang zur
eigentlichen Gruppe der Hooligans
fanden die Frauen durch Partnerbezie-
hungen zu mannlichen Gruppenmit-
gliedern. Zugang und Zugehorigkeit
zur Gruppe sind informell definiert
und werden sorgfaltig kontrolliert.
Hier findet eine erste Selektion nach
Geschlecht statt.

Ein zentrales Mittel dazu ist die Kon-
trolle von Informationen. So wurden
die jungen Frauen erst, nachdem die
Beziehung eine Weile gedauert hatte,
von ihren Partnern iiber deren Zuge-
horigkeit zum Kern der Hooligangrup-
pe «eingeweiht». Auch situativ werden
den Frauen Informationen tber Tref-
fen, Aktivititen etc. immer wieder vor-
enthalten.

Die jungen Frauen sind herausgefor-
dert, die Gruppenzugehorigkeit ihres
Partners zu akzeptieren und sich mit
der Hooligan-Szene auseinanderzu-
setzen, so wie Nicole, die sich irgend-
wann vornahm «jetzt will ich auch mal
mitgehen ... aber dann, wenn eben...
eine Auseinandersetzung mit Gegnern
organisiert ist». Diese Haltung ist be-
deutsam fiir den parallelen Prozess,
gleichzeitig eine funktionierende Paar-
beziehung und eine befriedigende Be-
ziehung zur Gruppe aufzubauen. Dies
im Gegensatz zu Frauen, die ihrem
Partner den Matchbesuch z.T. ihrer-
seits zu verbieten versuchen.

11



Caroline fand den Zugang zur Hooli-
gan-Gruppe nicht als «Freundin», son-
dern durch ihre Zugehorigkeit zur lo-
kalen Skinhead-Szene — aber auch sie
akzeptiert eine Definitionsmacht der
Minner tber ihre Prisenz bei Aktivi-
taten der Gruppe.

Ein weiterer Weg, die Gruppe gegen
innen zu definieren und gegen aussen
abzugrenzen, bieten Kommunikations-
situationen, in denen mit Witzen und
Spriichen vermeintlich harmlos Macht
tiber Zugehorigkeit demonstriert wird.
Frauen gegeniiber ist dies denn auch
oft sexuell eingefarbt. Damit umgehen
zu konnen, ist fiir die Frauen wieder-
um eine Moglichkeit zu beweisen, dass
sie «Insiderinnen» sind’. «Und wenn,
dann nimmst du’s mit Humor, dann ist
es einfach Humor», beschreibt Caro-
line ihre Strategie.

Eine weitere Moglichkeit der Grenz-
ziehung ist eine ortliche und zeitliche
Trennung der Sphidren von Mann
und Frau. «Er sagte: «wir gehen noch
schnell dort und dort, wartest dann da,
gehst mit den Frauen>, weil sie schlicht-
weg die Frauen nicht dabei haben woll-
ten bei Kimpfen», berichtet Sandra.
Dies kann allerdings auch mit der von
den Frauen bewusst gewahlten Strate-
gie, dem Konzept des «Gegenpols», in
Zusammenhang stehen.

Die Frau als Gegenpol

Die Zugehorigkeit zur Hool-Szene cha-
rakterisiert sich durch eine episodale
Schicksalsgemeinschaft in emotional
hoch aufgeladener Loyalitat der Grup-
pe gegeniiber.!? Diese, eigentlich be-
wusst hergestellten, Formen von Zu-
sammengehorigkeitsgefihl entziehen
sich schlussendlich jeder diskursiven
Begriindbarkeit.

Die Frau als Partnerin ist Gegenpol
der Hooliganwelt. Die Beziehungslo-
gik der Szene verunmoglicht es den
mannlichen Gruppenmitgliedern, mit
einzelnen Beziehungen differenziert
umzugehen — das wiirde den «Zusam-
menhalt» zu stark gefahrden und muss
deshalb von dieser Welt getrennt wer-
den. Es gibt keine Moglichkeit, kriti-
sche Gedanken zur Szene, Konflikte mit
Personen, oder ambivalente Gefiihle in
Bezug auf das eigene Gewalthandeln
innerhalb der Szene zu besprechen. Die
Beziehung zur Freundin hingegen soll
intim, konstant, verbindlich sein; sie
wird zum Ort, wo tber solches ge-
sprochen werden kann. «Gegenpol»

12

ist zwar eine Rolle, die die Midnner
den Frauen unausgesprochen, durch
ihr Verhalten, zuweisen. Sie kann nur
schwer diskursiv verhandelt werden
und trigt deshalb dazu bei, den Min-
nern die Definitionsmacht in der Paar-
beziehung zu sichern. Sie kann aber fiir
die Frauen auch zur Ressource werden.
Nicole z. B. sieht sich als «positiven Ein-
fluss» auf ihren Freund, was ihr auch
von ihrer Umwelt bestatigt, und vom
Partner gern angenommen wird: «im
Nachhinein ist er frob, dass ich ibn
zuriickgehalten habe». Sie versucht
Freundschaften von ihrer Rolle als
Mitglied einer Hooligan-Gruppe zu
trennen. Dadurch kann sie definieren,
wer aus der Hool-Szene Mitglied ih-
res personlichen Bekanntenkreises ist.
Durch diese Strategie entsteht eine
Trennung zwischen Szene und Paar-
beziehung und deshalb eine Ambi-
valenz ihrem eigenen Partner gegen-
tber. Nicole distanziert sich aktiv, so-
wohl raumlich wie inhaltlich von der
Szene: «ich gehe dann (kommt es zum
Kampf) soweit weg, dass ich gar nichts
sehe».

Die Gegenpol-Rolle kann eine Frau
auch der ganzen Clique gegentiber ein-
nehmen und sie so zur Ressource ma-
chen. Sabine geht vom verbreiteten
Manner-Stereotyp des «harten Man-
nes mit dem weichen Kern» aus. Sie
durchschaut einerseits die Inszeniert-
heit im Verhalten der Hooligans, an-
dererseits wird das Verhalten der
Minner dadurch normalisiert und le-
gitimiert. Sabine kntipft mit ihrer Ge-
staltung der Gegenpol-Rolle daran an:
«Du lernst diese Leute kennen und
du verstehst sie und zwischendurch
kommen sie dann auch mal mit ibren
Problemen zu dir und ich denke, gera-
de weil ich eine Frau bin, reden sie
mit mir auch anders». Dadurch erhilt
sie Zugang zur Clique und definiert
sich nun als Mitglied eines Freundes-
kreises.

Die Frau als «Storerin»

Die Kehrseite des Gegenpol-Konzep-

tes ist die Vorstellung der Frauen, sie

konnten als «Stérerin» auftreten. Die-
se Idee umfasst:

e cine negative Bewertung des Span-
nungsfeldes, das zwischen einer
Paarbeziehung und der Szene ent-
steht: «er konne nicht wegen... einer
Beziehung, Kollegen verarschen»
(Nicole).

e das Zuschieben der Verantwortung
fir dieses Spannungsfeld an die
Frauen: «...ich sei die tyrannische
Freundin, die ihm Sachen verbie-
tet...». (Nicole)

e die negative Beurteilung, wenn eine
Frau ihre Firsorglichkeit und Be-
sorgnis (Gegenpol-Funktion) situa-
tiv auf «unpassende» Weise aus-
agiert: «...dass die eine, wo der
verhaftet worden ist, dann neben
dran geweint hat und das kann eine
Hooligangruppe nicht brauchen»
(Caroline).

e die Gefahrdung der Loyalitat der
Mainner untereinander durch einen
Paar-Konflikt: «Ich will ... auch
nicht jetzt von der Gruppe Faust
irgend einen Freund haben, weil ...
Ich hab’s auch schon gesehen bei
den einen, die jetzt auseinander
sind ...; sie bat dort alle ein bisschen
aufeinander aufgehetzt ... und das
ist eben, genau das, warum auch
die Frauen nicht erwiinscht sind ...
dann heisst es... Frauen kommen
nicht mehr mits; ... dann geht es
auch um mich». Caroline erkennt,
dass auch sie in einer solchen Situa-
tion stereotypisiert werden konnte;
sie teilt hier die Normen der Grup-
pe und kann so ihren Sonderstatus
als Frau in der Gruppe erhalten.

Sexuelle Verfiigbarkeit und
Authentizitat von Zugehorigkeit

Verkntpft mit der «Storerin» ist das in
der Szene verbreitete Stereotyp, Frau-
en stiinden grundsatzlich allen Man-
nern sexuell zur Verfigung. Sabine
bekam Zugang zur Clique der Hooli-
gans durch eine enge Freundin. Beiden
wurde zundchst unterstellt, sie seien
bereit, fur den Zugang zur Gruppe,
eine sexuelle Beziehung ohne grosse
Verbindlichkeit einzugehen: «Sie ha-
ben das Gefiihl...du bist jetzt vielleicht
einfach eine Freundin von dem, aber
wer weiss wie lange, nachher konnte
sie ein anderer haben». Erst mit der
Zeit gelang es Sabine, zu vermitteln,
dass ihre Beziehung zu ihrem Freund
ausschliesslich und verbindlich ist: Sa-
bines Freundin gelang es nicht, eine
solche Paarbeziehung aufzubauen: «sie
ist eben eine von diesen Frauen gewe-
sen, die halt mehr die Freundin von
jedem am Schluss gewesen ist...sie ist
halt einfach nur noch auf deutsch ge-
sagt die Schlampe gewesen». Sabine
wurde dann selbst mit der Freundin «in

SuchtMagazin 5/07



einen Topf geworfen».
Um dagegen anzukdm-
pfen, schiebt sie ihrer-
seits der Freundin Ver-
antwortung fur die Un-
terwerfung unter das
Stereotyp zu und meint,
sie hitte dies vermei-
den sollen. Die Freund-
schaft zerbricht gegen-
tiber der Definitions-
macht der Clique.

Alle Frauen sind mit
der Notwendigkeit kon-
frontiert, die Authen-
tizitdt von Zugehorig-
keit zu beweisen. Dabei
missen sie vor allem
(selbst anderen Frauen
gegeniiber) gegen das
Vorurteil ankdmpfen,
sie gingen nur eine Be-
ziehung ein, um zur
Gruppe zu gehoren.
Nicole beispielsweise
unterstellt einer anderen
Frau nicht nur, dass ihr
Interesse an der Szene
gar nicht echt ist, sondern gleichzeitig
auch, dass deren Beziehung mit einem
Mann aus der Clique «nichts Ernstes»
wire. Wenn aber eine Paarbeziehung,
die mit einem Zugehorigkeitswunsch
verkniipft ist, als nicht authentisch
gilt, dann mussen die Freundinnen der
Hooligans sich selbst innerhalb einer
gewissen Bandbreite als «nicht zur Sze-
ne gehorig» positionieren, um die Au-
thentizitit ihrer Paarbeziehung klar zu
stellen.

Weiblichkeitskonzepte und die
Ausiibung korperlicher Gewalt

Die Ausiibung physischer Gewalt der
Hooligans ist stark ritualisiert: Vor der
«Begegnung» wird der Gegner verbal
und symbolisch durch verschiedene
Aktionen herausgefordert (Wortge-
fechte, Angriffe auf Flaggen und Trans-
parente, Einsatz von Feuerwerkskor-
pern etc.), an denen auch Fans aus
anderen Szenen und Begleiter/innen
der Hooligans beteiligt sein konnen.
Ausserdem gilt eine Reihe von mitein-
ander verkntpften Normen als Ideal-
vorstellung vom «fairen fight»: keine
Waffen; kein Angriff auf Nicht-Hoo-
ligans; nicht in der Uberzahl eine Ein-
zelperson angreifen; nicht weiter drauf
treten, wenn der Gegner am Boden
liegt. Dieser «Ehrenkodex» dient als

SuchtMagazin 5/07

Legitimierung gegentber der Gesell-
schaft, zur Abgrenzung gegentiber an-
deren Szenen, und verhindert, dass
ohne Grenzen gekampft wird und da-
durch allzu grosser Schaden fur die
Szene entsteht. In Bezug auf Frauen
enthilt er eine Art Ritterlichkeitsnorm:
«Ein richtiger Mann schligt keine
Frau». Dahinter steckt die Vorstellung,
dass Frauen Minnern grundsatzlich
physisch unterlegen sind und generell
zur Ausiibung physischer Gewalt gar
nicht fihig sind. Die Freundinnen der
Hooligans teilen diese Vorstellungen in
weiten Teilen und halten sich selbst
auch psychisch fiir nicht imstande, die
fur eine bewusste und gezielte Gewalt-
ausiibung notige Aggression aufzu-
bringen. Gewalt hat fur sie allenfalls
einen Beziehungs- und Kommunikati-
onsaspekt, wie zum Beispiel, wenn sie
aus Eifersucht entsteht: «also ich konn-
te diese Aggression einmal entwickeln
als ich auf eine los wollte, die behaup-
tet hat, sie sei meinem Freund seine
Freundin»(Sabine). Dariiber hinaus
nehmen die Frauen die Norm wahr,
dass die Weiblichkeit einer Frau an sich
—und damit ein zentrales Element per-
sonlicher Identitat — durch die Aus-
tibung physischer Gewalt in Frage ge-
stellt wird. Diese Einstellung vertritt
sogar die Kampfsportlerin Caroline:
«irgendwie bist du ja auch noch ein

bisschen Frau und nicht nur so die

Kampfmaschine».

Die «Ritterlichkeitsnorm» bedeutet,
dass Hooligans Frauen nicht angreifen
diirfen, sondern sie vor der Gewalt
anderer Minner beschiitzen sollen.
Das scheint zunédchst paradox: Wenn
doch Frauen von Minnern nicht an-
gegriffen werden durfen, wire dieser
zweite Aspekt der Norm gar nicht no-
tig. Allerdings sind die Leitsitze der
Szene stets prekar und nur dann giil-
tig, wenn sie in der Interaktion stets
wieder neu rekonstruiert werden. Die
Ritterlichkeitsnorm gilt auch ausser-
halb der eigentlichen Hooligan-Akti-
vitdten. Dann sind Frauen vor aussen
stehenden Mannern zu beschiitzen,
insbesondere vor sexueller Beldstigung.
Der Schutz erfolgt in erster Linie durch
den Partner, danach durch die ganze
Clique. Die Frauen machen auch die
Erfahrung, dass Manner sie nicht ernst
nehmen, wenn sie selbst mit physischer
(Gegen-)Gewalt Grenzen setzen: «...
und er ist dann eigentlich auch korper-
lich aufdringlich geworden, ich hab ihn
weggeschubst ... da bin ich...zu dem
(meinem Kollegen) hin; und dann ist
(der Beldstiger) dann abgedampft» (Sa-
bine). Bei Sabines Kollegen gentigt es,
Prisenz zu markieren, dass der Bela-
stiger die Flucht ergreift — ihre physi-
sche Intervention wird nicht wahrge-

13



nommen. Vor diesem Hintergrund er-
klart sich natiirlich auch, warum ein
fester Partner das wirkungsvollste Mit-
tel gegen die Unterstellung sexueller
Verfiigbarkeit ist.

Frauen, die an gewalttdtigem
Handeln teilnehmen -
ein Balanceakt

Ginge es nur um die physische Mach-
barkeit des Siegs tiber die gegnerischen
Hooligans, wire es ja denkbar, dass
sich mehrere Hooligan-Frauen zusam-
mentun und/oder dass die Frauen Waf-
fen benutzen, um ihre scheinbare kor-
perliche Unterlegenheit zu kompensie-
ren. Das wiirde aber wiederum dem
Ideal des «fairen fights» widersprechen.
Caroline, die selbst physische Gewalt
ausiibt und sich als vollwertiges Grup-
penmitglied bezeichnet, geht darum
eine komplizierte Gratwanderung ein.
Zunichst stellt sie fest, dass Hooligan-
Kampfe, wenn schon, dann nach Ge-
schlechtern getrennt stattfinden sollten:
«wenn’s halt mal irgendwie eine Frau
von den anderen Hooligans dabei hit-
te, die irgendwie Stress macht, dass ich
...dann balt auch mal zuschlage». In
der Realitat finden Kampfe zwischen
weiblichen Hooligans seltener statt als
zwischen den Minnern, und wenn,
dann folgen sie nicht genau der ritua-
lisierten Form. Caroline nennt die glei-
chen Motive fir Gewaltanwendung,
wie mannliche Hooligans: « Wenn ...
deine Mannschaft verliert, dann hast
du ... eine Wut, die in dir hochkommt
...da kannst du deine Aggressionen
wirklich ablassen ... mir macht’s selber
auch Spass, mal einer eins herunterzu-
schlagen». Gleichzeitig hilt sie aber fest
dass ihre Aggression nicht wie die der
Mainner, instrumentalisierbar ist: «Es
kommt immer aus Wut, dass ich mal
schldgere». Ausserdem nimmt Caroli-
ne fur sich in Anspruch, Konflikte im
Allgemeinen zuerst kommunikativ zu
l6sen, was sie als allgemeine Fahigkeit
der Frauen bezeichnet: «ich schlage
sicher nicht gerade schnell zu, immer
zuerst reden und so».

Caroline hat in der Szene erfolgreich
kommuniziert, dass sie bereit und fi-
hig ist, selber Gewalt anzuwenden und
auch «einzustecken». Das verschafft
ihr einen — von den Mannern zugewie-
senen — Sonder-Auftrag: «Ich bin ei-
gentlich eher zustindig um ein bisschen
zu filmen, Fotos zu machen». Diese
Tatigkeit ist fur die Gruppe sehr wich-

14

tig, denn das gemeinsame Betrachten
von Fotos und Videoaufnahmen der
Gruppe in Aktion schafft weitere ge-
meinsame Erlebnisse und bestiarkt den
Zusammenhalt.

Da Caroline den Zugang zur Gruppe
nicht durch einen Partner gefunden
hat, muss sie iberzeugend darstellen,
dass sie ein vollwertiges und authenti-
sches Mitglied der Gruppe ist, aber
gleichzeitig auch «ganz Frau», und
doch nicht eine sexuell verfiigbare
«Matratze». Was sofort widerspriich-
lich ist, denn ihr Verhalten als Grup-
penmitglied widerspricht ja den Weib-
lichkeitskonzepten in der Szene. Indem
sie in Situationen, in denen sie von
Minnern belastigt bzw. aggressiv be-
handelt wird, von den Hooligans ak-
tiv Schutz einfordert, gelingt es ihr, mit
diesen Widerspriichen umzugehen, da
sie damit die Ritterlichkeitsnorm be-
statigt, fur sich nutzt und auch gleich
noch das Stereotyp der sexuellen Ver-
fugbarkeit widerlegt. Eine weitere Stra-
tegie von Carolines «Balanceakt» ist,
dass sie eine enge Freundschaft mit
Sabine angefangen hat. Damit wird
eine Frauensphire definiert, die be-
wusst von der Szene unterschieden
wird: «dass wir einfach mal einen
Frauenabend machen und so, und
nichts von den Hooligans wissen wol-
len». Eine «Frauengruppe» als Teil der
Hooligan-Szene wire zu stark gefahr-
det, einen von der Szene definierten,
eingeschrankten Sonderstatus zu erhal-
ten. Carolines Aussage, «voll dazu» zu
gehoren, steht neben der klaren Be-
schreibung eines Sonderstatus, den sie
als einzige Frau so inne hat und auf
den sie stolz ist.

Die Sozialisation im Umgang mit Ge-
walt wird in der Szene explizit von den
Mannern fir die Frauen gesteuert. So
berichtet Sandra dariiber, wie sie von
jemandem «Kampftraining» erhielt.
Dieses Wissen anzuwenden, wird ihr
aber von ihrem Partner ausdricklich
untersagt. Sandras Versuch, die Gren-
zen des in der Szene geltenden Weib-
lichkeitskonzeptes auszudehnen, er-
zeugt bei ihr grosse Ambivalenzen sich
selbst gegeniiber. Sie zitiert ironisch
ihren Ex-Freund «dann ist es natiirlich
nicht so schick, wenn du schligst ... ist
nicht so weiblich oder ... sieht nicht so
elegant aus». Sie distanziert sich jedoch
nicht vom ihm, sondern halt fest, dass
nicht sein Weiblichkeitsbild zur Tren-
nung fithrte, sondern «ganz klar, dass
er eine andere kennen gelernt hat».

Sandra halt noch bei den grossten Wi-
derspriichen zu ihrem ehemaligen Part-
ner, um ihr eigenes Selbstkonzept als
Frau im Lot zu halten.

Aufgrund solcher Ambivalenzen kon-
nen die Frauen die eigene Fahigkeit zur
physischen Gewalt nicht als positiv
wahrnehmen. Dies ist dann von Bedeu-
tung, wenn sie sich selbst (ohne «Be-
schiitzer»!) gegen Gewalt von Min-
nern verteidigen. So berichtet Sandra
tiber eine solche Episode, wobei sie die
eigene Kompetenz sofort abwertet:
«Der hitte mich wahrscheinlich ver-
gewaltigt, wenn ich mich nicht hitte
wehren kénnen. Aber...ich wusste
ganz genau, wo ich hinschlagen muss
...ich muss wirklich Gliick gehabt
haben ... es ist mehr so ein Reflex ge-
wesen». Sandra beschreibt Gewalt, die
sie selber in der Fanszene gelegentlich
anwandte, mehrfach als exzessiv:
«weifst du wie mir das leid tut». Die
Frauen machen zwar die Erfahrung,
dass auch sie zu physischer Gewalt fi-
hig sind; da dies jedoch nicht in die
Szenenormen passt, sind sie sich selbst
dabei nicht ganz geheuer und deuten
die Erfahrungen entsprechend um.
Erst durch die Ritualisierung und den
normativen Uberbau in der Szene wird
die Anwendung physischer Gewalt
zum Miannermonopol.

Positionierung, Strategien und
Freirdume der Frauen

Aus dem bisher gesagten ergibt sich fiir
die Frauen, die einen Partner in der
Szene haben, die Notwendigkeit, sich
als «Nicht-Zugehorig» zur Hooligan-
Szene zu definieren. Auch sich selbst
gegeniiber wird dies notig. Denn das
Zusammensein mit einem Partner, der
sich klar jenseits der Grenzen des Ge-
setzes bewegt und die gesellschaftlich
gultigen Vorstellungen in Bezug auf die
Anwendung physischer Gewalt tiber-
schreitet, fithrt bei den Frauen auch zu
Ambivalenzen im Selbstbild. Eine Stra-
tegie, damit umzugehen, ist es, in der
Gesellschaft schon vorhandene Min-
ner- und Frauen-Stereotypen einzuset-
zen. Die Szene-internen Normen wer-
den von den Frauen je nach Situation
geteilt, konnen aber auch aus einer si-
cheren Distanz hinterfragt oder kriti-
siert werden. Kombiniert mit einem
situativ angepassten Umgang mit der
Ritterlichkeitsnorm, bewirkt dies fiir
die Frauen auch eine Befreiung vom
Druck zu Prasenz, Loyalitat und Teil-

SuchtMagazin 5/07



nahme am Gewalthandeln, unter dem
die Manner in der Szene stehen. Fiir
einige der Frauen entstehen Freirdume,
innerhalb derer sie ihre Szenenbeteili-
gung aktiv gestalten. So konnen sie ihre
eigenen Motive fiir die Szenenzugeho-
rigkeit — «es gibt eben schon irgend so
einen Kitzel, den du mit der Zeit hast,
wenn du dabei bist» (Sabine) — umset-
zen, indem sie sich an Aktivititen der
Szene beteiligen, die nicht direkt mit
Kadmpfen zu tun haben, wie z.B. das
verbale «Aufheizen», Fotos fiir die
Gruppe zu machen, Feuerwerkskorper
ins Stadion schmuggeln, gegnerische
Fangruppen «ausspionieren» etc. Die-
se Formen der Beteiligung miissen aber
stets den Charakter des Individuellen
und Situativen behalten, so wie auch
die Freundschaften der Frauen stets als

SuchtMagazin 5/07

Teil der Clique, aber nicht Bestandteil
der Szene gelten.

Schlussfolgerungen

Aus diesen Einblicken in die Bewegun-
gen der jungen Frauen in der Hooli-
gan-Szene lisst sich vor allem Eines
ableiten: Der Umgang der jungen Frau-
en mit der Szene passt nicht in das
Schema von Zugehorigkeit, das die
Minner fiir ihre Gruppe definieren.
Das heisst zuallererst: Es ist unbedingt
notig, sowohl in der Erforschung sub-
kultureller Szenen wie auch in der
Sozialen Arbeit, Konzepte wie «Grup-
penmitglied», «Dazugehoren», «in
der Gruppe geltende Normen» nicht
einfach von minnlichen Akteuren zu
tibernehmen, sondern die Begriffe der

Frauen ebenfalls kennen zu lernen und
anzuwenden. Fiir die Fan-Arbeit konn-
te dies die Moglichkeit eroffnen, ihr
Angebot fur die im Stadion prasenten
Frauen zu offnen, ohne dabei in die
Zwickmiihle zu geraten: Wird Fan-
Arbeit namlich vor allem als Gewalt-
pravention gesehen (bzw. legitimiert),
so bedeutet dies nicht, dass logischer-
weise nur junge Manner zur Zielgrup-
pe werden — Die Rolle der Frauen, die
mit ihnen ins Stadion kommen, ist eben
komplexer und bedeutungsvoller, als
«nur» die des gewaltlosen «Anhing-
sels». Es ist aber ebenso wenig notig,
im Fussballstadion aus rein feministi-
schen Argumenten Angebote (kom-
merzielle oder padagogische) einzufiih-
ren, die vollig getrennt von oder gar
als Alternative zu den gewalttdtigen



bzw. illegalen Aktivititen mancher
Fangruppen funktionieren sollen. Es
gilt, weder aus den Selbst-Definitionen
als Nicht-Zugehorige zu bestimmten
Gruppen gleich auf ein Nicht-Interes-
se oder nicht existierendes Bediirfnis
der Frauen nach Fanarbeit zu schlies-
sen, noch die «Freundinnen» unre-
flektiert als willkommenen «positiven
Einfluss» auf «ihre» Manner einzube-
ziehen. Konnen die Freirdume, die sich
die jungen Frauen selbst schaffen, zu
Orten von sozialpadagogischer Dienst-
leistung — oder auch von partizipativ
gestalteten Faninitiativen werden? Die
Uberlegung ist natiirlich genauso iiber-
tragbar auf die Arbeit mit subkultu-
rellen Jugendgruppen in anderen Set-
tings. Wie tberall in der reflektiert
geschlechtsspezifischen Arbeit gilt es
vor allem auch, greifbare Auskiinfte
tber die Bedurfnisse der Frauen von
ihnen selbst zu erfragen.

Die in der Untersuchung beschriebe-
nen Phanomene beziehen sich explizit
auf eine Szene von Hooligans. Ob sie
auch iibertragbar sind auf Gruppen
wie die Ultras, wird von der Autorin
vermutet. Beantworten konnen diese

16

Frage jedoch nur weitere wissenschaft-
liche Untersuchungen — und die Erfah-
rungen der Kenner/innen der Fussball-
welt, die hiermit aufgefordert sind, ihre

Fussnoten

T Vgl. Matthesius, Beate (1992): Anti-Sozial-Front.
Vom Fussballfan zum Hooligan. Opladen: Leske
und Budrich, S. 151ff.

2 Vgl. HOFMANN, Birgit (1995). Madchenarbeit im
Fan-Projekt Berlin. Wenn ein Madchen «ooch mal
mit uff die Preussen ruff will». In: ENGEL, Monika
und MENKE, Barbara (Hg.). Weibliche Lebens-
welten — gewaltlos? Analysen und Praxisbeitrage
fir die Madchen- und Frauenarbeit im Bereich
Rechtsextremismus, Rassismus, Gewalt. Minster:
Agenda, 129-132, S. 129ff.

3 Vgl. BOHNSACK, Ralf; LOOS, Peter; SCHAFFER,
Burkhard; STADTLER, Klaus und WILD, Bodo
(1995). Die Suche nach Gemeinsamkeit und die
Gewalt der Gruppe. Hooligans, Musikgruppen
und andere Jugendcliquen. Opladen: Leske &
Budrich, S. 89ff.

4 WEST, Candace und ZIMMERMAN, Don (1991).
Doing Gender. In: LORBER, Judith und FARRELL,
Susan A. (Eds.). The Social Construction of Gender.
Newbury Park, CA: Sage, 13-37

5 Alle Namen sind Codenamen, die Gruppe wird

«Gruppe Faust» genannt

Gleichzeitig untersuchten Miriam Rutschmann

und Renate Gutmann das Frauenbild der Hooli-

gans in der gleichen Szene:

GUTMANN, Renate und RUTSCHMANN, Miriam

(2001): Das Frauenbild der Hooligans. Unverof-

eigenen Erlebnisse mit den
beschriebenen Phianome-
nen zu vergleichen und so
ihre Sicht der Fanszene
und des Fussballs kritisch
zu hinterfragen.

Fir die padagogische Ar-
beit mit Maidchen, wo
Selbstverteidigungskurse
mittlerweile zum «must»
gehoren, dirften die hier
dargestellten Erfahrungen
junger Frauen Diskussi-
onsstoff bieten: Es gibt
nicht nur das Selbstbild der
Schwiche und Unfihigkeit
zur Aggression — sondern
auch die komplizierte Er-
fahrung, dass Frauen fahig
sind, Gewalt auszutiben
oder sich gegen Gewalt zu wehren, es
aber nicht ganz einfach ist, die eigene
Gewalt zu steuern und mit sich selbst
als Gewalt-Ausiibende umzugehen. H

fentlichte Lizentiatsarbeit, Paddagogisches Institut

der Universitat Zirich

Es gibt Hinweise, dass der gerade in der Schweiz

sehr populére Eishockey, als eine Art Alternative

flr ein «Fan-Sein» flr die Frauen besteht, neben
dem von den Ménnern als ihr Territorium dekla-
rierten Fussball: «Eishockey ist jetzt eher etwas das

Frauen interessieren darf», sagt Sabine, vgl. auch

den Bericht in KOS 1997, 111ff.

Weiterfiihrend zu Frauen in der Fan-Szene allge-

mein s. KOS (Koordinationsstelle Fan-Projekte bei

der Deutschen Sportjugend) (2005). Gender kicks

— Texte zu Fussball und Geschlecht. Frankfurt a. M.

(Eigenverlag)

9 vgl. SULZLE, Almut (2005): Fussball als Schutz-
raum fiir Médnnlichkeit? Ethnographische Anmer-
kungen zum Spielraum fiir Geschlechter im Sta-
dion. In «Gender kicks» (s.0.), s. 37-52

10 vgl. Bohnsack et. al. (5.0.), sowie FRANKE, Elk
(1991). Fussballfans: Eine Herausforderung an das
sozialwissenschaftliche Arbeiten. In: GARZ, Det-
lef und KRAIMER, Klaus (Hg.). Qualitativ-empiri-
sche Sozialforschung. Konzepte, Methoden, Analy-
sen. Opladen: Westdeutscher Verlag, 177-212,
und ECKERT, Roland; REIS, Christa; STEINMETZ,
Linda und WETZSTEIN, Thomas A. (1998). Hooli-
gans — Gewalt als Erlebnistechnik. Diskurs 2/98,
72-79

SuchtMagazin 5/07



	Gewalt und Geschlecht : Frauen in der Hooligan-Szene

