
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 33 (2007)

Heft: 5

Artikel: Gewalt und Geschlecht : Frauen in der Hooligan-Szene

Autor: Konstantinidis, Elena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewalt und Geschlecht -
Frauen in der Hooligan-Szene

G E D E R

Fussball und Männlichkeit

gehören in unseren

Breitengraden zusammen

- und auch die

Idee, dass körperliche
Gewalt unter Fussballfans

oft unausweichlich,
oder gar verständlich

sei. Klar scheint nur,
dass Frauen «damit»

jedenfalls nichts zu tun
haben. Doch bei

genauerem Hinsehen

zeigt sich, dass in der

Welt des Fussballs

Aufschlussreiches über das

Verhältnis von Frauen,

Männern und Gewalt

gelernt werden kann.

ELENA KONSTANTINIDIS*

Die stark gewaltorientierten Hooligans
sind immer wieder Gegenstand heftiger

Debatten, unter Fussball-Fans wie
bei Aussenstehenden. Sie bilden aber
in jedem Fall einen Bestandteil der Fan-
Szene und Fussballwelt.

* Elena Konstantinidis, lic.phil.l Sozialarbeiterin,
Geschäftsführerin des Dachverband offene Jugendarbeit

Schweiz DOJ/AFAJ, Präsidentin des Vereins
Mädchentreff Bern und Mitglied des Netzwerks zum
Thema Frauen und Fussball: «F_in»: www.f-in.org.
Kontakt: sozine@bluewin.ch

Grundlage dieses Artikels ist: Elena Konstantinidis,
2000: Frauen in der Hooliganszene, zur Konstruktion

von Geschlecht in subkulturellen Praxen,
unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Universität Fribourg
(Betreuung: Prof. Alberto Godenzi)

Anhängsel und Randphänomene

In den wenigen Studien, die auf die
Frauen in der Szene der Gewalt
ausübenden Fussballfans und Hooligans
eingehen, wird entweder ausschliesslich

über «Einzelfälle» berichtet1, der
Ausschluss junger Frauen aus den
zentralen Gruppenaktivitäten beschrieben2

oder eine Gruppe junger Frauen
als «Randphänomen» mit einer Art
distanzierter Insiderinnen-Sicht
dargestellt3. «Ja es gibt sie schon Frauen bei
den Hooligans, aber mehr so als

Anhängsel», bekam denn die Autorin
auch von einem Fanprojekt-Mitarbei-
ter zu hören. Der Begriff «Anhängsel»
aber impliziert Präsenz, Dabei-Sein -
wie kann das gleichzeitig Nicht-Zugehörigkeit

sein? Zudem werden ja
subkulturelle Szenen bewusst aufgesucht,
um alternative Identitäten zu leben -
also auch vom gesellschaftlichen
Mainstream abweichende Arten des Mannbzw.

Frau-Seins.
Auflösen lässt sich dies nur, wenn statt
eines simplen Sozialisationsmodells die

Perspektive «gender doing»4 als Sichtweise

gewählt wird: Diese Perspektive
ermöglicht es, scheinbar
Selbstverständliches - «Frauen tun so was nicht»

- wie auch Paradoxes - «präsente
Anhängsel», die aber nicht «zählen» -
aufzuschlüsseln.
Für die vorliegende Untersuchung wurden

vier Interview-Partnerinnen aus
der Hooligan-Szene einer grösseren
Schweizer Stadt zwischen 1999 und
2000 mit qualitativen Methoden
befragt: Nicole5 (26), Freundin eines

Hooligans, die teilweise in der Szene

präsent ist; Sabine (20), Freundin eines

Hooligans, ist oft in der Szene präsent,
ihrer «Freundesclique», und pflegt die
Freundschaften zu den Hooligans;
Caroline (20), bezeichnet sich selbst als

«voll dabei», hat keinen Partner in
ihrer Hooligan-Gruppe; und Sandra (20),
die im Alter von ca. 16-19 oft mit ei¬

ner Gruppe «Nachwuchs-Hooligans»
unterwegs war und lange Zeit eine

Beziehung mit einem Hooligan hatte.6

Präsenz in der Szene und
Ausschluss-Mechanismen

Nicole, Sandra und Sabine sind von
Jugend auf Fussball- bzw. Eishockey-
Fans7 und üben diese Sportarten z. T.

selbst aus. Sie nehmen sich selbst als

kompetent in Bezug auf den Sport
wahr und bewegen sich schon seit
einiger Zeit innerhalb von Freundeskreisen

in der Fan-Szene8. Zugang zur
eigentlichen Gruppe der Hooligans
fanden die Frauen durch Partnerbeziehungen

zu männlichen Gruppenmitgliedern.

Zugang und Zugehörigkeit
zur Gruppe sind informell definiert
und werden sorgfältig kontrolliert.
Hier findet eine erste Selektion nach
Geschlecht statt.
Ein zentrales Mittel dazu ist die
Kontrolle von Informationen. So wurden
die jungen Frauen erst, nachdem die

Beziehung eine Weile gedauert hatte,
von ihren Partnern über deren
Zugehörigkeit zum Kern der Hooligangruppe

«eingeweiht». Auch situativ werden
den Frauen Informationen über Treffen,

Aktivitäten etc. immer wieder
vorenthalten.

Die jungen Frauen sind herausgefordert,

die Gruppenzugehörigkeit ihres
Partners zu akzeptieren und sich mit
der Hooligan-Szene auseinanderzusetzen,

so wie Nicole, die sich irgendwann

vornahm «jetzt will ich auch mal
mitgehen... aber dann, wenn eben...
eine Auseinandersetzung mit Gegnern
organisiert ist». Diese Haltung ist
bedeutsam für den parallelen Prozess,
gleichzeitig eine funktionierende
Paarbeziehung und eine befriedigende
Beziehung zur Gruppe aufzubauen. Dies
im Gegensatz zu Frauen, die ihrem
Partner den Matchbesuch z.T. ihrerseits

zu verbieten versuchen.

SuchtMagazin 5/07 ii



Caroline fand den Zugang zur
Hooligan-Gruppe nicht als «Freundin»,
sondern durch ihre Zugehörigkeit zur
lokalen Skinhead-Szene - aber auch sie

akzeptiert eine Definitionsmacht der
Männer über ihre Präsenz bei Aktivitäten

der Gruppe.
Ein weiterer Weg, die Gruppe gegen
innen zu definieren und gegen aussen

abzugrenzen, bieten Kommunikationssituationen,

in denen mit Witzen und
Sprüchen vermeintlich harmlos Macht
über Zugehörigkeit demonstriert wird.
Frauen gegenüber ist dies denn auch
oft sexuell eingefärbt. Damit umgehen
zu können, ist für die Frauen wiederum

eine Möglichkeit zu beweisen, dass

sie «Insiderinnen» sind9. «Und wenn,
dann nimmst du's mit Humor, dann ist
es einfach Humor», beschreibt Caroline

ihre Strategie.
Pline weitere Möglichkeit der
Grenzziehung ist eine örtliche und zeitliche

Trennung der Sphären von Mann
und Frau. «Er sagte: <wir gehen noch
schnell dort und dort, wartest dann da,

gehst mit den Frauen>, weil sie schlichtweg

die Erauen nicht dabei haben wollten

bei Kämpfen», berichtet Sandra.
Dies kann allerdings auch mit der von
den Frauen bewusst gewählten Strategie,

dem Konzept des «Gegenpols», in
Zusammenhang stehen.

Die Frau als Gegenpol

Die Zugehörigkeit zur Hool-Szene
charakterisiert sich durch eine episodale
Schicksalsgemeinschaft in emotional
hoch aufgeladener Loyalität der Gruppe

gegenüber.10 Diese, eigentlich
bewusst hergestellten, Formen von
Zusammengehörigkeitsgefühl entziehen
sich schlussendlich jeder diskursiven
Begründbarkeit.
Die Frau als Partnerin ist Gegenpol
der Hooliganwelt. Die Beziehungslogik

der Szene verunmöglicht es den

männlichen Gruppenmitgliedern, mit
einzelnen Beziehungen differenziert
umzugehen - das würde den
«Zusammenhalt» zu stark gefährden und muss
deshalb von dieser Welt getrennt werden.

Es gibt keine Möglichkeit, kritische

Gedanken zur Szene, Konflikte mit
Personen, oder ambivalente Gefühle in
Bezug auf das eigene Gewalthandeln
innerhalb der Szene zu besprechen. Die
Beziehung zur Freundin hingegen soll

intim, konstant, verbindlich sein; sie

wird zum Ort, wo über solches
gesprochen werden kann. «Gegenpol»

ist zwar eine Rolle, die die Männer
den Frauen unausgesprochen, durch
ihr Verhalten, zuweisen. Sie kann nur
schwer diskursiv verhandelt werden
und trägt deshalb dazu bei, den Männern

die Definitionsmacht in der
Paarbeziehung zu sichern. Sie kann aber für
die Frauen auch zur Ressource werden.
Nicole z. B. sieht sich als «positiven Ein-
fluss» auf ihren Freund, was ihr auch

von ihrer Umwelt bestätigt, und vom
Partner gern angenommen wird: «im
Nachhinein ist er froh, dass ich ihn
zurückgehalten habe». Sie versucht
Freundschaften von ihrer Rolle als

Mitglied einer Hooligan-Gruppe zu
trennen. Dadurch kann sie definieren,
wer aus der Hool-Szene Mitglied
ihres persönlichen Bekanntenkreises ist.
Durch diese Strategie entsteht eine

Trennung zwischen Szene und
Paarbeziehung und deshalb eine Ambivalenz

ihrem eigenen Partner gegenüber.

Nicole distanziert sich aktiv,
sowohl räumlich wie inhaltlich von der
Szene: «ich gehe dann (kommt es zum
Kampf) soweit weg, dass ich gar nichts
sehe».

Die Gegenpol-Rolle kann eine Frau
auch der ganzen Clique gegenüber
einnehmen und sie so zur Ressource
machen. Sabine geht vom verbreiteten
Männer-Stereotyp des «harten Mannes

mit dem weichen Kern» aus. Sie

durchschaut einerseits die Inszeniert-
heit im Verhalten der Hooligans,
andererseits wird das Verhalten der
Männer dadurch normalisiert und
legitimiert. Sabine knüpft mit ihrer
Gestaltung der Gegenpol-Rolle daran an:
«Du lernst diese Leute kennen und
du verstehst sie und zwischendurch
kommen sie dann auch mal mit ihren
Eroblemen zu dir und ich denke, gerade

weil ich eine Frau bin, reden sie

mit mir auch anders». Dadurch erhält
sie Zugang zur Clique und definiert
sich nun als Mitglied eines Freundeskreises.

Die Frau als «Störerin»

Die Kehrseite des Gegenpol-Konzeptes
ist die Vorstellung der Frauen, sie

könnten als «Störerin» auftreten. Diese

Idee umfasst:
• eine negative Bewertung des

Spannungsfeldes, das zwischen einer
Paarbeziehung und der Szene
entsteht: «er könne nicht wegen... einer
Beziehung, Kollegen verarschen»
(Nicole).

• das Zuschieben der Verantwortung
für dieses Spannungsfeld an die
Frauen: «...ich sei die tyrannische
Freundin, die ihm Sachen
verbietet...». (Nicole)

• die negative Beurteilung, wenn eine
Frau ihre Fürsorglichkeit und
Besorgnis (Gegenpol-Funktion) situativ

auf «unpassende» Weise
ausagiert: «...dass die eine, wo der
verhaftet worden ist, dann neben
dran geiveint hat und das kann eine

Hooligangruppe nicht brauchen»
(Caroline).

• die Gefährdung der Loyalität der
Männer untereinander durch einen
Paar-Konflikt: «Ich will auch
nicht jetzt von der Gruppe Faust
irgend einen Freund haben, weil...
Ich hab's auch schon gesehen bei
den einen, die jetzt auseinander
sind... ; sie hat dort alle ein bisschen

aufeinander aufgehetzt... und das

ist eben, genau das, warum auch
die Frauen nicht erwünscht sind...
dann heisst es... <Frauen kommen
nicht mehr mit>;... dann geht es

auch um mich». Caroline erkennt,
dass auch sie in einer solchen Situation

stereotypisiert werden könnte;
sie teilt hier die Normen der Gruppe

und kann so ihren Sonderstatus
als Frau in der Gruppe erhalten.

Sexuelle Verfügbarkeit und
Authentizität von Zugehörigkeit

Verknüpft mit der «Störerin» ist das in
der Szene verbreitete Stereotyp, Frauen

stünden grundsätzlich allen Männern

sexuell zur Verfügung. Sabine
bekam Zugang zur Clique der Hooligans

durch eine enge Freundin. Beiden
wurde zunächst unterstellt, sie seien

bereit, für den Zugang zur Gruppe,
eine sexuelle Beziehung ohne grosse
Verbindlichkeit einzugehen: «Sie
haben das Gefühl...du bist jetzt vielleicht
einfach eine Freundin von dem, aber

wer weiss wie lange, nachher könnte
sie ein anderer haben». Erst mit der
Zeit gelang es Sabine, zu vermitteln,
dass ihre Beziehung zu ihrem Freund
ausschliesslich und verbindlich ist:
Sabines Freundin gelang es nicht, eine
solche Paarbeziehung aufzubauen: «sie

ist eben eine von diesen Frauen gewesen,

die halt mehr die Freundin von
jedem am Schluss gewesen ist...sie ist
halt einfach nur noch auf deutsch

gesagt die Schlampe gewesen». Sabine
wurde dann selbst mit der Freundin «in

12 SuchtMagazin 5/07



Legitimierung gegenüber der Gesellschaft,

zur Abgrenzung gegenüber
anderen Szenen, und verhindert, dass

ohne Grenzen gekämpft wird und
dadurch allzu grosser Schaden für die
Szene entsteht. In Bezüg auf Frauen
enthält er eine Art Ritterlichkeitsnorm:
«Ein richtiger Mann schlägt keine
Frau». Dahinter steckt die Vorstellung,
dass Frauen Männern grundsätzlich
physisch unterlegen sind und generell
zur Ausübung physischer Gewalt gar
nicht fähig sind. Die Freundinnen der

Hooligans teilen diese Vorstellungen in
weiten Teilen und halten sich selbst
auch psychisch für nicht imstande, die
für eine bewusste und gezielte
Gewaltausübung nötige Aggression
aufzubringen. Gewalt hat für sie allenfalls
einen Beziehungs- und Kommunikationsaspekt,

wie zum Beispiel, wenn sie

aus Eifersucht entsteht: «also ich konnte

diese Aggression einmal entivickeln
als ich auf eine los wollte, die behauptet

hat, sie sei meinem Freund seine
Freundin »(Sabine). Darüber hinaus
nehmen die Frauen die Norm wahr,
dass die Weiblichkeit einer Frau an sich

- und damit ein zentrales Element
persönlicher Identität - durch die
Ausübung physischer Gewalt in Frage
gestellt wird. Diese Einstellung vertritt
sogar die Kampfsportlerin Caroline:
«irgendwie bist du ja auch noch ein

bisschen Frau und nicht nur so die

Kampfmaschine».
Die «Ritterlichkeitsnorm» bedeutet,
dass Hooligans Frauen nicht angreifen
dürfen, sondern sie vor der Gewalt
anderer Männer beschützen sollen.
Das scheint zunächst paradox: Wenn
doch Frauen von Männern nicht
angegriffen werden dürfen, wäre dieser
zweite Aspekt der Norm gar nicht nötig.

Allerdings sind die Leitsätze der
Szene stets prekär und nur dann gültig,

wenn sie in der Interaktion stets
wieder neu rekonstruiert werden. Die
Ritterlichkeitsnorm gilt auch ausserhalb

der eigentlichen Hooligan-Aktivitäten.

Dann sind Frauen vor aussen
stehenden Männern zu beschützen,
insbesondere vor sexueller Belästigung.
Der Schutz erfolgt in erster Linie durch
den Partner, danach durch die ganze
Clique. Die Frauen machen auch die

Erfahrung, dass Männer sie nicht ernst
nehmen, wenn sie selbst mit physischer
(Gegen-)Gewalt Grenzen setzen: «...
und er ist dann eigentlich auch körperlich

aufdringlich geworden, ich hab ihn
weggeschubst ...da bin ich ...zu dem

(meinem Kollegen) hin; und dann ist
(der Belästiger) dann abgedampft»
(Sabine). Bei Sabines Kollegen genügt es,
Präsenz zu markieren, dass der
Belästiger die Flucht ergreift - ihre physische

Intervention wird nicht wahrge-

einen Topf geworfen».
Um dagegen anzukämpfen,

schiebt sie ihrerseits

der Freundin

Verantwortung für die
Unterwerfung unter das

Stereotyp zu und meint,
sie hätte dies vermeiden

sollen. Die Freundschaft

zerbricht gegenüber

der Definitionsmacht

der Clique.
Alle Frauen sind mit
der Notwendigkeit
konfrontiert, die Authentizität

von Zugehörigkeit

zu beweisen. Dabei
müssen sie vor allem
(selbst anderen Frauen
gegenüber) gegen das

Vorurteil ankämpfen,
sie gingen nur eine

Beziehung ein, um zur
Gruppe zu gehören.
Nicole beispielsweise
unterstellt einer anderen
Frau nicht nur, dass ihr
Interesse an der Szene

gar nicht echt ist, sondern gleichzeitig
auch, dass deren Beziehung mit einem
Mann aus der Clique «nichts Ernstes»
wäre. Wenn aber eine Paarbeziehung,
die mit einem Zugehörigkeitswunsch
verknüpft ist, als nicht authentisch
gilt, dann müssen die Freundinnen der

Hooligans sich selbst innerhalb einer

gewissen Bandbreite als «nicht zur Szene

gehörig» positionieren, um die
Authentizität ihrer Paarbeziehung klar zu
stellen.

Weiblichkeitskonzepte und die
Ausübung körperlicher Gewalt

Die Ausübung physischer Gewalt der

Hooligans ist stark ritualisiert: Vor der

«Begegnung» wird der Gegner verbal
und symbolisch durch verschiedene
Aktionen herausgefordert (Wortgefechte,

Angriffe auf Flaggen und
Transparente, Einsatz von Feuerwerkskörpern

etc.), an denen auch Fans aus
anderen Szenen und Begleiter/innen
der Hooligans beteiligt sein können.
Ausserdem gilt eine Reihe von miteinander

verknüpften Normen als

Idealvorstellung vom «fairen fight»: keine
Waffen; kein Angriff auf Nicht-Hooligans;

nicht in der Überzahl eine
Einzelperson angreifen; nicht weiter drauf

treten, wenn der Gegner am Boden
liegt. Dieser «Ehrenkodex» dient als

SuchtMagazin 5/07 13



nommen. Vor diesem Hintergrund
erklärt sich natürlich auch, warum ein
fester Partner das wirkungsvollste Mittel

gegen die Unterstellung sexueller

Verfügbarkeit ist.

Frauen, die an gewalttätigem
Handeln teilnehmen -
ein Balanceakt

Ginge es nur um die physische
Machbarkeit des Siegs über die gegnerischen
Hooligans, wäre es ja denkbar, dass

sich mehrere Hooligan-Frauen
zusammentun und/oder dass die Frauen Waffen

benutzen, um ihre scheinbare
körperliche Unterlegenheit zu kompensieren.

Das würde aber wiederum dem
Ideal des «fairen fights» widersprechen.
Caroline, die selbst physische Gewalt
ausübt und sich als vollwertiges
Gruppenmitglied bezeichnet, geht darum
eine komplizierte Gratwanderung ein.
Zunächst stellt sie fest, dass Hooligan-
Kämpfe, wenn schon, dann nach
Geschlechtern getrennt stattfinden sollten:
«wenn's halt mal irgendwie eine Frau

von den anderen Hooligans dabei hätte,

die irgendwie Stress macht, dass ich
dann halt auch mal zuschlage». In

der Realität finden Kämpfe zwischen
weiblichen Hooligans seltener statt als

zwischen den Männern, und wenn,
dann folgen sie nicht genau der
ritualisierten Form. Caroline nennt die
gleichen Motive für Gewaltanwendung,
wie männliche Hooligans: «Wenn...
deine Mannschaft verliert, dann hast
du... eine Wut, die in dir hochkommt
...da kannst du deine Aggressionen
wirklich ablassen... mir macht's selber
auch Spass, mal einer eins herunterzuschlagen».

Gleichzeitig hält sie aber fest
dass ihre Aggression nicht wie die der

Männer, instrumentalisierbar ist: «Es

kommt immer aus Wut, dass ich mal
schlägere». Ausserdem nimmt Caroline

für sich in Anspruch, Konflikte im
Allgemeinen zuerst kommunikativ zu
lösen, was sie als allgemeine Fähigkeit
der Frauen bezeichnet: «ich schlage
sicher nicht gerade schnell zu, immer
zuerst reden und so».
Caroline hat in der Szene erfolgreich
kommuniziert, dass sie bereit und
fähig ist, selber Gewalt anzuwenden und
auch «einzustecken». Das verschafft
ihr einen - von den Männern zugewiesenen

- Sonder-Auftrag: «Ich bin
eigentlich eher zuständig um ein bisschen

zu filmen, Fotos zu machen». Diese

Tätigkeit ist für die Gruppe sehr wich¬

tig, denn das gemeinsame Betrachten

von Fotos und Videoaufnahmen der

Gruppe in Aktion schafft weitere
gemeinsame Erlebnisse und bestärkt den
Zusammenhalt.
Da Caroline den Zugang zur Gruppe
nicht durch einen Partner gefunden
hat, muss sie überzeugend darstellen,
dass sie ein vollwertiges und authentisches

Mitglied der Gruppe ist, aber

gleichzeitig auch «ganz Frau», und
doch nicht eine sexuell verfügbare
«Matratze». Was sofort widersprüchlich

ist, denn ihr Verhalten als

Gruppenmitglied widerspricht ja den

Weiblichkeitskonzepten in der Szene. Indem
sie in Situationen, in denen sie von
Männern belästigt bzw. aggressiv
behandelt wird, von den Hooligans aktiv

Schutz einfordert, gelingt es ihr, mit
diesen Widersprüchen umzugehen, da
sie damit die Ritterlichkeitsnorm
bestätigt, für sich nutzt und auch gleich
noch das Stereotyp der sexuellen
Verfügbarkeit widerlegt. Eine weitere
Strategie von Carolines «Balanceakt» ist,
dass sie eine enge Freundschaft mit
Sabine angefangen hat. Damit wird
eine Frauensphäre definiert, die be-

wusst von der Szene unterschieden
wird: «dass ivir einfach mal einen
Frauenabend machen und so, und
nichts von den Hooligans wissen
wollen». Eine «Frauengruppe» als Teil der

Hooligan-Szene wäre zu stark gefährdet,

einen von der Szene definierten,
eingeschränkten Sonderstatus zu erhalten.

Carolines Aussage, «voll dazu» zu
gehören, steht neben der klaren
Beschreibung eines Sonderstatus, den sie

als einzige Frau so inne hat und auf
den sie stolz ist.
Die Sozialisation im Umgang mit
Gewalt wird in der Szene explizit von den

Männern für die Frauen gesteuert. So

berichtet Sandra darüber, wie sie von
jemandem «Kampftraining» erhielt.
Dieses Wissen anzuwenden, wird ihr
aber von ihrem Partner ausdrücklich

untersagt. Sandras Versuch, die Grenzen

des in der Szene geltenden
Weiblichkeitskonzeptes auszudehnen,
erzeugt bei ihr grosse Ambivalenzen sich
selbst gegenüber. Sie zitiert ironisch
ihren Ex-Freund «dann ist es natürlich
nicht so schick, wenn du schlägst... ist
nicht so weiblich oder... sieht nicht so

elegant aus». Sie distanziert sich jedoch
nicht vom ihm, sondern hält fest, dass

nicht sein Weiblichkeitsbild zur Trennung

führte, sondern «ganz klar, dass

er eine andere kennen gelernt hat».

Sandra hält noch bei den grössten
Widersprüchen zu ihrem ehemaligen Partner,

um ihr eigenes Selbstkonzept als

Frau im Lot zu halten.

Aufgrund solcher Ambivalenzen können

die Frauen die eigene Fähigkeit zur
physischen Gewalt nicht als positiv
wahrnehmen. Dies ist dann von Bedeutung,

wenn sie sich selbst (ohne
«Beschützer»!) gegen Gewalt von Männern

verteidigen. So berichtet Sandra
über eine solche Episode, wobei sie die

eigene Kompetenz sofort abwertet:
«Der hätte mich wahrscheinlich
vergewaltigt, wenn ich mich nicht hätte
wehren können. Aber...ich wusste
ganz genau, wo ich hinschlagen muss
...ich muss wirklich Glück gehabt
haben... es ist mehr so ein Reflex
gewesen». Sandra beschreibt Gewalt, die
sie selber in der Fanszene gelegentlich
anwandte, mehrfach als exzessiv:
«weißt du wie mir das leid tut». Die
Frauen machen zwar die Erfahrung,
dass auch sie zu physischer Gewalt
fähig sind; da dies jedoch nicht in die
Szenenormen passt, sind sie sich selbst
dabei nicht ganz geheuer und deuten
die Erfahrungen entsprechend um.
Erst durch die Ritualisierung und den

normativen Überbau in der Szene wird
die Anwendung physischer Gewalt
zum Männermonopol.

Positionierung, Strategien und
Freiräume der Frauen

Aus dem bisher gesagten ergibt sich für
die Frauen, die einen Partner in der
Szene haben, die Notwendigkeit, sich
als «Nicht-Zugehörig» zur Hooligan-
Szene zu definieren. Auch sich selbst

gegenüber wird dies nötig. Denn das

Zusammensein mit einem Partner, der
sich klar jenseits der Grenzen des

Gesetzes bewegt und die gesellschaftlich
gültigen Vorstellungen in Bezug auf die

Anwendung physischer Gewalt
überschreitet, führt bei den Frauen auch zu
Ambivalenzen im Selbstbild. Eine
Strategie, damit umzugehen, ist es, in der
Gesellschaft schon vorhandene Männer-

und Frauen-Stereotypen einzusetzen.

Die Szene-internen Normen werden

von den Frauen je nach Situation
geteilt, können aber auch aus einer
sicheren Distanz hinterfragt oder kritisiert

werden. Kombiniert mit einem
situativ angepassten Umgang mit der

Ritterlichkeitsnorm, bewirkt dies für
die Frauen auch eine Befreiung vom
Druck zu Präsenz, Loyalität und Teil-

14 SuchtMaqazin 5/07



nähme am Gewalthandeln, unter dem
die Männer in der Szene stehen. Für
einige der Frauen entstehen Freiräume,
innerhalb derer sie ihre Szenenbeteiligung

aktiv gestalten. So können sie ihre
eigenen Motive für die Szenenzugehörigkeit

- «es gibt eben schon irgend so
einen Kitzel, den du mit der Zeit hast,

wenn du dabei bist» (Sabine) - umsetzen,

indem sie sich an Aktivitäten der
Szene beteiligen, die nicht direkt mit
Kämpfen zu tun haben, wie z. B. das

verbale «Aufheizen», Fotos für die

Gruppe zu machen, Feuerwerkskörper
ins Stadion schmuggeln, gegnerische
Fangruppen «ausspionieren» etc. Diese

Formen der Beteiligung müssen aber

stets den Charakter des Individuellen
und Situativen behalten, so wie auch
die Freundschaften der Frauen stets als

Teil der Clique, aber nicht Bestandteil
der Szene gelten.

Schlussfolgerungen

Aus diesen Einblicken in die Bewegungen

der jungen Frauen in der
Hooligan-Szene lässt sich vor allem Eines
ableiten: Der Umgang der jungen Frauen

mit der Szene passt nicht in das
Schema von Zugehörigkeit, das die
Männer für ihre Gruppe definieren.
Das heisst zuallererst: Es ist unbedingt
nötig, sowohl in der Erforschung
subkultureller Szenen wie auch in der
Sozialen Arbeit, Konzepte wie
«Gruppenmitglied», «Dazugehören», «in
der Gruppe geltende Normen» nicht
einfach von männlichen Akteuren zu
übernehmen, sondern die Begriffe der

Frauen ebenfalls kennen zu lernen und
anzuwenden. Für die Fan-Arbeit könnte

dies die Möglichkeit eröffnen, ihr
Angebot für die im Stadion präsenten
Frauen zu öffnen, ohne dabei in die
Zwickmühle zu geraten: Wird Fan-
Arbeit nämlich vor allem als

Gewaltprävention gesehen (bzw. legitimiert),
so bedeutet dies nicht, dass logischerweise

nur junge Männer zur Zielgruppe
werden - Die Rolle der Frauen, die

mit ihnen ins Stadion kommen, ist eben

komplexer und bedeutungsvoller, als

«nur» die des gewaltlosen «Anhängsels».

Es ist aber ebenso wenig nötig,
im Fussballstadion aus rein feministischen

Argumenten Angebote
(kommerzielle oder pädagogische) einzuführen,

die völlig getrennt von oder gar
als Alternative zu den gewalttätigen



bzw. illegalen Aktivitäten mancher
Fangruppen funktionieren sollen. Es

gilt, weder aus den Selbst-Definitionen
als Nicht-Zugehörige zu bestimmten

Gruppen gleich auf ein Nicht-Interesse
oder nicht existierendes Bedürfnis

der Frauen nach Fanarbeit zu schlies-

sen, noch die «Freundinnen» unre-
flektiert als willkommenen «positiven
Einfluss» auf «ihre» Männer einzube-
ziehen. Können die Freiräume, die sich
die jungen Frauen selbst schaffen, zu
Orten von sozialpädagogischer
Dienstleistung - oder auch von partizipativ
gestalteten Faninitiativen werden? Die
Überlegung ist natürlich genauso
übertragbar auf die Arbeit mit subkulturellen

Jugendgruppen in anderen
Settings. Wie überall in der reflektiert
geschlechtsspezifischen Arbeit gilt es

vor allem auch, greifbare Auskünfte
über die Bedürfnisse der Frauen von
ihnen selbst zu erfragen.
Die in der Untersuchung beschriebenen

Phänomene beziehen sich explizit
auf eine Szene von Hooligans. Ob sie

auch übertragbar sind auf Gruppen
wie die Ultras, wird von der Autorin
vermutet. Beantworten können diese

Frage jedoch nur weitere wissenschaftliche

Untersuchungen - und die

Erfahrungen der Kenner/innen der Fussballwelt,

die hiermit aufgefordert sind, ihre

Fussnoten
1

Vgl. Matthesius, Beate (1992): Anti-Sozial-Front.
Vom Fussballfan zum Hooligan. Opladen: Leske

und Budrich, S. 151 ff.
2 Vgl. HOFMANN, Birgit (1995). Mädchenarbeit im

Fan-Projekt Berlin. Wenn ein Mädchen «ooch mal
mit uff die Preussen ruff will». In: ENGEL, Monika
und MENKE, Barbara (Hg.). Weibliche Lebenswelten

- gewaltlos? Analysen und Praxisbeiträge
für die Mädchen- und Frauenarbeit im Bereich

Rechtsextremismus, Rassismus, Gewalt. Münster:
Agenda, 129-132, S. 129ff.

3 Vgl. BOHNSACK, Ralf; LOOS, Peter; SCHÄFFER,

Burkhard; STÄDTLER, Klaus und WILD, Bodo

(1995). Die Suche nach Gemeinsamkeit und die
Gewalt der Gruppe. Hooligans, Musikgruppen
und andere Jugendcliquen. Opladen: Leske &
Budrich, S. 89ff.

4 WEST, Candace und ZIMMERMAN, Don (1991

Doing Gender. In: LORBER, Judith und FARRELL,

Susan A. (Eds.). The Social Construction of Gender.

Newbury Park, CA: Sage, 13-37
5 Alle Namen sind Codenamen, die Gruppe wird

«Gruppe Faust» genannt
6 Gleichzeitig untersuchten Miriam Rutschmann

und Renate Gutmann das Frauenbild der Hooligans

in der gleichen Szene:

GUTMANN, Renate und RUTSCHMANN, Miriam
(2001): Das Frauenbild der Hooligans. Unveröf-

eigenen Erlebnisse mit den
beschriebenen Phänomenen

zu vergleichen und so
ihre Sicht der Fanszene
und des Fussballs kritisch
zu hinterfragen.
Für die pädagogische
Arbeit mit Mädchen, wo
Selbstverteidigungskurse
mittlerweile zum «must»
gehören, dürften die hier
dargestellten Erfahrungen
junger Frauen Diskussionsstoff

bieten: Es gibt
nicht nur das Selbstbild der
Schwäche und Unfähigkeit
zur Aggression - sondern
auch die komplizierte
Erfahrung, dass Frauen fähig
sind, Gewalt auszuüben

oder sich gegen Gewalt zu wehren, es

aber nicht ganz einfach ist, die eigene
Gewalt zu steuern und mit sich selbst
als Gewalt-Ausübende umzugehen.

fentlichte Lizentiatsarbeit, Pädagogisches Institut
der Universität Zürich

7 Es gibt Hinweise, dass der gerade in der Schweiz
sehr populäre Eishockey, als eine Art Alternative
für ein «Fan-Sein» für die Frauen besteht, neben
dem von den Männern als ihr Territorium
deklarierten Fussball: «Eishockey ist jetzt eher etwas das

Frauen interessieren darf», sagt Sabine, vgl. auch
den Bericht in KOS 1997, 111 ff.

8 Weiterführend zu Frauen in der Fan-Szene allge¬
mein s. KOS (Koordinationsstelle Fan-Projekte bei
der Deutschen Sportjugend) (2005). Gender kicks

- Texte zu Fussball und Geschlecht. Frankfurt a. M.

(Eigenverlag)
9 Vgl. SÜLZLE, Almut (2005): Fussball als Schutz¬

raum für Männlichkeit? Ethnographische Anmerkungen

zum Spielraum für Geschlechter im
Stadion. In «Gender kicks» (s.o.), s. 37-52

10 Vgl. Bohnsack et. al. (s.o.), sowie FRANKE, Elk

(1991). Fussballfans: Eine Herausforderung an das

sozialwissenschaftliche Arbeiten. In: GARZ, Detlef

und KRAIMER, Klaus (Hg.). Qualitativ-empirische

Sozialforschung. Konzepte, Methoden, Analysen.

Opladen: Westdeutscher Verlag, 177-212,
und ECKERT, Roland; REIS, Christa; STEINMETZ,
Linda und WETZSTEIN, Thomas A. (1998). Hooligans

- Gewalt als Erlebnistechnik. Diskurs 2/98,
72-79

1 6 SuchtMagazin 5/07


	Gewalt und Geschlecht : Frauen in der Hooligan-Szene

