
Zeitschrift: SuchtMagazin

Herausgeber: Infodrog

Band: 27 (2001)

Heft: 5

Artikel: Der westliche Diskurs aus einem kritischen Blickwinkel

Autor: Yurtsever, Nilgün

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-800001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-800001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESELLSCHAFT

Der westliche Diskurs aus einem
kritischen Blickwinkel

Migration geht weit

gehend auf ein System

globaler Ungleichheiten
zurück. Solange deren

strukturelle Ursachen

nicht beseitigt sind, wird
die Notwendigkeit zur

Migration fortbestehen.
Eine antirassistisch und

feministisch konzipierte

Staatsbürgerschaft
könnte ein erster Schritt

auf dem Weg zur Aufhe¬

bung der krassesten

Ungleichheiten sein.

NILGÜN YURTSEVER*

Autorinnen datieren den Anfang der

Globalisierung sehr unterschiedlich.
Mir scheint, dass Globalisierung mit
Kolonialisierung untrennbar verwoben

war. Die heutige Globalisierung scheint
dem altbewährten Kolonialmuster zu
folgen, mit dem wichtigen Unterschied,
dass sich die Kolonien jetzt innerhalb
der Industrieländer befinden, und nicht
weit entfernt. Es ist also nur allzu
berechtigt, wenn Migrantinnen sagen:
«Wir sind hier, weil ihr dort wart.»
Doch der ökonomische
Globalisierungsschub und seine Motoren
verändern auch den alltagsweltlichen
Kontext und setzen kulturelle Verän-

* Nilgün YurtseverTorun, dipl. Sozialpädagogin,
Präsidentin von Manolya: Stelle für Migrantinnen, geflüchtete

und im Exil lebender Frauen. Beim Text handelt
es sich um einen Auszug aus ihrer Diplomarbeit:
Migration findet statt: Konstruktion und Dekonstruktion

von Bildern in den unterschiedlichen Diskursen und
der Ansatz einer feministischen Migrationspolitik.

derungen in Gang, deren Effekte nicht
allein durch die ökonomische Brille
angeschaut werden sollten. Die politische
Instrumentalisierung von Kultur hat zu

tun mit Macht und Differenz. Nationale

Zugehörigkeiten werden als quasi

naturgegeben dargestellt. Der Staat

entwickelt Instrumente, mit welchen er
seine Grenzen kontrolliert, die Zuwanderung

steuert und Migrantinnen ka-

tegorisiert. Der Staat übernimmt dabei

eine Logik, welche die Wirtschaft
und das öffentliche Leben besser

umzusetzen wissen, und macht sich letztlich

überflüssig.

Die Konstruktion des Anderen

Im öffentlichen sowie im sozialpädagogischen

Diskurs liegt die Deutung von
Migration als Problem des

Aufeinanderprallens verschiedener Kulturen
zugrunde. Diese Konzepte finden auch im

Alltagsleben Resonanz und Anwendung.

Das Bild der Migrantin wird
vorwiegend im Lichte von Schwierigkeiten
gezeichnet. Das Schema sieht in etwa
so aus: Sie sind Opfer roher männlicher
Gewalt, sie sind universell Abhängige,
sie sind familienorientiert und Opfer
religiöser Ideologien. Sie ist häufig
schwanger, umringt von vielen Kindern.
Der Islam ist zum alles erklärendem
gesellschaftlichen Ordnungsprinzip erhoben

und bietet das dominante
Erklärungsprinzip für die Unterdrückung der
Frau. Der Islam bleibt traditionell und
unveränderlich. Aus alledem resultieren
im Umgang mit der westlichen Kultur
unüberwindbare Kultur- und Identitätskonflikte

und leben fortan zerrissen
zwischen zwei Kulturen. Mit dieser
Standardannahme, vor allem über die

islamischen Frauen, wird ein Kontra-
Stereotyp der westlichen Frau
gegenübergestellt mit all ihrer Errungenschaft
von Fortschritt und Emanzipation.
Auch in der neuen Frauenbewegung
werden islamische Migrantinnen in all

diesen Ansätzen objektiviert und als

Stereotyp konzeptualisiert, als das

«Andere», das «Différente» und das
«Fremde» konstruiert. Gerade am
Beispiel des Orients, der bis heute als
fundamental anders als der Westen
definiert wird, kann beobachtet werden,
wie Kulturen als statische, unveränderbare

Gebilde gedacht und nicht als das

Ergebnis menschlichen Tuns unter
bestimmten historischen, sozialen und
politischen Bedingungen analysiert
werden. Letztlich beruhen diese Annahmen

auf einen gewissen Verständnis

von Kultur als homogene, einheitliche,
fixe Grösse, die an Gruppen, Räume
und Herkunft gebunden ist, über
Traditionen vermittelt und relativ statisch
als Gepäck mit getragen und so über
Jahre hinweg konserviert werden.
Was hier dieser Rassenkonstruktion
zugrunde liegt ist, dass der Begriff
«Rasse» durch den Begriff «Kultur»
ersetzt worden ist. Es werden keine
höheren «Rassen» mehr konstruiert, es

geht um das unveränderlichen und
unverrückbaren Bestimmt-Sein der
Menschen durch ihren Ursprung.
Wenn auch der Rassenbegriff explizit
nicht mehr benutzt wird, lebt die
Rassenidee weiter, in Prozessen, in denen
Merkmale ausgesucht und kategori-
siert und Menschen in diese Kategorien

eingeordnet werden.

Dekonstruktion von Bildern

In den 80er-Jahren wehrten sich die
Migrantinnen dagegen, zu Objekten der
Wissenschaft degradiert zu werden. An
den Konzepten der feministischen
Forschung wurde vor allem kritisiert, dass

diese von einem «weissen Mittelstandard»

ausgehen und darin die
Lebensrealitäten der Schwarzen Frauen,
Women of Colour, Jüdischen Frauen und
Migrantinnen ausser Acht lassen. Die
Einheitskategorie «Frau» geht an der
Lebensrealität dieser Frauen vorbei.

28



Ihre Lebenserfahrung ist nicht einfach
eine doppelte oder dreifache Unterdrük-
kung, sondern erst die Gleichzeitigkeit
von Sexismus, Rassismus und
Klassenverhältnisse konstituiert ihre Wirklichkeit.

Die Nichtbeachtung dieses

Moments durch die weissen Feministinnen
stellt für Migrantinnen eine Verzerrung
ihrer Gemeinsamkeiten und Unterschiede

dar. Durch das Leugnen dieser
Unterschiede vergrössert sich die Kluft
zwischen Frauen, da Rassismus auch
Herrschaftsverhältnisse unter Frauen
strukturiert. Damit schliesst der
etablierte Feminismus die Lebensrealitäten

von Schwarzen Frauen, People of
Colour, Jüdische Frauen und Migrantinnen

aus. Immer noch findet eine

Betrachtung der kolonialen Erbschaft
wenig Eingang in Migrations- und
Rassismusanalysen. Es lassen sich
Kontinuitäten zwischen der heutigen Arbeit
mit Migrantinnen und dem «Defizit-
Denken» der damaligen «Ausländerarbeit»

herstellen. Heute werden mittels
einer Kulturdifferenztheorie die sozialen

und ökonomischen Unterschiede
kulturalisiert, Identitäten zugeschrieben
und Ethnien geschaffen. Trotz massiver
Kritik halten sich die Opferbilder
aufrecht und lassen schlecht an sich rütteln.

Transnationale Identität

Zusammenfassend formuliert ist das

Leben von Einwanderinnen nicht
durch ein Modernitäts-Differenz-Paradigma

oder in der Logik von binären
Identitäten zu erklären. Vielmehr sollte,

im Anschluss an Rodriguez1, auf
neue Formen des Selbstverständnisses
und der Verortung hingewiesen werden

- Formen, die sich nicht innerhalb
nationalstaatlicher Grenzen bewegen.
Der Alltag von Frauen ist von einer
«transkulturellen» Praxis und
«transnationaler Identität» geprägt, die nicht
mehr von homogenen nationalen
Kultureinheiten aüsgeht, die jedoch die
«interkulturellen» Begegnungen von
Menschen mit unterschiedlichem
geographisch-politischen Hintergrund
benennt. Dies bedeutet, ein Denken und
eine Praxis jenseits der Logik von
Ethnisierung und Nationalismus zu
entwickeln. Das ist es, was ich mit dem

Begriff «Transnationale Identität» zu
umschreiben versuche. Das Moment
der Transnationalität verweist dabei
auf einen Bezugsrahmen, der nicht
mehr von nationalen Merkmalen oder
binären Kulturmodellen ausgeht, sich

jedoch im «nationalen Rahmen» ereignet.

Es bezeichnet ein Jenseits nationaler

Logiken und benennt zugleich die
noch fortdauernde Eingebunden-Sein
der Subjekte in den Kontext des

Nationalstaates.

Transnationale Bewegungen

Als Hilfskonstruktion tönt der Begriff
der Transnationalität die Paradoxic
nationaler Verfasstheiten in Europa an.
Die modernen Nationalstaaten in

Europa organisieren und präsentieren
sich weiterhin als Nationalstaaten,
obwohl ihre «historisch» nationalen
Grenzen ständig eine Erschütterung
erfahren, und das nicht nur auf der

Grundlage des internationalen
Finanzkapitals, sondern insbesondere auch in
Bezug auf die kolonialen Genealogien,
die ihre Gegenwart durchziehen, sowie
durch die aktuellen Migrations- und
Fluchtbewegungen. Der heutige
Nationalstaat in Europa formiert sich im
Spannungsverhältnis transnationaler
Kapitaltransaktionen und globaler
Bewegungen von Menschen auf der
einen und einer verstärkten Renatio-
nalisierung auf der anderen Seite.

Dies stellt kein Novum dar in der
Ausbildung modernen Nationalstaaten in
Europa, da die Herausbildung der
europäischen Nationalstaaten mit der

Kolonialisierung der südlichen Kontinente

einher ging. Gayatri Spivak2 hat
darauf hingewiesen, dass Europa ohne
die Kolonialisierung der südlichen
Kontinente sich nie als Weltmacht
konstituiert hätte. Auch Etienne Balibar3
merkt an, dass die Geschichte von
Bürgerinnenrechte mit der Geschichte des

Kolonialismus verbunden ist. Die
Verflechtung zwischen dem Norden und
dem Süden weist jedoch - je nach
historischer Gesellschaftsformation -
ihre eigene Spezifizität auf. In den post-
fordistischen Gesellschaften sieht sich
der Nationalstaat mit zwei transnationalen

Bewegungen konfrontiert: dem
über nationale Grenzen hinweg
spekulierendem Kapital und den Bewegungen

von Menschen (Migration, Flucht
und Tourismus).
Während für das Finanzkapital und
dem Tourismus nationale Grenzen fle-
xibilisiert werden, kommt es in bezug
auf Migration und Flucht zu ihrer
Verfestigung. Einwanderinnen und Flüchtlinge

sehen sich mit restriktiven und
entwürdigenden, menschenverachtenden

Grenzkontrollen und massiven

Restriktionen in ihrer Bewegungsfreiheit

konfrontiert.

Eine neue Form
von Staatsbürgerschaft

Bis heute halten sich die westlichen
Nationen nicht konsequent an den
Grundsatz gleicher Rechte für alle

beziehungsweise an die Achtung der
Menschenrechte, auch nicht innerhalb
der eigenen nationalen Grenzen. Auf
der Grundlage der «Staatbürgerschaft»
werden innerhalb der nationalstaatlichen

Grenzen lebende Individuen aus
der Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen

und ihnen die fundamentalen
Bürgerinnenrechte aberkannt.
Migrantinnenorganisationen haben in den letzen

Jahren darauf hingewiesen, dass die

Frage nach Staatsbürgerschaft für sie

eine faktische Notwendigkeit darstellt.
In der III. Konferenz zur feministischen
Forschung in Europa in Coimbra 1997
sprach Maria de Lourdes Pintasilgo in
ihrem Referat «Frauen, Staatsbürgerschaft

und aktive Gesellschaft»4 von
einer Staatsbürgerschaft, die das Recht
auf Arbeit, Nahrung und Wohnung
verankern müsse. Die Forderung nach

Staatsbürgerschaft sollte vom
gesellschaftskritischen Wissen um die koloniale

Geschichte sowie um die Verfolgung

und Vernichtung jüdischer
Menschen in Europa getragen sein. Die
Forderung nach einer antirassistischen
und feministischen Staatsbürgerschaft,
welche soziale Gerechtigkeit zum Ziele

hat, kann nur ein formaler Schritt
in Richtung gleicher Rechte für alle
Menschen sein, verändert jedoch
Gesellschaft erst dann fundamental, wenn
daraus das Ende von jeglicher Ausbeutung,

Ausgrenzung und Unterdrük-
kung folgt.

Literatur:
• Balibar, E.; Wallerstein, I., 1992: Rasse

Klasse Nation - Ambivalente Identitäten.
Hamburg/Berlin

• Gutierrez Rodriguez, E., 1999: Intellektuelle

Migrantinnen-Subjektivitäten im Zeitalter

von Globalisierung. Opladen
• Lorde, Audre; Rich, Adrienne, 1993: Macht

und Sinnlichkeit. Berlin
• Pintasilgo, Maria de Lourdes, 1998:

Women, Citizenship and the Active Society.
Coimbra

• Said, Edward, 1993: Kultur und Imperialismus.

Frankfurt am Main
• Spivak, Gayatri C., 1990: The Post-Colonial

Critic. Hrsg. Von Sarah Harasym. New York/
London

1 1999, 2 1990, 3 1992, 4 1998

29


	Der westliche Diskurs aus einem kritischen Blickwinkel

